

# ابو الکلام آزاد

شورش کشمیری



@OneUrdu.com

# ابوالكلام آزاد

(سوانح و افکار)

شورش کشمیری

جملہ حقوق بحق مصنف محفوظ ہیں۔

جنون 2009ء

کتاب : مولانا ابوالکلام آزاد  
مصنف : شورش کاشمیری  
مطبع : ربانی پرنگ پرنس، لاہور  
ناشر : مطبوعات چٹان، لاہور  
اشاعت : سوم  
قیمت : 600 روپے



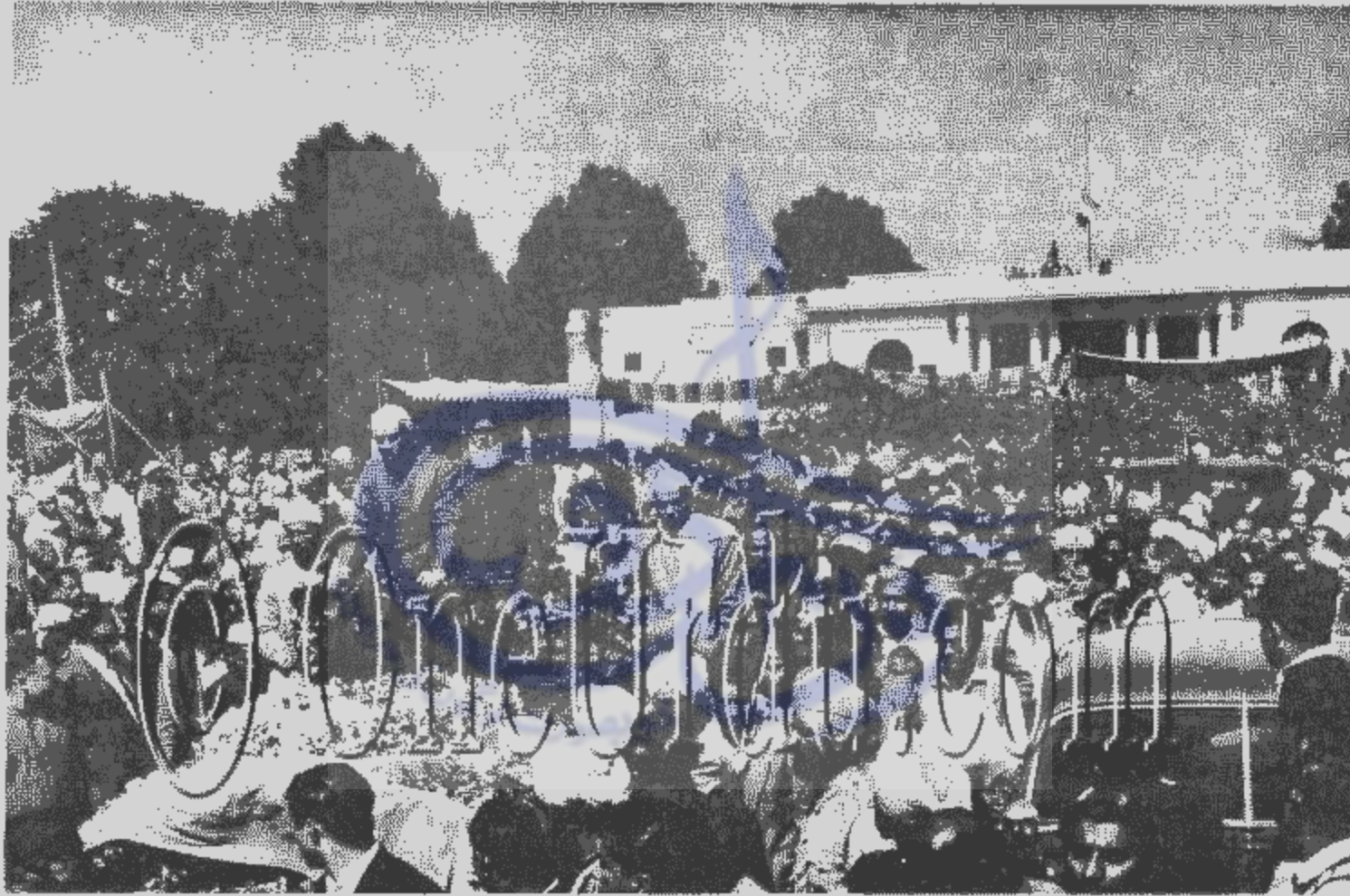
مطبوعات چٹان لاہور  
۸۸۔ میکلود روڈ • لاہور



مولانا ابوالکلام اور مہاتما گاندھی  
بچپن میں — برتاؤی سامراج سے حکومی آزادی کیلئے مشاہر!



۱۹۵۵ء میں جو دنیا کے فرمانروائی سود بھارت کے دور سے برآئے تو  
مولانا ابواللکاہ مرزا اور نسیم اپنے رفاقت اچھا جاہر لایا۔ نہیں وہ اکثر زندگی پر شاد کے ہلکوں اُن کا استقبال کیا۔



ولانا کا سفر اسٹرست —

مجلا سکیں گے نہ اب زماں صدیوں تک  
مری دن کے مکے نکروں کے اخانے



مولانا کے اسلوب تحریر کا آستانہ میرے قلم کی سجدہ گا ہے  
شورشے کا شکریہ ۔

© OneUrdul.com

ن شمع جانگازم، تو صبح دکشانی  
سوزم گرست ن بینم، بیرم چو رخ نهانی

حقناکے عہدوں سباب کا ایک عکس —



www.netjrdi.com

په نک جم ز دعم مصروفه نظیری را  
کے کرکشہ ز دعده از قبیده نایست

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## خاندان

مولانا آزاد نے اپنے خاندان سے متعلق پورا ویسیں بیان کی ہیں اور ان کے تذکرہ مکاروں نے ان  
کے حسب و نسب سے متعلق جو کچھ لکھا ہے۔ اس کے مطابق مولانا کا خاندان شہنشاہ بابر کے عہد میں ہرات  
سے ہندوستان آیا تھا۔ اب خاندان کس دیشیت میں آئے اور کیونکہ آئے اس کے متعلق کوئی روایت یاد کرہے  
نہیں۔ یہ کہنا شکل ہے کہ وہ ہرات سے چلے تو ہندوستان کے حدود میں داخل ہونے کے بعد اولاد کیا  
قیام کیا، ثانیاً کہاں پھر تھا اور ٹھیرتے ٹھیراتے رہے۔ مولانا فرماتے ہیں کہ پہلے انہوں نے اگرہ  
کو سکن بنایا پھر دلی منتقل ہو گئے۔ وہ علی ڈلق رکھتے واسے لوگ سمجھتے۔ انہیں شیخ جمال الدین معروف بہ  
شیخ بہلوں دہلوی پہلے فرماتے جو اکبری عہد کے مشاہیر علام اور اصحاب سلوک و طلاقیت کی سمت اول میں تھے۔  
انہیں شیخ محمد اوز جہنی دال سے سلوک و طلاقیت میں شرف بیعت حاصل تھا اور علوم معقول و منقول  
میں سید رفیع الدین سلامی شیرازی سے فیضیا بہ ہوئے تھے۔

جب بعض علماء نے اکبر کے امام وقت ہونے کا محضر تیار کیا اور دارالحکومت کے رہنماء  
نے اس پر مہریں کیں تو شیخ بہلوں دہلوی نے تصدیق و افتخار سے انکار کر دیا اور فرمایا جس قدر ہو  
چکا کافی ہے ہم فقروں اور گوشہ نشینوں کو تکلیف کیوں دیں گئی ہے؟

دوسری چیز مولانا عبد اللہ سلطان پوری (شیخ الاسلام) کا حدود غناد تھا۔ شیخ بہلوں نے  
سید محمد جو پوری کے متعلق لکھا کہ وہ کبار اولیاء اللہ میں سے ہیں اور ان کی تکفیر و تضليل سے متعلق  
علام غلطی کر رہے ہیں۔ اس کے علاوہ ایک کتاب تحریر کی کہ سید محمد جو پوری کی ولایت حق ہے لیکن

ان کے مبتدی موعود ہونے کا اعتقاد باطل ہے۔ شیخ الاسلام کے ہاتھ حربہ آگیا۔ اس سے پہلے کہ شیخ الاسلام کوئی گل کھلتا شیخ بہلوں دہلوی اپنے مریدوں اور شاگردوں کی ایک جماعت لے کر کہ معلم چلے گئے۔ مرتزاعریز کو کلاماش رفان اعظم، چند برس بعد حج کو گئے وہی شیخ سے نہایت درجہ صن احتجاد رکھتے تھے ان کی منت سماجت کر کے اپنے ہمراہ واپس لے آئے۔ لیکن مراجعت سے چند ماہ بعد ان کا انتقال ہو گیا۔ مرتزا کو کلاماش نے کئی دفعہ چاہا کہ مال و جماء دینہوی یہیں سے کچھ قبول کریں۔ فرمایا۔

”گھر بناتے ہوئے ڈرتا ہوں کہیں دل ویران نہ ہو جائے؟“

اپنے خاندان سے متعلق مولانا نے تذکرہ مطبوعہ ستمبر ۱۹۱۹ء کے آغاز میں لکھا ہے کہ:

”میرے خاندان میں تین مخلوقت خاندان جمیع ہوئے ہیں۔ تینوں علم و فضل میں پہنچا اور جہاز کے ممتاز گھر اسے اور ارشاد و بدایت کے افراد تھے۔ والدہ مدینہ منورہ کے مفتی شیخ محمد بن ظاہر و ترمی کی بجا بھی تھیں۔ ترمی کو معلم کے آخری محدث تھے۔“

مولانا کے دادا محمد بادی دہلی کے مشہور خاندان علم و فضیلت سے تعلق رکھتے تھے۔ اس خاندان میں یہی وقت درس و اقامہ اور سلوک و طریقت کے پاپے پاپے اکابر پیدا ہوئے۔ مولانا<sup>ا</sup> کے جدی سلسلے میں مولانا محمد محسن پہلے بزرگ تھے جو دہلی میں مستقل رہے تھے۔ مولانا کے والد مولانا خیر الدین تک آبائی دہلی رہا۔ مولانا محمد محسن کے لخت جگہ محمد افضل تھے۔ محمد افضل کے فرزند محمد احسن اور محمد احسن کے بیٹے محمد بادی اور محمد بادی کے نور نظر خیر الدین۔ محمد افضل، مولانا خیر الدین کے پڑا دیتے اور محمد محسن پر وادا کے والد۔

محمد افضل نے علم و طریقت میں خاص مقام حاصل کیا۔ شاہ کے لقب سے ملقب ہوئے اور دہلی کے سربراہ اور دہلی طریقت میں شمار کئے گئے۔ محمد بادی ان محمد افضل ہی کے پوتے تھے۔ مولانا نے ہماری آزادی میں لکھا ہے کہ محمد بادی اگرہ میں قلعدار تھے۔

شیخ بہلوں دہلوی رجمال الدین<sup>ب</sup> کی اولاد سے متعلق مولانا نے ان کے ایک بیٹے شیخ محمد کا ذکر کیا ہے کہ ان پر تصوف و سلوک کا غلبہ تھا اور دہلی میں حضرت مجید والفت ثانی کے خلیفہ تھے۔ شہزادہ جہاگیر نے اپنی توک میں دو جگہ ان کا ذکرہ نہایت تعظیم و تکریم سے کیا ہے۔ شاہ جہاں کو بھی ان سے ارادت حقی۔

مولانا خیر الدین کے نام مولانا منور الدین کا تعلق برات کے ایک مشہور خاندان قضاۃ سے تھا۔ ان کے والد فاضی سراج الدین، احمد شاہ ابدالی کے ساتھ بندوستان آئے تھے۔ احمد شاہ نے پنجاب کا الحاق کابل سے کر لیا تو فاضی سراج الدین کو پنجاب پہنچا۔ میں فاضی القضاۃ کا عہدہ دست کر گورنر زبانے پنجاب رانے کا میر مقرر کیا۔ اصل اور گورنر کے مگر ان سے اور گورنر عہدہ مغلیہ ہی سے چلا آتا تھا۔ بعض ملکی مصالح کے پیش نظر ابدالی نے اس کو پہنچایا تھا۔ فاضی صاحب نے مستقل سکونت کے لئے قصور کا اختباڑ کیا۔ قصور کا نواب آپ کا معتقد تھا۔ فاضی صاحب مرکاری فراص لامہ ہی میں انجام دیتے تھے۔ ملکوں نے پنجاب میں زور پکڑا تو فاضی صاحب خود کابل گئے، شاہزادان کو غیرت دلانی اور اس کو پنجاب کے مسلمانوں کی دادرسی سے بیٹھتیار کیا، شاہزادان دوست سے کردست برداشت جانے کا عادی تھا۔ لیکن فاضی صاحب نے ابخار کر بھیڑ ادیا۔ مسلمانوں کی جیت ہوئی ملک شاہزادان کے دو شعبہ بی رنجیت سنگھ نے بہ طائفت الجمل قلعہ لاہور پر قبضہ کر لیا۔ نواب مظفر خان ملآن کے گورنر سے اور وہاں کا بارہ سال سے برابر مقابلہ کر رہے تھے۔ فاضی سراج دین قصور سے ملآن گئے اور نواب صاحب کے ساتھ ہو کر معز کر رہا ہوئے۔ آخری موسم میں فاضی صاحب اور نواب صاحب دونوں شہید ہو گئے۔ فاضی صاحب کی قبر لاہوری دروازتے کے باہر ملآن میں، ۱۸۴۳ء میں موجود تھی۔

مولانا منور الدین ان فاضی سراج الدین ہی کے فرزند تھے۔ انہیں دہلی جا کر شاہ عبدالعزیز کے حلقہ درس میں تعلیم حاصل کرنے کا شوق تھا۔ والد سے کئی دفعہ اجازت پا ہی بھی لیکن وہ کبھی راضی نہ ہوئے۔ آخر ایک دن گھر سے چپ پاپ نکل گئے۔ شماں بندوستان کی تاریخ کا خوزیرہ زمانہ تھا۔ پنجاب کی آخری سرحد تک ملکوں نے وٹ مچا کر کھیتی جاتی تھے اور اگر انگریزوں اور مرہٹوں میں لڑائی جائی تو۔ مولانا منور الدین تھب، سولہ برس کے تھے۔ سرہند سے آگے بڑھنے تو ملکوں نے وٹ لیا۔ بالکل تبھی دست بود کہ اس کے باوجود اونے پونے دہلی کی طرف بڑھتے گئے۔ دہلی سے کچھ اور مرہٹوں نے پکڑ کے بیگار میں لکایا اور گھوڑوں کی سائیں، چیکڑوں کے کھجاؤ اور خچروں کی نگہداشت کا کام لیتے تھے۔ انگریزوں سے مرہٹوں کی مذہبیہ ہوئی تو مرہٹتے پٹ کر بھاگ گئے اور منور الدین مالی غنیمت کے ساتھ انگریزوں کے قبضے میں آگئے۔ گورہ فوج دہلی پہنچی تو منور الدین کی بجان بخشی ہوئی اور وہ شاہ عبدالعزیز کے حلقہ درس میں شامل ہو گئے۔ شاہ اسماعیل ساتھ کے طالب علم تھے۔ انہیں کوئی چھ سال بعد پڑھنا کہ

ان کے والد رفاقتی سراج دین، شہید ہو گئے تھے۔ تو قصور و اپس انکر کئی ایک اعزما کو ساختہ دیا اور رشت کر دہلی آباد ہو گئے۔ اس دوران میں خاندان کے افراد قصور سے بھیم کرن منتقل ہو چکے اور شرفاً گردی کے حالات کا شکار تھے۔ مولانا منور الدین نے فارغ التحصیل ہو کر اپنا حلقو درس فائم کر لیا، ان کے ہاں جو لوگ پڑھتے رہتے ہیں ان میں مدرس عالیہ حکمت کے پرنسپل مولانا سعید الدین، مولانا فضل الرحمن، خیر آبادی کے والد مولوی فضل امام اور مولوی نفضل رسول وغیرہم بھی تھے۔

ان کے بخوبی کی شہرت چار کھوٹ بھٹلی تو شاه عالم ثانی تھے رکن المدرسین بنایا، ان دونوں علم سے متعلق مخلوق کی حکومت کے پار پڑھتے خطاب سکتے۔ ملک العلما کا خطاب سب سے بڑھتے عالم کو دیا جاتا۔ نقیب الممالیا کسی بیان پایہ صاحب طریقت کو، ملک الاطبا، شاہی طبیب کو اور رکن المدرسین سب سے بڑھتے صاحب درس و تلامیز عالم کو۔ یہ ایک طرف کی وزارت تعلیم یا نکامت تعلیم تھی کہ تعلیم و نسق کے اعتبار سے ملک کا پروانہ نظام تعلیم اس کی نگرانی میں ہوتا۔ لیکن اس زمانے میں سلطنت مغلیہ کا عمل اخراج تھا۔ شاه عالم اکبر شاہ ثانی وہیو کی حکومتیں برائے نام تھیں۔ بادشاہ بھائے خود ایک اندھا پکنی کا وظیفہ خوار تھا۔

مولانا منور الدین نہایت درجہ کے خوددار اور علم ستد انسان تھے۔ امراء کے ہاں باکھل رہ جاتے۔ نواب جھونے ہر چند چاہا کہ ان کے بیٹے کی شادی میں چند مخلوق کے لئے آجائیں، اکبر شاہ ثانی سے مغلیہ کو ایسیں ہرگز نہ مانے۔

شہنشاہ اکبر کی بدولت ڈد کے کریم ایجاد ہوئی تھی کہ ہندو راجاؤں کی بیٹیاں سغل بادشاہوں اور شہزادوں کے حرم میں آنے لگیں۔ علماء سوتے اس بیضہ و تمدیک کو عقد و نکاح کا بدل قرار دیا اور اونٹیوں کے حکم میں لاکر جائز تھہر ادیا۔ کسی راست بادشاہ نے کبھی اس کے متعلق اصل اسلام بیان نہ کیا۔ لیکن مولانا منور الدین پہلے شخص تھے کہ قلم معالیٰ کی ایک تقریب میں وعظ کرتے ہوئے فرمایا۔ ”ڈد لذت نکاح ہے اور نہ ملک یہیں بلکہ زنا کے حکم میں ہے۔“

شہزادہ فرزند بخت نے ایک فرضی مباحثے کا پرانا فارسی رسائلہ حسنیہ جو صریح ابترہ کا مضمون تھا کسی طرح شاہی قلم کے پریس میں چھپوا کر شائع کیا۔ مولانا منور الدین کو پہنچا تو دربار کے دببے سے پہنچنے لیا ہو کر اس رسائلے کی پھٹاڑی کی جتنی کہ جامع مسجد میں اس کا رد بیان کیا۔ نتیجتاً بہادر شاہ افغان

نے رسالہ صبغت کر دیا اور جرأت کا اظہار کیا۔ مولانا آزاد کی روایت کے مطابق مولانا منور الدین نھتر شاہ اسماعیل سے بھی ان کے عقائد و افکار پر مناظرے کئے اور ان کی کتابوں کا رد لکھا لیکن شاہ اسماعیل کا پڑا بجا رہی رہا اور اپنی کاچران آج تک روشن ہے۔

ہندوستان اس حال میں تھا کہ مسلمانوں کا سانچہ ٹوٹ رہا اور انگریزوں کا اقتدار جم رہا تھا۔ ایک سرے سے دوسرے تک افراتیزی کا عالم تھا اکثر علم و فضل افاضوں کی شکل میں جریں جا رہے تھے۔ مولانا منور الدین نے بھی ہبھی چھپوڑ دیستے کا فیصلہ کیا۔ اس سفر میں ہبھی سے بھوپال پہنچنے تو زواب سکندر بیگ کا زمانہ تھا۔ بیگ صاحب نے عقیدت اردوک لیا اور ان کے ہاتھ پر تائب ہو گئی۔ نواب جہانگیر خان بیگ بھوپال سے الگا درکھا تھا وہ بیگ کی نظر اتفاقات سے محروم ہو گیا تو مولانا منور الدین کو زیچ کرنے کے لئے اس نے کمی سوانح رپائے حتیٰ کہ کھانے میں زہر دلوانا پا یا انگر مز عفر کی پلیٹ جس میں ذہر تھا، مولانا کے سامنے آئی تو آپ نے اُنھا کو تو زاب کی طرف بڑھا دی اور فرمایا: نواب صاحب! یہ آپ کے کھانے کی چیز ہے۔ یہ سن کر اس کا عالم ہی دکھنگوں ہو گیا۔ پھر یہ حال تھا کہ تمام معاصی و فحوق سے توجہ کری مولانا کی جوتیاں اٹھانی اور ان کی پاہی کے ساتھ دوڑتا تھا۔

ایک سال بعد مولانا بیکی چا گئے، وہاں بیمار ہو گئے دو سال رکنا پڑا، تیرے سال پر مغلہ پہنچنے والی پانچ سال رہے، پانچ سال کے، پچھتے سال دہیں انتقال کر گئے۔ یہ ۱۸۵۷ء کا سال تھا۔ مولانا منور الدین نے شاہ عبد العزیز کے مشیر سے ہبھی میں شادی کی تھی۔ جس سے ان کے دو بڑیاں تھیں، بڑی بڑی کی شادی شیخ محمد ہادی سے کردی، ہوشیخ محمد احمد کے سب سے چھوٹے بڑکے اور مولانا جمال الدین (دہلوی دہلوی) کے خاندان سے تھے ان کے دو بڑے بڑکے شیخ محمد يوسف اور شیخ محمد تقی علوم دینی میں ملک خاص رکھتے اور ملکا نقش بندی تھے۔ اول الذکر ”غدر“ سے پہلے اور ثانی الذکر ”غدر“ کے بعد مدینہ منورہ ہجرت کر گئے وہیں انتقال کیا اور جنت الیقون میں دفن ہوئے۔ شیخ محمد ہادی نے علوم کی تکمیل مفتی صدر الدین سے کی اور پچیس برس کی عمر ہی میں وفات پاگئے اس وقت ان کے بیٹے خیر الدین تین یا چار برس کے تھے۔ نانا مولانا منور الدین نے پروردش کی۔

مولانا خیر الدین ہبھی میں، ۱۸۳۱ء میں پیدا ہوئے۔ والد کے بعد والدہ بھی رحلت کر گئیں مولانا

منور الدین نے بیٹی کی واحد یادگار کو سینے سے لکایا، پہلے خود پڑھایا پھر مفتی صدر الدین کے تلمذ میں دیا۔ انہوں نے فارسی و عربی میں آثار و کردار اُن کے علاوہ دوسرا سے نامور اساتذہ سے علوم دین حاصل کئے اور امتحانوں کی نتیجے فارغ ہو گئے۔ بعض مردوں و رشیں اور تفریحی فنون بھی یکٹے۔ مثلاً پنجہ کشی، میر پنجہ کش سے، تیراکی، میر بھل سے، تیر اندازی، قلعہ معلیٰ ہی کے ایک اسٹاد سے بھی طرح کشی روپا سیکھا۔ تب حافظ امام جنت خط نسخ کے امام تھے ان سے خوشبوی سی رکھی۔ لشائی اندازی، شریشہ زبانی اور لکڑی کے فنون بھی یکٹے۔ اسی کا نتیجہ تھا کہ آنہ دی وخت، بکار ان کا بدبن کسری رہا۔

مولانا منور الدین نے ہجرت کی تو ان کے ہمراہ مکمل معظلہ چھٹے گئے وباں کوئی واس بر سر گزار کے شاریٰ کی۔ تب قانون ہنا کہ جو شخص عثمانی رعایا تھا ہو وہ حجاز میں پیر منقور جایا داد نہیں سے ماتا۔ احباب کے مشورے سے عثمانی رعایا ہو گئے۔ شیخ عبد اللہ بن عینہ کے اساتذہ مدحیث، میں حصہ ان کی باب اسلام پر واقع مکہ قدودہ میں زمین تھی۔ ان سے زمین لے کر علاں ہنا دیا اور میکم ہو گئے۔ کچھ عرصہ شیخ حرم کی منظوری سے حرم میں واس دیتے رہے۔ ان سے پہلے کسی بندوں تانی عاد کو یہ شرف حاصل نہ ہوا تھا۔ پھر سلطان عبدالحمید کے زمانے میں قسطنطینیہ کے وباں دو ماں رہے۔

مطالعہ میں وسعت پیدا کی۔ سلطان نے وظیفہ مقرر کر دیا جو سارے خاندان کی افادت کرتا۔

سلطان محمود ثانی نے دولت عثمانی میں جدید علوم و فنون کا آغاز کیا، دارالعلوم فریض پریس لگایا۔ کتب مفید کی طباعت شروع کرانی۔ اور بعض دوسری اہم اصلاحات نے عازمہ عثمانی حرم سراوں سے بہزادہ مددیوں کو آزاد کرایا۔ تب ہر سال سلطانی محل میں پندرہ سو یکڑیں خوبی کے داخل کی جاتی تھیں سلطان محمود نے جہاں تھاں علموں کی منڈیاں تھیں انھیں بند کر دیا۔ اور مکمل معظلہ میں ایک بڑی منڈی تھی۔ عبد المطلب شریعت مکتبے اس حکم کو ذرا برابر و قوت نہ دی، منڈی قائم رکھی۔ بگورنر ترک، شریعت کی آل ہٹ پریے بس تھا۔ سلطان عبدالحمید تخت نشین ہوا تو اس نے سلطان محمود کی اصلاحات کو جاری سکا اور لکھ سے منڈی ختم کرنے کا عہد کر دیا۔ حاصہ پاشا کو گورنر بن کر بھیجا، اس نے لکھ پڑھ کر شریعت کو سلطان کے احکام سے آگاہ کیا۔ شریعت نے بظاہر کوئی مخالفت نہ کی، میکن کچھ دونوں بعد مکمل و طائفہ کے بد و فوں سے بغاوت کر دی، اعلان کیا کہ سلطان فرانی ہو گیا ہے اور اسلام کو مٹانا چاہتا ہے، بغاوت فرو کر دی گئی لیکن شریعت کی گرفتاری ایک پیچیدہ مسئلہ تھا، کچھ عرصہ بعد شریعت کو ایک جگہ جہاڑ

وہ گھانے کے بہانے جدہ پہنچا گیا۔ وہ جہاز میں بیٹھا تو معلوم ہوا جہاز ساحل سے ہٹ رہا ہے اور جسہ قیدی ہے۔

عبدالطلب کے بعد اس کا جتیجا غالب، شریعت مقرر ہوا، وہ بھی شبہات میں آگیا۔ مولانا خیر الدین کے نالب سے تعلقات رکھتے۔ سلطان کو پتہ چلا تو بعض شکوک کی تصدیق و ترویج میں ان سے مدد لینا چاہی، المختصر مولانا خیر الدین کی مساعی سے عبدالمطلب کی نظر بندی موقوف ہو گئی، اس کا بیش قرار دلیفہ ناگ لگا، اور تعلقات بگٹنے سے محظوظ ہو گئے۔

مولانا خیر الدین نے تکی میں رہ کر ترکی زبان سکھی، پھر اس کی صرف ونجو عربی میں لکھی، عربی فارسی تکی کا ایک لغت تیار کرنا چاہا لیکن قافت نکل پہنچ کر موقوف ہو گیا اور قوتیہ پلے گئے دہان سال پھر دہنے سے پھر شام وغیرہ کا سفر کیا، دہان سے مصراً گئے۔ دو سال قیام کیا پھر ملک گئے، ملک سے کچھ عرصے یک دن بھی آئے پھر عراق کا سفر کیا، دہان پچھ سات ماہ رہتے۔ اس زمانے میں شیخ عبد الرحمن نقیب الہراتی تھے، ان کے ہمہان ہر سے ان سے طریقہ قادریہ کی اجازت لی۔ اور انہوں نے ان سے طریقہ نقیبیہ کی۔ بعد اوس سے پھر بیسی لوٹ گئے، کچھ در قیام کیا اور ملک واپس آ گئے۔

یہ وہ زمانہ تھا جیسے شہید مسید الحمد بریلوی اور شاہ اسماعیل شہیدی کی جماعت نے جنادت القرآن کے حکم و عمل سے برتاؤی گوئنٹ کے لئے خود پیدا کر لکھا تھا اور وہ اس کے پیروں کو ختم کرنا چاہتی تھی۔ انگریزوں نے مسلمانوں کی وحدت میں دراڑ انگرانے کے لئے مرزا علام احمد کو پیدا کیا۔ مولانا احمد رضا بریلوی خلقانہ کی ایک نئی اور مختلف دینا لے کر سامنے آئے۔ شیعہ حضرات نے سواد اغلم سے ہمیشہ کی طرح علمده روشن اختیار کی۔ غرض مسلمانوں میں قرآن و حدیث کے مسائل پر ہنگامہ برپا ہو گیا۔ پکڑا لوئی فرقہ اپنی ضرورتوں ہی کی پیدا اور تھا، علمائی وہ جماعت جس نے انگریزوں سے مدد پھر برداشتی اور سرحد کے علاقے میں جماعت مجاہدین کا نام اختیار کیا۔ انگریزوں نے انھیں وہابی کا نام دے کر ملکا اور مرانا شروع کیا جس شخص کو برتاؤی حکومت نے وہابی گروہ اس کو گرفتار کیا۔ مقدمہ چلا یا اور کم سے کم کاسے پانی کی سزایی۔ وہ نہ پھانسی پر لٹکا دیا۔ اس طرح سینکڑوں علماء حوالہ دار دیگر ہو گئے اور بے شمار معمول خاندان بنا کر دیئے گئے جو لوگ اس بلاکت اور برپاری سے کسی طرح نجع کئے وہ جہاز کو دارالامن بھجو کر دہان چلے گئے۔ لیکن اس زمانے میں جہاز کے خارج و عوام کو محمد بن عبد الوہاب اور ان کی جماعت

سے سخت عزاداری و تقصیب تھا۔ سلطنت عثمانی نے بھی سیاسی مصلحتوں کے تابع انھیں معقوب و مغضوب کردا رکھا تھا۔

مولانا خیر الدین نے ہندوستان کی اس دہلی جماعت کے غایف شریعت کا اور قسطنطینیہ کے حوالہ کو تیار کیا، مولانا آزاد کے الفاظ میں فتنہ اٹھایا، نتیجہ اس جماعت کے اکبیں آدمی گرفتار کرنے لگئے، لیکن تین کے سواب سے تقصیہ کیا اور رہا ہو گئے تین کوئی کس انسانیس کوڑے ٹکانے کی نزا دی گئی۔

ان گرفتار شہکار کے عقائد کے متعلق جو مواد انہم مرتب کیا گیا، وہ مولانا خیر الدین کا تیار کردہ تھا۔ اس سلسلے کا عبرت ایکزپریمولوویہ ہے کہ ان لوگوں کے اعتراض سے ہندوستان سے جدہ ہٹکر پریش و نصلی سے مرد ہاگی کہ ان کی رعایا پر یہ عذاب نائل ہو رہا ہے، اس کی مداخلت سے وہ آدمی ہاتکتے گئے، لیکن بھائی پہنچنے والوں کے مخالفوں نے طوفان کھڑا کر دیا اور حرم سے مکتدل و مردود ہو کر اسے بیس، گورنمنٹ کو ان کی گرفتاری کے لئے مجبور کیا گیا لیکن کسی خیسی طرح وہ پیچ گئے۔ فاضی سلان دستوں کی موس سے بنداد پیٹے گئے، فاسنی محمد مراد حکماہ پہنچنے ہی گرفتار کر لئے گئے ان پر وہا بہت کی پاداش میں مقدمہ چلا، انھیں جمل خانہ میں اتنی اذیت دی گئی کہ اس کے صدر سے ہے اندر ہی انشغال کر گئے۔

غرض مولانا خیر الدین نے دہلیوں کے لئے کہ مظہم میں دینا ناممکن کر دیا، ایک غیب اتفاق ہتا کہ جماز کی حکومت اور ہندوستان کی بیانوی حکومت دہلیوں کے معاملے میں متعدد عمل ہیں۔ اس ذات میں مولانا خیر الدین نے وہا بہت کے رویں دس جلدیوں پر شامل ایک کتاب لکھی لیکن اس کی دو جلدیں ہی چھپیں۔ سلطان ترکی نے خیر الدین کو تختہ حیدری دیا۔

جماز میں نہر زبیدہ کو جماج کے ہاتھوں پانی فروخت کرنے کے لارج میں بدروں نے جگ جگ سے توڑ پھوڑ کے ویران کر دیا تھا وہ جماج کو پانی کا مشکرہ دو دو دیال میں فروخت کرتے اور دولت کا تھے۔ ایک سال پانی کی نایابی کے باعث بڑا روں آدمی مر گئے۔ مولانا خیر الدین نے قصر سلطانی کو متوجہ کیا لگز صرفے دولت عثمانی کی جنگ ہو رہی تھی کوئی شتوانی نہ ہوئی۔ اخنوں نے اپنے طور پر چندہ جمع کر کے نہر کی موت کا بیڑہ اٹھایا۔ حاجی عبد الوحد اور حاجی زکریا نے دولاٹ کروپیہ دیا، حسن اتفاق سے جدہ میں نواب کلبی خان درا مپور، اور نواب عبدالغفرنی خان دڈھاک، موجودتے اول الذکر سے پانچ لاکھ اور ثانی الذکر سے

ایک لاکھ روپیہ لیا۔ ہندوستان سے انجینر بلواتے تین انگریز اور پانچ ہندوستانی آئے۔ انگریز جدہ میں چھپر سے، دولت عثمانیہ کو معلوم ہوا تو اس نے بھی دوڑک انجینر بمحج دیتے، اُمُّہر جنہہ تیر زفاری سے جمع ہونے لگا۔ عزیز مصر نے بھی ریک معمول رقم بھجوائی۔ ایک روایت کے مطابق کوئی ۲۹ لاکھ روپیہ جمع ہو گیا۔ کوئی سات لاکھ لاکھ روپیہ خپ ہو چکا تو معلوم ہوا باقی رقم شرافت مکنے ہضم کر لی ہے، نیتختہ نہر کی دریگی دیر پانہ ہو سکی، مولانا خیر الدین کو دوبارہ تختہ حمیدی ملا۔ اس فتنہ کی رفتاد مولانا خیر الدین نے ببسی سے چھپوا کر دولت عثمانیہ میں تقیم کرانی تو شرافت کلہ عمالٹ ہو گیا۔ وہ انھیں کسی آزار میں چھالستا چاہتا تھا لیکن حسمت نے اس سے پہلے ہی اس کی تندگی ختم کر دی اور وہ اچانک وفات پا گیا۔

مولانا نذر حسین ہندوستان میں اہل حدیث کے سب سے بڑے لیدر تھے وہ دہلی میں اُنی برس تک حدیث کا درس دیتے رہے۔ انہوں نے ج کارادہ کیا تو بڑش قونصل کے نام اس مطلب کا خارش خط لے گئے کہ اہل حدیث سے بعض دعاء کی جو اگر جیاں میں بھر کی ہوئی ہے، مبارا ان کے لئے کسی مصیبت کا پیش خیر ہو۔ مولانا خیر الدین نے ان کی آمد پر ہم خال علام کو ساتھ ملا کر بیگناہ مہربا کر دیا، ان کے کفر میں ایک فتویٰ جاری کرایا۔ نیتختہ مولانا نذر حسین اور مولانا ملطافت حسین عظیم آبادی کر فنا کر لئے گئے اور انہیں ایک شنگ و تاریک قید خاتمے میں ڈال دیا گیا۔ دوسرے دن شرافت مکنے انہیں طلب کیا اور جرم بسایا کہ انھیں دہلی عقائد کی بنابر قید کیا گیا ہے۔ مولانا خیر الدین نے مکمل استغاثہ کے فرائض انجام دیتے اور ان کے اصل عقائد کو عقائد دہلی سے تعمیر کیا۔ مولانا نذر حسین اور مولانا ملطافت حسین کو تو اس مصیبت سے نجات ہو گئی لیکن جو فتنہ ان کے خلاف کھڑا کیا گیا تھا وہ ہندوستان میں اٹا کر چھپا یا گیا کہ انہوں نے دہلی سے توبہ کر لی ہے؛ مولانا آزاد نے اپنی کہانی میں جو تفصیلات بیان کی ہیں اس میں والد کے مقابلے میں حق گوئی کی طرفداری کرتے ہوئے اس کہانی کو غلط فرار دیا اور جو کچھ ان کے خلاف ہوا اس کو فتنہ کی شافعیں بیان کیا ہے۔

ایک دن کسی حادثے میں مولانا خیر الدین کی ران کی بٹی ڈٹ گئی، لکھ میں بندش تھیک نہ ہوئی تو اہل دعیاں کو لے کر لکھتے آگئے یہاں علاج سے راضی ہو گئے لیکن پاؤں میں آخر تک خفیت سا لگ رہا۔

جن دن لکھتے پہنچے اسی سال اہلیہ (مولانا آزاد کی والدہ) کا انتقال ہو گیا۔ اس صدر سے بردش

خاطر ہو کر مکہ کوٹ جانا چاہتے تھے لیکن بعض مریدوں نے روک لیا۔ فاضتی واحد گلکتے کے سب سے بڑے مسلمان تاجر اور آپ کے مرید تھے، انہیں تحريك کر کے جامع مسجد بنوانی۔ اس کے بعد سلطان ٹپو کے خاندان سے ایک شہزادے فرزخ سیر کو زور دیا اور مسجد ٹپو سلطان کی بنوار کی جو گلکتے میں جامع مسجد کے بعد دوسرا بڑی مسجد ہے۔ اس طویل قیام نے ان کی پیری مریدی کے سلسلے کو پھیلا دیا، ہر روز پانچ پانچ سو یا ایک ایک ہزار آدمی مرید ہوتے۔ چند کویر عالم ہوتا کہ نماز ختم ہوتے ہی جم عظیم ہو جاتا۔ اس بھیڑ میں ایک آدمی مسجد کے درمیان کلمات بیعت کا اعادہ کرتا اور عصر تک بیکل فراگت ہوتی۔ مولانا آزاد کا بیان ہے کہ ان کا دعظلٹ گویا ایک مرتب کتاب ہوتا۔ خطابت کے ربط ترتیب تفہیم، استنباط، استدلال، اجمال سے تفصیل اور تفصیل سے اجمال پر اختتام اس التزام سے کرتے کہ دعظلٹ کو حصیقتاً ایک فن بنا دیا۔ کوئی دعظلٹ میں لکھنے سے کہتا ہوتا، ہر دعظلٹ میں بسیں سے پہلی ہزار تک لوگ شرکیے ہوتے۔ آواز سب کو یکساں پہنچتی اور سب پھر پر یکر کی طرح بیٹھتے رہتے، ایک چھوٹی سی آیت کا سلسلہ رسول چلنا بسم اللہ پر دو سال دعظلٹ کی سورہ والھنی پر دو سال بولتے رہتے اور دعظلٹ ختم نہ ہوا۔

سورہ پرسفت پر صفات برس تک دعظلٹ کیا۔ لیکن تفسیر آدمی سے زیادہ تھی۔ ان کے دعظلٹوں میں نغمہ سرائی یا سخن آرائی قسم کی بیساپتی مطلق نہ ہوتی جو کہتے سادگی سے کہتے لیکن دلوں پر اس طرح نقش ہوتا کہ سامنے اسی کے ہو جاتے، کئی لوگ مختلف اوقات میں دعظلٹ کی تاثیر سے جان ہار ہو گئے۔ عبد العلی خان نام کا ایک شیعہ بمعتی میں کوتوال شہر تھا، تب کوتوال ہی کے باعث میں شہر کا نظم و نس ہوتا، اس نے ایک کتاب لکھوائی جو صیر کہ بترا سے بھر پور رکھتی۔ ادھر دہ کتاب چھپ کر تلقیم ہوتی ادھر مولانا خیر الدین نے بھی پہنچ کر اس کے خلاف لقریر داغ دی، کوتوال شہر میں خدائی کر رہا تھا۔ اس نے مولانا کو قتل کرنے کی تھان لی، لیکن مولانا نے کتاب کی صبغت کا مقدمہ دائر کر دیا، آخر جیت مولانا کی ہوتی اور عبد العلی نے معافی مانگ لی، مولانا صاحب بڑے بارے میں اس قسم کی زبان درازیاں یا فلم درازیاں کبھی برداشت نہ کرتے تھے۔ لیکن اہل بیت سے ان کی محبت کا یہ عالم تھا کہ عشرہ کی شب اپنے ہاں ذکر شہادت کی مجلس منعقد کرتے تو گیرہ و بکا اس اور ج پر ہوتا کہ یہ قول مولانا آزاد نکصنو کی بڑی بڑی مجالس عزا بھی

اس درستے ہیں نہ تھیں۔

مولانا آزاد نے اپنی کہانی (انزیل الحادی) میں بیان کیا ہے کہ ہم دونوں بھائی ربڑ سے جعلی الاضر خداوم پسین آہ اور مولانا آزاد، والد کی مرضی کے خلاف عراق چلے گئے۔ میں تو جلد لوٹ آیا، لیکن ابوالضر وہیں رہ گئے اور کچھ عرصہ بعد مرض الموت کا شکار ہو کر بمبئی واپس آئے۔ دہان علاج کرایا افاقت نہ ہوا مولانا لکھتے ہیں کہ آنکھیں لیکن ایک ماہ بعد، ۱۹۰۷ء میں ان کا انتحال ہو گیا۔ والد اس صدمے سے یک بیکھے ہوتے ہو جانع کی طرح ہو گئے، ان کی زندگی اور کذبے ہیچ گئی۔ اور ایک سال کے اندر انہیں ۱۹۰۸ء میں رحلت کر گئے۔ مولانا آزاد لکھتے ہیں کہ اس وقت وہ پہنامیں سچے جسب مرض الموت نے والد پر حملہ کیا۔ ادھر وہ فربختے ہی لکھتے ہیں کہ ادھر چڑھنے بعد ان کے والد ہوش و حواس بھی میں خالق حقیقی سے جا ملے، غیر کے وقت رحلت ہوئی مغرب کے بعد جنادہ اٹھا تامم شہر امداد آیا۔ پانچ مرتبہ نماز جنادہ پڑھی گئی اور غشہ سے پہلے اپنی اہلیہ (والدہ مولانا آزاد) کے پہلو میں دفن کر دیتے گئے۔

مولانا آزاد کی روایتوں کے مطابق مر جو ایک ڈھلنے ڈھلانے انسان تھے، ان سے وقت میں بزرگان اشکل بھتا۔ عمر بھر کسی امیر دریں کی تعظیم نہ کی بلکہ متجو علدار دجید اساتذہ سکھ سو اور کسی کی تعظیم میں کبھی کھڑے نہ ہو سے۔ امرار کی دعوت کبھی قبول نہ کرتے لیکن غریب کے ہاں ہو آتے۔ جس بات کو عن سمجھتے وہ بے دین کچھ گو رہتے، جزو خوف خدا اور کوئی خوف ان کے بدن اور روح میں نہیں تھا، فرماتے امیروں سے غرور اور غریبوں سے بغیر صحیح اور عادلانہ اخلاق ہے۔ طبیعت کے غنی اور ہاتھ کے سخی سمجھتے، بغارت پری کے شیفہ سمجھتے، عمدہ سے عده بیاس پہنچتے اور تمیتی سے تمیتی عطر نکاتے، آخر عمر میں موتیاہنڈ اُٹا آیا تھا، کبھی برس تک ایک بھی سانکھ کام دیتی رہی، پھر اس کی بیانی بھی ستم پڑ گئی۔ پھر سفر میں کتابوں کے دن پسندہ صندوق سامنہ رکھتے، کتابوں پر اچھی سے اچھی جلدیں بندھوانے کا بے حد شوق تھا۔ کوئی جلد اپنے پتھر جاتی پاکت اس کاٹنے میں غلطی ہو جاتی تو دوسرا نہیں منگو اتے خواہ اس میں کتنی بھی رقم اُٹھ جاتی۔ غرر ہو کہ یہ رکابیں خریدنے کا شوق تھا۔ اُردو کتابوں سے بالکل رغبت نہ تھی، اس کے علاوہ کشمیری شالیں اور ٹھنکے کے شائق تھے۔ قالیں، دریاں، ہاتھی دانت اور صنعت کی اشیاء خرید خرید کر جمع کرتے اور یہ گھر بیان کی یا بھی تھی۔

**مولانا خیر الدین کی اولاد** مولانا خیر الدین کی تین بڑیاں اور دو بڑے سنتے، رہنگیاں بڑی تھیں۔ بڑی بیٹی کی پیدائش قسطنطینیہ میں ہوئی۔ ان سے دو بچوں تھیں لیکن

دونوں بھائیوں کی عمر میں دو دو سال کا فرق تھا۔ بہنوں میں بچوں میں کلام فاطمہ بیگم معروف ہے آرزو بیگم تھا، مولانا خیر الدین کی بیانی میں صفت ہیگا اور بعض وہ سری مصروف فیض یڑھ گئیں تو آرزو بیگم والد کے سودے لکھتیں ان کو صافت کرتیں اور خط و کتابت الگا کرتی تھیں۔ اس لکھا پڑھی کے علاوہ والد علی اشغال بھی ان کے سپرد تھے۔

مولانا آزاد فرماتے ہیں کہ ان کا خط والد مرحوم کے خط سے اشیب ہوتے کے باعث نہایت خوبصورت اور ہم سب میں احسن تھا جو لوگ والد سے خط و کتاب کے عادی تھے۔ وہ اس بندی کو آخر تک محسوس نہ کر سکے کہ خط والد کا ہے یا کسی اور کام کا ہے جو اسے رہا۔ نواب سلطان جہان بیگم نے آرزو بیگم کو نظام تعلیم میں زنانہ مدارس کی لیڈی انسپکٹر کا عہدہ دے دکھا تھا۔ اور ان کے شوہر مولوی محدث الدین عرب بھی کسی عہد سے پر فائز تھے۔ وہ ججاز کے ایک ممتاز خاندان سے تعلق رکھتے اور نہایت فاضل انسان تھے۔ آرزو بیگم پرنس آفت ولیز لیڈیز کلیس کی سکرٹری تھیں۔ ان کے میان مولوی احمد ایام سلطان جہان بیگم کے سیکرٹری اور متفقرفات تھے۔ مولانا قلداحم نگر میں قیست تھے کہ ان کی ایسیہ زینتیاں بیگم کی وفات کے پین ماہ بعد جون ۱۹۷۳ء میں آرزو بیگم انقلاب کر گئیں۔

مولانا خیر الدین اپنی قدامت میں اس درجہ متشدد تھے کہ انگریزی پڑھنا پڑھانا تو ایک طرف رہنا رڑکوں کو اسکوں بھیجنے سی کے رواور نہ تھے۔ دونوں بڑکوں اور دو بھیوں بچیوں کی تعلیم گھر میں شروع کی ان چاروں کو فارسی خود پڑھائی، اردو و سکھانی اور عربی مقالات تک پڑھائی پھر دونوں بڑکوں کو دوسرے اساتذہ کے سپرد کر دیا تو بہنوں کی تعلیم کا التزام رک گیا، لیکن مطلوب چونکہ والد خود پڑھانا چاہتے تھے اس لئے دونوں بھنیں پھر شریک ہو گئیں، مطلوب ختم ہو گئی تو دونوں بھائی اساتذہ کی صحبت میں چلے گئے لیکن بہنیں والد سے عقامہ نسبی پڑھتی تھیں۔

سب سے بڑی بہن جو قسطنطینیہ میں پیدا ہوئی تھیں، گلکتہ ہی میں رہ رہی تھیں۔ ان کے شوہر واحد علی خان بھوپال میں بالیات کے سیکرٹری تھے۔ وہاں سے سکندو شہ ہو کر گلکتہ میں رہنے

گئے اور کسی نئی ملازمت کے خواہ شدستھے۔ عبدالرزاق ملیح آبادی نے انھیں مشورہ دیا کہ حکمت کارپورشن یعنی حیث ایگز کٹٹا فیسر کی جگہ خانی ہے۔ مولانا کامنگرنس ہائی کامنڈیس ہیں ہیں ان کے ایک ہی بول سے آپ کا تقریر ہو سکتا ہے۔ وہ اپنی اہلیت کو لے کر مولانا کے ہاں گئے ان سے اصرار کیا۔ سوال مولانا کے پہنچنی اور بہن کا تھا۔ بہن سب سے بڑی تھیں، مولانا سب میں چھوٹتے تھے، مولانا نے دلوں چل دیا کہ اس سلسلہ میں مد کرنے سے مخذلہ ہیں۔ بہن نے صندکی، مولانا نے فرمایا تیکا غوریت ہے، مجھے آپ ملوث کرنا چاہتی ہیں۔ کچھ عرصہ بعد واجد علی خان طبعی عمر کردا کہ اللہ کو پیاس سے ہو گئے۔ ہیں حکمت ہی سی سے ہیں۔ لیکن مولانا سے الگ اپنے مکان میں اس کی کفارت مولانا نے اپنے ذمہ لے رکھی تھی۔ مولانا کی وفات کے وقت بہنوں میں صرف ابر و یگم زندہ تھیں اور بھوپال سے منتقل ہو کر اپنے دادا کے ساتھ بیسی میں رہ رہی تھیں۔

مولانا آزاد کے پڑتے بھائی ابو نصران سے دو یا تین سال بڑے سے تھے لیکن تعلیم میں ہم دس سنتے ان کا اصل نام غلام نیں تھا، کہا جاتا ہے کہ ذہانت، طباعی، حافظہ اور ذوق علمی میں غیر معمولی ملکہ رکھتے تھے۔ عرب حب سے خلقی مناسبت تھی۔ ترک زبان میں بھی خصوصی قابلیت پیدا کر لی تھی۔ اردو شاعری میں داع مرخیم کے شاگرد تھے اور تحمل آہ کھانا۔ ابو نصران پانچ ایکسا دو سو سو عبدالرحمن اور تصریح کی تحریک پر عراق گئے۔ مولانا آزاد اور نور الدین بہن کے بیان سے ہمارا ہو کر آئے اور یہی مرض ۱۹۰۷ء میں ان کی جان سے کٹلا۔ اس وقت ان کی عمر ۲۱ برس کی تھی۔ شادی ہو چکی تھی ان سے ایک بچہ نور الدین تھا، جو مولانا آزاد کی وفات تک سا بھرہا۔ مولانا کا جدی کنبہ تین ہفتیں اور ایک بیستجا تھا۔ ابو نصر عالم روایت کے مطابق والد کی ہو بہو تصوری تھے، ابھی کی طرح وعظ اکرئے اور خاندانی روایات سے استغراق رکھتے تھے۔ بعض لوگوں نے ان کی کہی ایک غزیں پر اسے رسائل سے اکٹھا کی ہیں، وہیں لگ ہے جو بھی دائیں اور لیکر بھائی کا تھا لیکن آج وہ غزل مرچی ہے۔

ابونصر کے متعلق ثقہ روایتیں ہیں کہ بھائی کے ساتھ مشاوروں میں شریک ہوتے کلام سناتے اور دلچسپی تے اور عظیم شروع کیا تو چند مہینوں ہی میں حادثہ الناس کی توجہ کا مرکز ہو گئے۔ عوام مسحور اور خواص مسہوت ہو جاتے۔ اس کے علاوہ کئی شہروں میں بھائی کے ساتھ سفر کی، مشاعر پر پڑھتے، تقریریں لیں اور دادا پائی ان کے بعض مقامیں "مخزن"، "خزرگ" "نظر و کیل" اور "وطن" کے فامکوں میں ڈھونڈھنے سے مل جاتے ہیں۔

یہ کہنا خیال کی شعبدہ باندی ہوگی کہ زندہ رہتے تو کیا ہوتے اب ان کا ذکر جتنا بھی ہے اس لئے ہے کہ مولانا آزاد کے بھائی سمجھتے۔ جوان مرگ ہونے کی قدرت کو یہی منظور تھا۔ اہم اخفردہ:

**مولانا آزاد دُبِّی المُجَوِّه مطابق ۱۳۵۵ھ / ۱۸۸۸ء محدثہ متصل باب السلام**

لکھ مظہر میں پیدا ہوئے۔ سات اکتوبر یوس کی عمر تھی کہ ۱۸۹۵ء میں خاندان کے ہمراہ ہندستان آگئے۔ اس رعایت سے مولانا کا مولود کہ مظہر اور متصل ہندستان ہے پونک والد نے گلے میں قیام کیا اس لئے وہیں کے ہو گئے۔ ہندستان کی مردمی کا یہیں میں ونارت تعلیم کا عہدہ سنبھالا تو گلہ چھوڑ کر دہلی کے ہو گئے۔ جنی کہ موت کے بعد قلم معلی اور جامع مسجد دہلی کے وسط کی گراونڈ میں دفن ہوئے۔ اور آہل کے ابتدائی دور تک اپنے تیس دہوی لکھا۔ ادھر جو لوگ سناء بعد نسل دہلی کے ہتھے انہیں آپ کے دہوی ہوتے ہیں کلام تھا، میکن موت نے دھلوی بنادیا اور اب ہمیشہ کے لئے دہلی بھی میں آسودہ خاک ہیں۔ ابتدائی پ کے والدہ اصلیہ اور بھانی کی قبریں گلکتے ہیں ہیں۔

پیدائش کے وقت محی الدین نام لکھا گیا، تاجری نام فیروز بخت تھا، آزاد شخص، ابوالکلام مکہت، قلم کا سفر شروع کیا تو محی الدین عنقا ہو گیا، تب دستخط کرتے تو احمد لکھتے پھر ابوالکلام ہی نام ہو گیا اور جب ہمگیر شخصیت ہو گئے تو پورا نام ابوالکلام آزاد تھا۔

ابنی کہانی درباری میںج آبادی، میں بیان کیا ہے کہ والد نے شیخ حرم سے پارچ یوس کی عمر میں بسم اللہ کائن شیخ نے میں مرتبہ یا خاتم "پڑھوایا اور اتنی مرتبہ یہ زوال عشر کہلوایا۔ اس کے بعد افت سے شین" تک حروف تناہت کرائے۔ لہر میں پڑھائی شروع ہوئی تو پہلا استاد عالم تھیں۔ ان سے پڑھتے

لے تذکرہ مولانا آزاد، آزاد کی کہانی دریج آبادی اور آنڈیا ونس فریڈم، ہماری آزادی ایں سن پیدائش یہی ہے، لیکن مولانا کی دوسری برسی کے موقع پر حکومت ہند نے مولانا سے متعلق مختلف مذکرین و مشرقین کے صنایں کا ایک جمود مرتبہ ہمایوں بکیر شائع کیا تو اس میں سال پیدائش تو ۱۸۸۸ء ہی ہے لیکن تاریخ پیدائش ابوالکلام مکہتی ہے۔ معلوم نہیں تاریخ کے اس تعین کا ماذد کیا ہے۔ ۱۳۵۵ھ کے ذی الحجه کی رُو سے ۸ اگست تا ۱۰ ستمبر کی تاریخ پر ہوتی ہے۔ ابوالکلام شاہ جہانی پویت نتے اگست کو ماہ ولادت لکھا ہے۔

تھے۔ گاہ کا گھر سے باہر جا کر پڑھتے، والد مر جم کے یاں ایک خطاط حافظ بخاری تھے کبھی لکھاران سے بھی بین لیتے، لکھ پھوڑنے سے پہلے قرآن پاک ختم کیا، اور کئی ایک سورتیں زبانی حفظ کر لی تھیں، جم میں اس وقت شیخ حن سب سے بڑے قاری تھے، ان سے قرأت کا سبق یا، لکھنے لگتے تو گھر کی چار دیواری مدرسہ اور والد اُستاد تھے۔ اردو کا بین اپنی سے لیا۔ وہ مرکب حروف لکھ کر دیتے دونوں ہاتھی شن کرتے۔ اس طرح اردو لکھنے کا آغاز کیا۔ عربی اور فارسی میں دستگاه بھی والد ہی سے ہوتی اس زمانے میں مولوی محمد یعقوب دہلوی ایک سنتہ ناہبر درسیات تھے ان سے بھی دو ایک کتابیں پڑھیں۔ والد بیمار پڑھنے تو مولوی نذیر حسین اسمٹھوی سے بعض ضروری کتابوں کا سبق لیا۔ ان کے علاوہ دو اور اُستادوں سے پڑھنے کا اتفاق ہوا، ایک مولوی محمد ابراہیم دوسرے مولوی محمد غفران دلو آپسے فن میں خوب تھے۔ شمس العلما مولانا سعادت حن سے بھی کچھ دنوں فیض حاصل کیا۔ مولانا ازاد اور ان کے مجالی ابوصر بہتر اچاہتے تھے کہ انہیں کسی مدرسے میں بھیجا جائے لیکن والد بیالی بنے فکری اور معاشی فراغت کے باوجود راستی نہ ہوتے۔ اور نہ انھیں گھر سے باہر قدم رکھنے کی اجازت دیتے۔ والد کے خاص مخصوص ایک صاحب حافظ ولی اللہ تھے ان کے ساتھ سال میں دو دفعہ شہر جانتے کی اجازت ہوتی، ورنہ پورا سال گھر بھی میں لکھنے کیلئے واسطہ کیا اس کا علم ہی تھا، گھر میں سے خالی تھتا اور والد کی بیت کے سامنے ب کشانی کا خوشحالہ تھا۔ دس برس کی عمر میں ابوالکلام کتابوں کے استثنے ریا ہو گئے کہ ناشستے کے پڑھنے ملنے تھیں۔ جمع کرتے اور کوئی نہ کوئی کتاب خرید لاتے، دن کا غالب حصہ تعلیم میں گزر جاتا پہلے والد پڑھاتے پھر اُستاد، اس کے بعد دوپہر تک سبق یاد کرتے۔ عصر کے بعد والد پڑھا ہوا سنبھلے پھر مغرب تک مختلف موضوعات و معلومات کا تذکرہ رہتا، جو کتابیں جیب خرچ سے خود خریدتے وہ شب کو موم بھی جلا کر پڑھتے، اس طرح ان کی صحت ضرور بلکی لیکن تمام جذبات کا مصرف بطاحد و درس کا ہو گیا اور جپوری سی عمر بھی میں لکھنے پڑھنے والے انسان کی سجنیدگی پیدا ہو گئی۔

ذکورہ اساتذہ کے علاوہ کئی اور اساتذہ سے فیض حاصل کیا۔ مثلاً مولانا محمد شاہ محمد شہزاد حضرت جلال بخاری کے خاندان سے تھے۔ ان کا درس سنا تو خاہش کر کے ان سے بھی دو ماہ ترمذی شریف کا درس لیا۔ اس طرح درس نظامی سے سولہ یا پندرہ سال کی عمر میں اپریل سے قبل ۱۹۰۲ء میں فارغ ہو گئے۔ اس کے علاوہ ملکھنوا کے مشہور طبیب یتیبا قریں سے جو ایک سال کے لئے لکھنے مجبور ہے تھے،

والد کی خواہش پر سات آنٹھا ماہ طب پڑھی، پھر راتھ اُنھیاں کے اس طرف طبیعت آتی ہی نہ ملتی۔

ایک صاحب عبد الواحد خان سہراجی کی بہن مولانا کے ہاں ملازم تھیں وہ کبھی کجھار بہن سے ملتے آتے۔ ان کی طبیعت میں شعر لکھنے کا ملک تھا۔ مولانا سے شاعری پر گفتگو کی تو مولانا کو بھی شاعری کی چیلنج لگ گئی۔ یہ تھا مولانا کی شاعری کا آغاز۔ اردو اور فارسی دو فوز بانوں میں شعرگوئی شروع کی۔ شاعروں کا چکر پڑا۔ ہر شاعر سے میں داد پاتے، ابو نصر داعٰؑ کے شاگرد تھے۔ مولانا نے امیر بیانی سے رجوع کیا۔ غزل بھی تو اصلاح سے طبیعت خوش نہ ہوئی۔ شوق نیمی اس وقت ایک مشہور محدث، محقق، ہصفت، نقاش و شاعر اور پایا کے زبان دان سختے۔ ان کا تبلیغ اختیار کیا اور زبان وہیان کے متعلق گرانقدر معلومات حاصل کیں۔ مولانا فرماتے ہیں کہ وہ داعٰؑ یا امیر بیانی کی طرح شہرت عامہ نہیں رکھتے سختے لیکن ان کے علم اور ان کی نظریں مقابلاً بہت زیادہ وسعت و متعدد تھے۔

شاعری کے اس شوق میں کیا حاصل کیا ہے پہلی بھرپوری محقق مولوی ابوالکلام مجحی الدین نہ رہے بلکہ عبد الواحد سہراجی کی بھرپور آزاد تخلص کیا اور مولوی ابوالکلام مجحی الدین آزاد دصلوی ہو گئے۔ دوسرا یہ کہ شاعری کی پہچان پیدا ہو گئی اور اس کا ذوق دوسروں کے لئے نظر ہو گیا۔ تیرے تمام متفقین کے دو اور پڑھڈاں کے، چرختے آپ کی شاعری نے قفری و تحریر کو ایسا نگہ دروضن دیا جو تقریر میں زبان کا جو ہر اور تحریر میں قلم کا سحر ہو گیا۔ مولانا کی شعرگوئی اس زمانے کے مذاق ہی میں رہی۔ اس سے کوئی نئی راہ یا نیا نکار پیدا نہ ہوا۔ اچھے لوگ ڈھونڈھوڑھانڈ کے ان کے اشعار جمع کرتے وہ اس طرح ان کے لڑکپن کی جھیلکیاں ترجم کر لیتے ہیں لیکن ان کی شاعری میں ایک آخذ شوکے سوکھی سب و تاب نہیں۔ "سان الصدق" ۱۹۰۳ء میں نکلا تو شاعری سے تقریباً دسمبر وار ہو چکے تھے۔ ملکن ہے کبھی کجھار کوئی غزل یا نظم، کہی ہو لیکن سولہ برس کے سن ہی میں شاعری کا پنڈچھوڑ دیا اور جب ۱۹۰۵ء میں "الندوہ" کی ادارت سنہماں یا ۱۹۰۶ء میں "وکیل" اور "امرتر" کے ایڈٹر ہو گئے تو شاعری اگر طبیعت سے نہیں قلم سے خود نکل چکی تھی۔ پھر جب ۱۹۱۲ء میں "الہلال" نکلا تو شعرگوئی ان کی مطلقاً کا نام تھا۔

معلوم ہوتا ہے وہ شاعری کے لئے نہیں اشارہ کے لئے پیدا ہوتے تھے۔ قدرت نے اسلامی ہندوستان کو اس زمانے میں دو عظیم عطیتوں سے نوازا، شاعری میں اقبال، نثر میں ابوالکلام۔ فی الجملہ ۱۹۰۶ء کی ابتدائی وہیانی ان کے نشوونیلوخ کا سر آغاز تھا۔

مولانا نے اپنی کہانی راز میچ آبادی) میں روایت کی ہے کہ ان کے والد کا حافظہ عجائب روزگار میں سے تھا، حقیقت یہ ہے کہ خود ان کا اپنا حافظہ عجائب روزگار میں سے تھا۔ ان کے دل و دماغ سولہ برس کی عمر میں عربی، فارسی اور اردو کی علمی کتابوں کا خزانہ تھے۔ فارغ التحصیل ہو گئے تو مولوی نذر الحسن کی خواہش اور والد کی اجازت سے طلبہ کی ایک ٹکڑا میں کو پڑھانا مشروع کیا لیکن طبیعت کی پرداز کسی اور طرف تھی، بھائی کے ساتھ بھی پڑھے گئے، وہاں بعض دینی مجالس سے خطاب کیا ایک سولہ سالہ سال کے نوجوان کو جو بظاہر چودہ سال کا معلوم نہ تھا تو گ خطابت کی اس عالمانہ مندرجہ ذیل کو حیران ہوتے خود ان کے اساتذہ مثلاً مولوی نذر الحسن اور مولوی محمد ابراهیم دغیرہ کو ان کی عمر کے باعث سے میں تردد تھا، اس زمانے میں جب ان کی عمر چودہ برس تھی، وہ اکثر پہنچتے کہ امتحانہ بیس برس کی ہے، مولانا عبدالحق فیصلی بھی آپ کے اُستاد تھے۔ انہوں نے عمر پر بچپن جواب دیا تو ہنس کے فرمایا تو یہ ایک بہت ناہل انتزاع مسئلہ ہے۔ شاہ سلمان کہتے تھے کہ ہماری عمر ۱۶ برس کی ہے مولانا بخشی سے پہلے پہلے بیسی میں ۱۹۰۴ء میں ملاقات ہوئی تو آدھہ گھنٹہ اور صبح اور کی یا میں ہوتی رہیں یا چھ فرماں ابوالکلام آپ کے والد ہیں؟ اس وقت آپ کی عمر سولہ برس کی تھی۔

مولف مولانا سے متعلق اپنی یادداشتوں کے اور ساقی دیکھو رہا تھا تو مولانا سے ایک گفتگو نظر پڑھی۔ فرمایا تھا:

ہندستان میں یہ طائفی استعمار کا ہراول پادری تھے۔ انہوں نے ۱۹۱۴ء کی استعماری سے فتح یاں کے بعد اپنے سرگونہ معاصد کی غاظ طلب کیں طوفان اٹھا کر تھا، پہلا مقصد لوگوں کو عیسائی بنانے اپنی حکومت کے لئے ہندوستانی تبلد کرنا تھا، دوسرا مقصد، سادہ لوح مسلمانوں کو اسلام سے اچھات کرنا اور قیساً مقصد ہندوؤں کے فریں میں یہ ڈالنا تھا کہ اسلام ان کے ٹک میں ایک اجنبی اور جارحانہ طاقت ہے۔ میں رمولانا، اس وقت عمر کی دہائی میں تھا، ملکتہ اور بمبئی عیسائی شریروں کی اس تبلیغ و دعوت کا مرکز تھے۔ وہ اسلام کی تضییک پر اپنے انکار کی بنیاد رکھتے ہیں میرے بھائی ابو الفخر جو والد مردوم کے طرز عقائد پر مشتمل تھے اور اسی اذان کی طبیعت رکھتے تھے۔ ان پادریوں سے مقابلے میں یہ جھگٹ سمجھتے۔ آغا حشر سے اسی زمانے میں دوستی ہوتی وہ بھی مناظرانہ جلسیت کے تھے اور پادریوں کو چھکلوں میں اڑاتے چونکہ ہم یونیورسٹی کی بیویت میں خطابت کا نیا اذان تھا اور پادریوں کے طرز تھا طلب کی کاٹ۔

جانستہ تھے۔ اس لئے ہم نے برس ڈیڑھ برس کے مناظروں میں پادریوں کو خاصا پریشان کیا۔ ہماری عادت ہو گئی تھی کہ جہاں پادری ہوتے دہاں پہنچ جاتے اور انہیں مختلف مباحث میں اتنا لگ کرتے کہ آخر کار انہوں نے ہمارے خلاف گورنر بیسی سے شکایت کی کہ ان زوج ازوں میں عیسائیت اور سلفت دنوں کے خلاف سخت قسم کے معاملہ خجالت پاتے جاتے ہیں۔ جن سے مسلمانوں کی دفاتری کے منزل ہونے کا اندیشہ ہے۔ پچھلے ہمیں نے مناظروں اور مبارلوں کی محابات سے ہاتھ اٹھایا تھا لیکن والد مر جو مکر حدت کے بعد تو یہ راستیک فلم فرشت کر دیا۔ اب یہی سائے بعض یہی سے ہرے ثابت کام تھے جو الہلائی کی اواز میں لوگوں کے سامنے آگئے۔

مولانا کے لئے اپنائی زمانہ فکر و نظر کے معاملوں میں قطعی ذمہ دارہ ان دنوں موروثی عقائد سے بغاوت کی راہ پر اور سنتے خجالت کے اضطراب کی منزل میں تھے۔ اس اثنائیں فارسی کی ہر جہت تکیل کے لئے نفت و ادب کا مطالعہ شروع کیا اور قصص ایرانیوں سے سیل ملاقات پیدا کی، ان دنوں ایران کے ایک سیاح مرزا محمد حسین طبعی ہندوستان وارد ہوئے تو لفکھتے ہیں ان سے استفادہ کیا، ان سے فارسی میں لفکھو کرنے کا یہ فائدہ ہوا اور ہندی ترکیبوں سے خلاصی اور علاط محاوروں سے نجات مل گئی، ان سے فارسی تحریروں میں اصلاح لی، مولانا محمد حسین آزاد کی ایک ہیات کے اپنی حصے کا در در دم تک فارسی ترجیح کیا اور ان سے اصلاح لی، ایک فارسی نعمت لکھنے کا ارادہ کیا، جس سے مطالعو و سیع تپوگی، اور بیسی میں سر آغا خان کے بیگنے میں شیخ الرئیس ایک ایرانی فاضل اور یکانہ استاد معین تھے، ان سے تقریباً سال بچہ فارسی میں فیض پایا، ان کے علاوہ بعض دوسرے شرفائیے ایران سے جو اکثر بیسی آئتے زبان دیوان کے گھر گھاٹ سیکھے، یہ وہ زمانہ تھا کہ جو مطبوعہ کتاب یا طلبی سخن جہاں نظر آیا پڑھ دلا اور وہ دل و دماغ پر نقش ہو گیا۔ شیخ الرئیس سے زبان ہی نہیں، نجوم، ارمل، یقین و نوبات اور کمیاۓ قدم سے متعلق بہت کچھ سکھا۔ وہ ان سب میں ملکہ نام لکھتے تھے۔

مرزا فرجت شیرازی ایران کے ایک فاضل یگانہ اور علوم والیہ کی نئی راہوں سے اشتافت انہیں تحقیق و نظر کے جدید راستوں کا علم مجاہدہ ان سب میں ایک گہری لگاہ رکھتے تھے۔ مولانا فرمائے ہیں کہ مجھ پر بلاشبہ ان کی صحبت کے بھی حقوق ہیں، ان سے مجھے فارسی ادبیات اور بعض علوم میں معتقدہ فوائد حاصل ہوئے۔ اس نامے میں ایک تک سیاح ظاہر بیگ جو اپنی زبان کے علاوہ اور کئی زبانوں کے استاد تھے لکھتے پہنچے۔ ان سے اشناقی ہو گئی۔ اپنے ہاں سات آٹھ مہینے ٹھہرا یا تھوڑی

بہت ترکی سمجھی، مولانا فرماتے ہیں کہ ترکوں سے متعلق ہر قسم کا علم انہی کی وساطت سے ہوا۔ وہ فاقہنگاں بچ، یوسف اریب اور احمد جودت کا کلام شوق اور تمم سے سنایا کرتے اور ہم ان سے محظوظ ہوتے تھے۔ بعض دوسری چیزوں سے قلع نظر سرید کے انکار و اجتہاد کا یہی زمانہ تھا، مولانا ان سے کہاں تک متاثر ہوئے اس کی پوری روایا از اد کی کہانی خود ان کی زبانی "طبع آبادی" میں پر تفصیل موجود ہے اور نہایت دلچسپ ہے۔ اس سلسلے میں امام غزالیؒ کا یہ قول نقل کیا ہے کہ شک جستجو کی ہفتہ ہے، جستجو سے تحریر پیدا ہوتا اور تحریر، وسیلہ یقین سے ہے: فرمایا:

سیری پیدائش ایک ایسے خاندان میں ہوتی جو نہ بسی رہباشت و پیشوائی رکھتا تھا اس پرہبائیت و پیشوائی کے خلاف خیالات میں تزلزل آ رہا تھا اور میں عقیدت کی اس صعیدت سے نجات پانچاہا تھا جو پیری مریدی کا خاص ہے۔ المخترد مانع مذہب سے متعلق متفق و مثبت خیالات کی گزگاہ تھا اور جو پیر گھر میں مسحون عالمی وہ دماغ میں داخل ہو گئی۔ شلاؤ رہابیت، لیکن کوئی سالقیشہ طبع نہ تھا اس وقت دماغی حالت یہ تھی کہ:

- ۱۔ تقليید و رسوم کی بندشیں ٹوٹ چکی ہیں۔
- ۲۔ تقليید آباد اجداد کے تمام نقوش اگر محو ہوں تو مدھم ضرور ہو گئے ہتھے۔
- ۳۔ اکثر شکوک و شبہات سراخوار ہے جتنے ان کی مدافعت کا سامان نہ تھا۔ اللہ امطا العکی بوجت سے ان کا میدان ویسیح ہو رہا تھا۔
- ۴۔ طبیعت کا یہ حال تھا کہ وہ کسی نئی حالت کے لئے مضطرب و منتظر تھی۔ مولانا خود فرماتے ہیں کہ:

"ان دنوں میں سرید کی ایک بُست کی طرح پوچا کرتا تھا گوان کے مطالعے سے ترک تقیہ کی راہ پر گامزد ہوا تھا، لیکن تب ان کی تقليید ہی علم یا فکر کا ملتھی تھا۔ کچھ وہ سے یکلئے معزز لکی طرف رغبت ہو گئی لیکن یہ بھی ذہنی سفر کا ایک پڑا دھما۔ غرض اس طرح چلتے چلاتے اپنے ہاتھوں ایک دروازہ کھولنا اور قصرِ الحاد میں داخل ہو گیا۔ مختصر یہ کہ آہنی مذہب سے بغاوت کی اور اس نے پورے مذہب سے بغاوت کی راہ پر ڈال دیا۔"

غرض وہ شخص جو اس کے چل کر اہل الٰل، "کامدیر اور ترجمان القرآن" کا مصنف ہوا اُس وقت ایک ایسے ذہنی اضطراب میں بدلنا تھا کہ اس کے عقائد و اعمال کی پوری دنیا ہل چکی تھی، وہ بجھ پا ہتا وہ اس کو مل نہیں رہا تھا، جو موروثی تھا اس پر قائم نہ تھا اور جس کی چاہت تھی وہ عنقا تھا۔ مولانا انگار والحداد و رشک و اضطراب کی اس دلدل میں کب تک یہ سے اس بارے میں قطعاً کچھ کہنا مشکل ہے۔ اس سفر سے متعلق ان کی تجویزیں اوصویری ہیں اور اس حدت کا تعین کرتا مشکل ہے۔

مولانا عبد السلام ملیح آبادی نے ذکر آزاد کے نام سے "بھریا داشتیں" لکھی ہیں ان میں کچھ واضح اشارات مل جاتے ہیں۔ مثلاً ذکر آزاد میں مولانا سے مسوب ایک تحریر کے کلمات ہیں کہ:

”میں اب پکا دہڑی ہو گیا، میری نام اور رسیشنلز م کے اختفاذ پر میرے اندر فخر و غور رہتا، اور مدھب کے نام میں جہل و قبیم کے سوا کچھ نظر نہ آتا تھا، لیکن دل کا طینان جس کی دلیل تھے میں نکلا تھا، وہ اور وہ ہو گیا تھا۔“

الشمعہ کی ادارت کا زمانہ زندگی کا تاریک ترین دور تھا، مولانا فرماتے ہیں:

چودہ برس سے سے کہاں میں برس تک میرا ہی حال دھا گوا ظاہری روپ ایک ایسے آدمی کا  
محتاج مذہب کو عقل و علم کے ساتھ چلانا چاہتا ہے، لیکن میرے اندر اغفاند میں قطعی طور  
پر الحاد صحابہ اور سخن میں فتنتی ہی منزل میری آخری منزل تھی۔

”ترجمان القرآن“ جلد اول کے دیباچے میں رقمطران ہیں:

"میرے دل کا کوئی یقین ایسا نہیں ہے، جس میں شک کے ساتھے کانٹے نجھپڑکے ہوں اور میری روح کا کوئی اختقاد ایسا نہیں ہے جو انکار کی ساری آزمائشوں میں سے نہ گز چکا ہو، میں نے دہر کے گھونٹ بھی ہر چام سے پہنچے ہیں اور ترباق کے نشیبی ہر دارالشفا کے آنما نے ہیں، میں جب پیاسا تھا تو میری یہ تشنگیاں دوسروں کی طرح

نہ تھیں اور جب سراب ہوا تو میری سیرابی کا سرچشمہ بھی شاہراہ عامر پر نہ تھا۔  
ما ہے کاغذ داشت ن سرچشمہ دُور پود  
لب تشنگی زراہ دگر بُردہ ایم ما

اسی مضمون میں ہے کہ:

- ۱ - پیدائش اور خاندانی درستے میں سے جو نہ سب ملائیں اس پر قافع نہیں رہا اور جو بھی مجھ میں اتنی طاقت پیدا ہوئی کہ کسی چیز کو اپنے سے الگ کر سکوں، میں نے اسے الگ کر دیا اور پھر ایک خالی دل و دماغ سے کر طلب و جستجو میں نکلا۔
- ۲ - میرے مذہبی عقائد تو مجھے فائدان سے طے ہیں نہ میرے استادوں نے ان کی تلقین کی نہ میری سوسائٹی ان کے لئے بہت ہو سکتی تھی۔ یہ تمام چیزوں موانع ہوتے کی وجہ سے میری راہ میں رکاوٹ کا حکم کھتی تھیں، انہوں نے مجھے جو کچھ دیا وہ میں نے کھو دیا، مجھے جو کچھ مطلوب تھا وہ خود اپنی طلب و جستجو سے ڈھونڈ نکلا۔ عرصہ تک میری لذم اور ریشنزم کے جلوہ سراب کو آب حیات سمجھتا رہا اس راہ کی جتنی بھاریاں ہیں وہ بھی مجھے لگیں اور جتنے تھے ہیں وہ بھی میں نے استعمال کئے۔ آخر کار سب سے بڑی بنا دی سچائی کچھ پر کھل گئی کہ نہ سب کی راہ عقل و ادراک سے نہیں بلکہ خالص اور بے میل جذبات سے طے کی جاسکتی ہے اور مذہبی حقیقت کا پالیسا اس لئے کھٹن نہیں ہے کہ مشکل ہے بلکہ اس لئے کہ وہ بہت ہی آسان ہے اور انسان کی سب سے بڑی گمراہی یہ ہے کہ وہ سامنے کی انسان اور عامر چیزوں کو ہمیشہ نظر انداز کر دیتا ہے۔
- ۳ - مذہب اور عقل کے میدان بالکل الگ ہیں اور دونوں کی ایسی پوزیشن نہیں ہے کہ ان کو باہم مخالفت سمجھ کر توڑنے یا جوڑنے کی کوشش کی جائے۔ مادہ اور محسوسات کی راہ ہم ادراک سے طے کر سکتے ہیں مگر مذہب جس عالم کا پیغام لاتا ہے اس کے لئے ہمارے پاس صرف جذبہ ہے اور بڑی بھول ہے کہ چاندی سما توڑنے کے کائنات سے ہوا اور روشنی کا بھی وزن معلوم کرنا چاہیں یہ۔

اس سفر تسلیک والحاد کے ذر کو مولانا سمجھتے ہوئے اپنی اسی تحریر میں لکھتے ہیں:

”میرے تمام لایخنل سوالوں کے کیا کیا جواب ہے؟ یہ بہت بیسی چڑھی داستان ہے؟“

محضراً۔ ایک سفر کے بعد مولانا اس منزل پر آگئے کہ قرآن ایک عالم گیر مشترک سچائی کا نام ہے اور اس سچائی کا دوسرا نام اسلام ہے گویا تو حیدر بانی کی آخری آواز ہے۔

۱۹۱۲ء میں ”الہمال“ نکلا، تو اس کا دو بر اقل معنی اعتبر سے قرآن کی آواز تھا، اس کے الفاظ قرآن کے الفاظ سننے، اس کے مطالب قرآن کے مطالب سننے۔ ۱۹۱۲ء کے اداریہ میں لکھا۔

۱- ”ہمارے پاس اگر کچھ ہے تو صرف قرآن ہی ہے۔ اس کے سوا ہم کچھ نہیں جانتے۔“

۲- ”ہر وہ خیال جو قرآن کے سوا اور کسی تعلیم کا ہے سے حاصل کیا گیا ہو کفر صریح ہے۔“  
ایک دوسرے افتتاحیہ شاہراہ مقصودہ (۱۹۱۲ء) میں لکھا۔

۱- ”خداء قرآن اور رسول وحدۃ لا شریک ہیں۔ ان کی صفات و خصائص میں کتنی ان کا شریک نہیں؟“

۲- ”اسلام اعتقاد و عمل کی ہر صدائیت اور کائنات کے ہر حسن و جمال کا نام ہے۔“

ایک دفعہ ہم لوگ راقم الحروف مولانا جبیب الرحمن ندھیانوی، سید عطاء اللہ شاہ بخاری، شیخ نیشنی احمد دین عیش حام الدین اور مولوی عزیز الرحمن، خلفت مولانا جبیب الرحمن ندھیانوی، مولانا کی خدمت میں حاضر سننے۔ ملاقات کی رو داد میری یادداشتوں میں درج ہے۔ تائیخ مرقوم نہیں۔ اس گفتگو کے ارشادات بر سے قسمی تھے۔ کسی نے سوال کیا ہے نام درج نہیں، بہر حال سوال تھا،

”حضرت، آپ انکار والحاد کے بیان سے کیونکر لٹکئے؟“

مکار سے فرمایا،

”اس کا جواب تو ترجمان القرآن کی دنوں بدیں ہیں۔ تیسرا جلدیں بھی اس کے باقیات آرہے ہیں۔ البیان کا موقع ملا، تو الشار اللہ ان سوالوں کی مختلف نوعیتوں کا جواب اس میں ہو گا، سورہ فاتحہ کے مباحثت بجا سے خود بتاتے ہیں کہ دماغی سفر کی وادیاں کتنی سنگلائیں تھیں، یہ ایک دور راز کا سفر تھا جو میں نے بفضل تعالیٰ عمر کی دوسری بلالی کے آخری نکشیں طے کر دیا، ورنہ اس قسم کی نظریں کتنی ہی دھائیوں میں طے نہیں ہوتیں؟“

قرآن نام ہے ایک عالمگیر سچائی کا اس کی سب سے بڑی خوبی یہ ہے کہ تمام مذاہب ربیانی کی سچائیاں جو ان کے پیروؤں نے گم کر دی تھیں اس میں مجتمع ہو گئی ہیں۔ اس کی دعوت میں کوئی شک نہیں۔ پھر جس پر وہ کتاب اُتری ہے، اس کی اپنی سیرت قرآن پاک ہیں موجود ہے۔ فی الجملہ قرآن نَحْدَکی دعوت، اور رسولؐ کی سیرت کا صحیض ہے، میں نے قرآن پاک کو قرآن ہی سے حاصل کیا، جہاں کوئی مشکل یا نفع ہوئی، سیرت نے حل کر دی۔ ہر تعلیم اپنے معلم کے شب دروز سے جلا پاتی ہے، ہر داعی کی سیرت اس کی دعوت کو فغال بناتی اور نافذ کرتی ہے۔ داعی اسلام کے سوا کسی دوسرے داعی کے احوال و آثار بکال تھام تائیں نے محفوظ نہیں کئے زینتی معلوم کہ ان سب کے مذاہب کی سچائیاں گم ہو گئیں اور اسلام کی آمد تک مذاہب انسانی اذیان کے طالع و غرددب کی مھتوں کیں کھاتا رہا۔ آخر کار اسلام نے آخری مذہب اور خدا نے آخری نبی مسیح کو قرآن کی آخری سچائی کو ہدیشہ کے لیے محفوظ کر دیا کہ صبح قیامت تک مشیتِ ایزو دی اس کی محافظت ہے۔

مولانا نے فرمایا:

”وگ قرآن کے مطابعے سے سیرت کی طرف آئئے ہیں میں سیرت کے مطابعے سے قرآن کی طرف لٹا تو میرے دل و دماغ کا ہر کائنات ہو گیا، اور میں بفضل تعالیٰ انکار والحاد کے بیان سے نکل آیا۔

# سوائجی برگ و بار

میں مولانا سے ملنے ۱۹۵۶ء میں دہلی کیا تو پہلے دن کھانے پر مدعا کیا، اگلے روز دس بجے صبح بلوایا، درینک کئی مناؤں پر گفتگو فرماتے ہے۔ دلو دن میرے لئے کئی کتابوں کا موضوع تھے۔ پہلے دن ان کے پاس کئی گھنٹے بیٹھا رہا اور وہ سیاست و ادبیات پر کلام کرتے رہے۔ اگلے روز پاکستان اور ہندوستان کے تعلقات اور تاریخ کے سیاسی مصروفات پر روشنی ڈالی، کئی ایک باتیں میرے لئے نئی تھیں۔ ان کے کلمات میں وہ سحر تھا کہ دل خود کو خود ان کی طرف پکج رہا تھا اور غور و فکر کی وادیاں ابھر رہی تھیں۔ مولانا کو معلوم تھا کہ میں ان کے سوانح و افکار لکھ رہا ہوں۔ اپنی بعض مطبوعات کی پیش پر میں نے اعلان کیا تھا کہ ہندوستان میں اپنے تینی شکے نام سے مولانا آزاد کی سوانح عمری زیر قلم ہے۔ مولانا یہ سب پڑھ چکے تھے۔ میں نے سوانح کے متعلق بعض سوالات کئے تو عادتاً تالیں لگتے فرمایا:

”ایک نمائے میں سوانح نگاری بعض خاص چیزوں کا نام تھا، تب شخصی حالات اور ان کے تعلقات کو اہمیت حاصل تھی۔ اب وہ نقطہ تھا نہیں رہا بلکہ ایسی چیزیں تذكرة فروعی اور واقعہ اجمانی ہو گئی ہیں۔ آخر اس میں کیا رکھا ہے کہ شرف و مید کی وہ چیزیں تلاش کی جائیں کہ جس شخصیت کا ذکر مقصود ہو وہ ان بیساکھیوں پر چلتے ہیں یا بعض بڑے ستونوں سے نسبت دے کر اس کی فضیلت قائم کی جائے۔ اصل چیز علم و عمل کے آثار و مظاہر ہیں۔ الہ الجل قریش کے روسا میں سے تھا اور تکی تھا لیکن بلاں جب شکا ایک کالا کلوٹا غلام تھا، پھر تاریخ کا فیصلہ موجود ہے کہ شرف کس کو حاصل ہجوا ہے اور خاسروں رہا۔

اگر معیار میں یا قبیلہ ہوتا تو ابو جہل کے بدن پر قبائے فضیلت ہوتی۔ لیکن تاریخ کی تازہ مختلف ہے۔ نیچتہ بلال کے سر پر کلاہ افخار ہے اور ابو جہل کے سر پر وصول اُڑ رہی ہے۔ مولانا کی لفتگو کو دراز کرنے کے لئے میں نے عرض کیا کہ سید سلیمان ندوی نے بعض اشکل چھوڑے ہیں۔ مولانا نے بات کاٹتے ہوئے کہا:

”مجھ تک یہ حکایت پہنچ چکی ہے۔ پاکستان سے بعض اشخاص نے اس مطلب کے خلوا بھی لکھے تھے ان میں اس طرز کے پہلوہ ارسالات تھے کہ ان میں ایک شریر مسکا ہے۔ صفات نظر آہی تھی۔ سید صاحب پاکستان جا رہے تھے تو اپنی ایک افاد کے سلسلے میں مجھے مل کے گئے تھے۔ ہندستان میں انہوں نے یا ان کے کسی عزیز نے کبھی اشارہ“ دکنیتہ بھی ظاہرہ کیا کہ سلیمان بیرون کے کسی قول و فعل سے سمجھیدہ یا کبیدہ ہیں۔ پاکستان کی معلومات سے پتہ چلا کہ وہ مجھ سے مٹاکی ہیں اور خلوت و جلوت میں فلاں فلاں باقی ان کی زبان پر رہتی ہیں۔ وہ گئے بعض دوسرے لوگ تو انہم تنی اردو کے مولوی عبد الحنفی کا مزار ہی ایسا ہے وہ مر فوج القلم ہیں۔ خود باقیں گھر فتنے دوسروں سے مکھوا تے ہیں۔ بہر حال علم یہ نہیں کہ دوسروں کے عیب تلاش کئے جائیں نہ میں تو وضعن کر لئے جائیں، پھر ان میں طعن و طنز کے آب و گل سے چمک پیدا کی جائے اور غیبت سے رسم و راد رکھی جائے۔ علم کی سب سے بڑی خوبی یہ ہے کہ وہ انسان کو جعل کرتا اور فرش سے اُٹھا کر عرش پر سے جاتا ہے۔ سید صاحب بہر حال ایک خوشگوار ماضی کی تاریخ پیں، میں ان کے معاملے میں اپنی سوچ کو غلط راستے پر ڈال کر زبان کے گناہ کا مرتب نہیں ہو سکتا۔ ان کے علاوہ بعض دوسرے لوگ جواب تک سلم لیک کے تعصبات میں رہنا پسند کرتے ہیں اور ان کے نزدیک میرا ماضی و حال، اہب و بہب مولود و متولن، کلام و اقدام اور نظر و فکر، غرض صبح و شام میں سے کوئی لمجھی عیوب نظر سے خالی نہیں رہا تو ان عزیزوں کے لئے میں دعا ہی کر سکتا ہوں کسی غلط یا منصب چیز کی تردید و توپیش کی جاتی ہے۔ جس چیز کا سرے سے وجود ہی نہ ہو، اس کے بارے میں تو دید و توپیش کیا ہوئی؟

میں نے عرض کیا۔

آپ کے اجداد میں سے کوئی بزرگ کبھی کیم کرن میں رہے تھے یا خاندان میں سے کوئی شاخ کیم کرن کی باشندہ تھی؟ فرمایا:

”میں نے ان اشغالوں کو بھی دیکھا ہے۔ اولاً کیم کرن کا باشندہ ہونا کسی ذاتے یا زادامت کا باعث نہیں ثانیاً میرے اجداد کیم کرن کے ہوتے تو انکا سے قائدہ اور افواہ میں نقشان کیا تھا ہے ثالثاً کیم کرن کی نسبت سے کوئی چیز لکھتی نہیں۔ اور نہ کوئی مرفت بڑھتا ہے۔ رابعاً، لوگ خطوں کے لئے باعث عورت ہوتے ہیں ذکر کسی خطے کا محض باشندہ ہونا کسی کے لئے باعث عورت ہوتا ہے۔ سندھستان اور پاکستان کے بعض بڑے بڑے شہر صدیوں سے آباد ہیں، کیا ان سے سب لوگ صرف باشندہ ہونے کی وجہ سے بڑے ہو گئے یا بڑالی انسان کے ذاتی محاسن کا نام ہے؟ — برخلاف کم کی وجہ جہت تاریخ کے تنافوں سے لوگ معروف شہروں کے باشندے نہ تھے وہ بڑا ہو گئے تو ان کے مولد بھی ان کی بددلت معروف ہو گئے۔ میرا خاندان کیم کرن کا ہوتا تو اس میں ایسی کوئی چیز تھی جو مجھے اقرار و اعتراف سے روک رہی تھی؟ ہاں یہ ایک بات ہے کہ میں دلیست یا پاپڑ کا باشندہ نہیں، اگر اس مفروضے پر مجھے کیم کرن کے سر مرڑھا جا رہا ہے کہ وہ ولیسہ یا پاپڑ سے فروٹ قصیر تھا، اور میری فروٹی کی بیانوں اٹھاتے کے لئے مجھے اس سے نسبت دینا ضروری ہے، تو مجھے عذر و انکار نہیں۔ میں مانتا ہوں کہ میرے درست مجھ سے بڑے ہیں۔“

مولانا پچھلے دیر کے لئے ٹک گئے پھر فرمایا:

میر سے خاندان میں تین خاندان جمع ہوئے تھے، ایک بابر کے زمانے میں ہرات سے اگرہ آیا تھا و سرا احمد شاہ ابدالی کے ساتھ ہرات سے لاہور پہنچا تھا، تیرا مکہ مظہر کے آخری محمدث و تری کا خاندان تھا۔ میری والدہ اسی خاندان سے تھیں مولانا منور الدین والد کے ناما تھے، ان کے والد فاقہنی سراج الدین احمد شاہ ابدالی کے ساتھ لاہور آئے

تھے اُس نے پنجاب فتح کیا تو وہ لاہور ہی میں قاضی القضاۃ مقرر ہوئے۔ وہ قصور میں بستے تھے بالآخر ان کی شہادت مدان میں زاب مظفر خان کے ساتھ ہوئی۔ ان معروکوں میں سکھوں نے جو دوڑ مارکی اس کا نتیجہ تھا کہ بے شمار خاندان بر باد ہو کر منتشر ہو گئے۔ ان میں قاضی سراج الدین کا خاندان بھی تھا، وہ قصور سے اُنھوں کو کیم کرن چلے گئے۔ مولانا منور الدین (قاضی سراج الدین کے فرزند) ان دنوں دہلی میں شاہ عبد العزیز کے مدرستے میں پڑھو رہے تھے۔ انھیں اس ساتھ کام چھپرس بعده پتہ چلا تو واپس آگر اپنے قریبی اعزہ کو لے سکتے۔ ممکن ہے کچھ لوگ کیم کرن میں رہ گئے ہوں اور زمانے کی افواہ ان کی معاشی ایتری کا باعث ہوئی ہو، اب کیم کرن سے جو رشتہ ممکن تھا وہ اس قدر ہے کہ مولانا منور الدین میرے والد کے نام تھے۔ اب اگر بعض پھر سے اسی طرح روشن ہوئے ہیں کہ ہمارا وطن مالوف کیم کرن تھا، تو وہ اپنی راستے پر قائم رہنے کے مجاز ہیں۔ ان کے لئے ہونے کی اور کیا سد ہو سکتی ہے کہ سید سلیمان ندوی پاکستان جا کر ان کے ہمراہ ہو گئے ہیں۔

اب رہا میر سے خاندان کا معاملہ تو میں نے تذکرہ ہی میں لکھ دیا تھا کہ میں حسب و نسب کا استخوان فروش نہیں۔ میں نے نسب فدوی کی دکان لگانے سے بعد ایک احرار کیا، اور کبھی اس طرح تقدیع و شرف کی جستجو نہیں کی۔ اسلام کے نزدیک یہاں انسان کا صاحب و نسب اس کا علم و عمل ہے۔ خاندان پر فخر و ناز کا۔ بُت دنیا کے خود جاہلیہ کی ایک یادگار شکنوم ہے۔ اسلام نے اور بتوں کے ساتھ اس بُت کو بھی تورڈیا تھا۔ بلل جبشی اور صہبہ رومی کا صاحب و نسب اسلام تھا اور سلمان فارسی ابن اسلام کہلاتے تھے۔ میں نے اپنے خاندان کے شرف کا ذکر کیا، تو اس نئے نہیں کہ سید صاحب کے فخر سادات کو مجھیں پہنچانا مقصود تھا، حاشا وکلا، اس قسم کے بزرگانہ خیالات میرے دماغ میں کبھی بار نہیں پاتے۔ میں نے تو اپنے دل کی رونق بڑھانے کے لئے عرض کیا تھا کہ اللہ تعالیٰ نے مجھ کو ایسے خاندان میں پیدا کیا جس میں صدیوں سے سلسلہ علم و ارشاد و فرم و جاری ہے۔ سید صاحب میری بھی دستی کے اس سرمایہ پر صاد نہیں کرتے اور انھیں یہ ساری چیزوں اپنی عمر کے آخری دور میں افسانہ نظر آتی ہیں، تو میں اس کہانی کے ورق افغان

نہیں پاہتا جو اس سخن سازی کا پس منظر ہے۔ میں اپنی بات اس مختصر جملے پر ختم کر سکتا ہوں کہ سید صاحب مولانا ارشاد علی تھانوی سے بیوت ہونے کے بعد شاہراہ طریقت کی ایک ایسی منزل میں ہیں کہ ان پر دوستوں کے باطن مکھتے جا رہے ہیں۔ اور جو چیزان کے دوستوں کو خود اپنے بارے میں معلوم نہیں، وہ ان کے سامنے کھلی کتاب کی طرح پڑی ہے۔  
ایکا ایک لفٹکوں کی باگ موڑتے ہوئے فرمایا کہ:

”ہر زمانے میں اس قسم کے لوگ رہتے ہیں جو سر برآورده اشخاص کے خاندان پر شبحون ملتے رہتے۔ ان کی زبانوں کو حسب و تسب میں میخ لکانے کا چیخارہ لگا رہا اور انسانی گوشت کا ذائقان کے لئے سب سے بڑی نعمت تھا۔ آخر ان سماں کا تعلق کسی والدین ہی سے تھا، جہنوں نے علوی مصر کو صادرت سے خارج کیا جن کے قلم سے قروں اولیٰ کی نبی صدراً اُمیں مجروح ہوئیں جو سید عبد القادر حیلاني علیہ رحمۃ کو عجیب الاصول کہتے تھے اور جو خوف خدا سے بے نیاز ہو کر اہل بیت کے ایرانی خون پر قلم اٹھاتے رہتے۔ جن کے قریب اس خاندان اقدس کی اولاد نومنڈیوں سے تھی اور حضرت امام زین العابدین رضی اللہ عنہ ایک جاریہ کے بطن سے تھے یا پھر خواجه معین الدین حشمتی علیہ الرحمۃ کا نسب حضرت موسی کاظم تک پہنچتا ہے لیکن وہ حمیدہ نام کی برابریہ نومنڈی کے بطن سے تھے۔“  
مولانا نومنڈی دیر ڈک گئے پھر فرمایا:

”خاندان کو شہر بھوئی میں لانے والے قصاب ہر دوسریں رہتے ہیں۔ ہندستان کے سلطان حکمرانوں میں سے کون محفوظ رہا، خلیجی بچے تھے سید اور خاندان علماء تو خیر تھا ہی خاندان علماء ہے۔“

سر سید احمد نے جام جنم میں مغل یادشاہوں کی ہندو ماوں کے نام تک لکھتے ہیں۔ اب اگر اسلام کے اصول بکاچ کو ملحوظ رکھیں تو کتنی بڑی عمارت گر جاتی اور بلبرہ جاتا ہے۔

جہانگیر کی ماں کا نام جیسا راجہ بہار اصل تھا۔ شاہ بہمن کی والدہ کا نام جو دعا بائی تھا — اور زینب زیب عالمگیر کے بیٹے شاہ عالم بہادر شاہ نواب بانی کے بطن سے تھے، محمد علیم ایزن طقب بہادر شاہ نظام بانی کا الحنت جگ تھا۔ جہاں دار شاہ کی والدہ کا نام نظام بانی تھا

عالمگیر شانی کی ماں اور پاپ بانی تھیں اور ابو المظفر سراج الدین محمد بہادر شاہ محل بانی کا نور نظر  
متعا۔ علاوہ الدین غلبی کی ماں جاٹھنی تھیں، سکندر بن بہاول لودھی کی والدہ سناری تھیں  
اور نام پناہ متعا۔“

مولانا حکوڑی سی دریڈک گئے پھر عربی کے دو شوہر نامے جو میرے فہم سے بالائی تھے لیکن ان کے  
لفاظ سے جو مفہوم میری بھروسے آیا وادہ یہ تھا کہ ان لوگوں سے پہنچا ہی بہتر ہے جو حسب ونسب کے  
تعاقب میں رہتے اور آبروؤں میں نقشب لگا کر اپنے کسی خاندانی احتصار اپنی کشندی کرتے ہیں۔  
پھر فرمایا:

سلمانیگ کے خاتون ادہ میں، ظاہر ہے کہ میرے لئے الفاظ خوش نہیں ہو سکتے مگر کچھ  
لوگ ان میں اس سب دلہجر کے نہیں اور نہ وہ خاندانوں کی عورت پر ہائیڈ اسلئے کیے عالی  
میں لیکن انکریست کا ایک مزارج بن چکا ہے، غصہ ہے قابو ہوتا گشت طبیعتیں اس طرز  
ہی سے بولتی جاتی ہیں۔ پہلے معاملہ سب و شتم کا تھا پھر طعن و طنز تک پہنچا۔ اب حسب و  
نسب پر منکر باری ہو رہی ہے۔ ملال صرفت اتنا ہے اور وہ بھی مر جنم ماضی کی رعایت  
سے کہ سید سلیمان کہاں ملتے اور کہاں اُر پتے۔ بہر مال اپنی سی کوشش کے باوجود میں اس  
طمع پر نہیں آسکتا جو بعض دوستوں نے اپنے لئے پسند کی ہے، سید صاحب کو جو  
بات میرے سوانح میں ناگوار محبوس ہو، وہ قلم پھر دیں۔ اس طرح ان کی طبیعت شکفتہ ہو  
جائے تو میرے لئے اس سے بڑی خوشی کیا ہو سکتی ہے؟ وہ میرے بارے میں یہ  
کیوں خیال نہیں فرماتے کہ میں ایک دوسرے کی سرگزشت ہوں اور وہ اس دور میں ہم خر  
ستھے میں تسلیم کرتا ہوں کہ تب جو خوبیاں مجھ میں تھیں وہ ان کی تھیں اور جو خطا میں تھیں  
وہ میری ہیں۔“

مولانا ٹھہر سے گئے پھر فرمایا:

”پاکستان سے اپنے بارے میں مجھے ہر چیز معلوم ہو جاتی ہے، ایک زندگ آئے گا جب  
پاکستان کے لوگ ملک ہے میرے مغلن اپنی آزادی میں تبدیلی کر لیں۔ وہ چیزیں جو اس وقت  
سر ہو رہیں اور وہ حقیقتیں جو جذبات کے چوڑے کے ایندھن ہو چکی ہیں چند برس میں،“

بس یہی دس پندرہ سال تک تاریخ کافو شستہ ہو جائیں گی تب معلوم ہو گا کہ ہندوستان میں اسلام پر کیا بیتی ہے پاکستان نے خود اپنے سامنہ کیا سلوک کیا اور جو لوگ علم و نظر دنوں رکھتے تھے کیونکہ ایک سیاسی سلاب کی نذر ہو گئے؟

مولانا کی آواز قدسے سے بھرا گئی فرمایا :

”باور کرو وہ زمانہ دُور نہیں، تاریخ انگڑائی سے چکی ہے۔ جغا فیم کمر کھول رہا ہے اذان فجر ہو گی اور ضرور ہو گی تب، مسلمانوں کو احساس ہو گا کہ ان کی خانہ دیرانی میں پہنچنے کا پابھتھ بھا اور ان کی سوختہ سماں کے ذمہ دار اپنے ہی چونگ سکتے، تب مری آواز تاریخ کے گنبد سے اُر بھی ہو گی، کاش سیمان اس وقت تک زندہ رہتے تب انھیں یہ سے حسب و تسب پر سیاسی کمال چلاست کی ضرورت لا جو ہوتی اور نیرسے مولو کی طرف ڈھونڈنے ان کا فلم تب اس غریب الدیار کے لئے سیر ہوتا۔“

عرب مقول ہے ”سیاست کے پہلو میں دل نہیں ہوتا“ سیمان سیاسی نہ سکتے لیکن ان کا علم سیاست کی نذر ہو گیا ابوا کلام ان کا بہترین صید ہے۔ ایک زمانے میں یہم دلوں کیجا سکتے، بہر حال ذاتیات کی افاد کچھ ہی ہو سرے لئے سیمان کو دل سے نکانہ شکل ہے۔ وہ علامہ بشیلی کی یادوگار سکتے اور بشیلی کی المول صحبتیں کیوں کہ فراموش کی جاسکتی ہیں؟“

قد طویل نہ قليل، متوسط اتفاق است، اکھڑا پیدا، ناذک الجثة، سرخ و سیدرنگ، برلنی چہرہ مہرہ بڑی اسکھیں، سوچ اور دش، آخری عمر میں رنگ دار یونک کے شیشے ان کا غلاف سکتے۔ اس طرح پیشانی کی شکنون اور سفکھوں کی ہوں ہے پتہ چلنا شکل تھا کہ ان کے ذہنی پس منظر میں کیا ہے؟ چہرہ کتابی، قدار عجی بکجی، آوازیں جمال و جلال، مجسم کے من طبیعت اور عوب کے سور دروں کی تصویر، طبیعت باغ و بہار، فطرت کم آمیز، مزاج میں سطوت، عوام سے بے نیاز، ان سے ملا جوئے شیر لانے سے کم نہ تھا۔ اس حد تک خلوت پسند کرتا تھا اسے اور تھا پڑھ لگتے۔ فقر و استغاثہ کے پیکر اور صبر جملی کا جنم۔ کئی کئی دن بہان شرف ملاقات سے محروم رہتے، گفتگو کے بادشاہ، علم کے بخرا پیدا کنار، خطابت کے شہزادہ قلم کے ایسے دہنی کہ یہ قول رشید احمد صدیقی الفاظ کو بوبیت و بہوت کا جامہ پہنادیتے، اور دماغ سوچنے کے بجائے پوچھنے کی طرف چلا جاتا۔ اردو زبان کے سب سے بڑے خطیب (ORATOR)، لیکن مجموعوں

سے نفور، سفر کے دلدادہ سیاستِ دالوں میں عبقری، حافظ بے پناہ، کتابوں کے دوستِ مطابعے کے  
مجون، قرن اول کے شہدائی، مسلمانوں کی تصویر، خیب بینی اور عیب چینی سے متنقہ، قرآن کے مفسر،  
کلامِ اشکر پر پر قولِ حسن نظامی اتنا عبور کہ مصروف شام کے علاجے جدید بھی اس گھرائی اور گیرائی تک پہنچنے  
سے معدود رہا، آزادی کی جدوجہد کے سالار، گشادہ اسلام کی یادگار، مستقبل کے نباض، چال میں طفظہ  
ڈھنل میں ہمہ، یو لئے تو پھول جھڑتے، مطالب کے فرش پر الفاظ کا رقص، چاروں طرف سحرچیل  
پہنچا، وجدان جھومنے لگتے، سماحتِ موئی روایتی۔ ۱۸۵۱ء کی خونخواری کے بعد ۱۹۱۴ء میں اسلام کی پلی  
آزادی نے مسلمانوں کی پلکوں سے نیندیں اتاریں اور ان کے کالوں کا جھومر بن گئی، ان کے دلوں کا نگینہ  
ہندستان کے داغوں کا سفینہ ہو گئی۔ لیکن یہ بھی واقع ہے کہ ہندوستانی مسلمانوں کی دو خلیم ہستیوں میں ایک  
وقایلِ تھا جو بصر، عقیدت کی بھینٹ ہو گیا، دوسرا ابوالکلام تھا جو حصول آزادی کے آخری ریاض میں  
مسلمانوں کی غصب ناک نفرت کا شکار رہا۔ ہندوستان کے مسلمانوں نے اپنی ہربنیان میں اس کو گالی دی۔  
وہ اردو زبان کا سب سے بڑا خطیب، سب سے بڑا ادیب اور سب سے بڑا سیاستدان  
تھا، لیکن ڈاکٹر ڈاکٹر حسین کے الفاظ میں اردو زبان کی ایسی کوتی کالی نعمتی جو مسلمانوں نے اپنے اس  
سب سے بڑے محنت کو نہ دی ہو، وہ گالیاں کھانا اور دُعا دیتا رہا۔

**حرب و نسب** | پروفیسر محمد احمد خاں مولانا کے پرائیوریٹ سیکرٹری تھے، الہ آباد یونیورسٹی میں  
اسٹاڈس ہے، پھر علی گڑھ میں کچھ عرصہ گزرا، وہاں سے رابندرناٹھ ٹیکلور  
کے شانتی نیکن میں چلے گئے۔ معلوم نہیں مولانا سے کس سال واپس ہوئے۔ ایک دفعہ پرائیوریٹ  
سیکرٹری ہو گئے تو مولانا کی وفات تک ساتھ رہے۔ احمد خود ایک فاصلہ انسان تھے، اردو، فارسی  
عربی اور انگریزی میں خصوصی بلکہ عقا۔ مولانا سے متعلق ایک نامام سامنفون اردو ادب علی گڑھ  
کے آزاد نگر میں لکھا۔ آجکل "دہلی" میں بھی ایک واجہی سامنفون تحریر کیا۔ مولانا کے نام یعنی  
خطوط اور ان کے جوابات کا ایک کتابچہ ملفوقات آزاد امرتب کیا اور وہ کمی ناشروں نے چھاپا۔  
لیکن ان کی تحریروں سے مولانا کے سوانحی خطوط شافہ ہی ملتے ہیں، ابوالکلام ان میں نہیں ہے۔  
ہبہا دیوڈیسائی اور پیاسائی سے لال گاندھی جی کے سیکرٹری رہے، انہوں نے مہاتما جی کے  
سوانح و اسفار پر قلم اٹھایا ہے لیکن ان کے سوا کسی بڑے لیڈر کے سیکرٹری نے اس کام کی ضرورت

محوس نہیں کی۔ قائد اعظم کے متولی موجود ہیں، مولف نہیں، جو اہر لال نہرو کے سیکرٹریوں کا جی یہی خلا۔ ہے۔ ابوالکلام آزاد کے سیکرٹری اجمیل خان خود صاحب قلم تھے ان کے قلم سے غبارِ خاطر کا دبایا چہ معمولی چیز نہیں۔ مولانا کی وفات کے بعد آزاد سماست اکیڈمی کے سیکرٹری بنائے گئے، حتیٰ کہ راجہ سیدھا کے میر بھوگئے لیکن ان سے مولانا کے متعلق ہر توقع روگئی تا آنکہ واصل بحق ہو گئے۔

آخر سے ان کے تعلقات دوستہ نہیں برا دراز تھے۔ ایک وغیراً قم سے اس سوال پر کہ مولانا ذات پات کے اعتبار سے کیا تھے، واقع سے ہکتے لگے مولانا کا حسب و نسب ان کا علم و ارشاد ہے۔ خواجہ حسن نظامی نے مولانا کو سید لکھا ہے مولانا عبد الرزاق ملیح آبادی نے ذکر آزاد میں صدیقی۔ مولانا کے والد ایک بڑے پیر تھے خاندانی کاروبار بھی یہی تھا لیکن مولانا نے خاندان کی اس روایت سے باتھا لکھا یا اور اس سے اٹک راستے پر آگئے۔

”ذکر آزاد میں ملیح آبادی نے مولانا کے الفاظ نقل کئے ہیں کہ،“

”در اصل میں خود اپنے باپ کا یاغی تھا، میرے نئے پیری مریدی بجا رہی پتھر تھا۔ اُنھوں نے سکا، چوم کر چھوڑ دیا۔“  
مولانا فرماتے ہیں:

”پندستان میں ان دو کانفاریوں سے یو بزرگوں کی اولاد نے خانقاہیت کے نام پر قائم کر رکھی ہیں ان کی نوعیت نصرف عظیم الشان کاروباری اداروں کی ہو گئی ہے رَبِّ الْمَاءَتِ اللَّهُ (بلکہ خدا کی مخلوق تھی) ان کی بدولت انسانی شرف سے محروم ہو رہی ہے۔ والد خلد اشیانی کے مریدوں کا حلہ مکار، بدبی، بخوبی، ناسک اور مشرقی بیکال کے بعض اضلاع میں چیلا ہوا تھا، ان سے مریدوں کی اولاد کے مظاہر دیکھتا تو مجھے وحشت ہوتی، ہر چیز میں بے سر و پا قدامت کے نظائر تھے۔ اُو حصہ قدامت کے محسن اوجھل اور مفاسد سر اٹھا رہے تھے۔ یہ تمام انسان کی پرتش و تعبد کا ایک الیہ تھا جس سے طبیعت ابا کرتی۔ مریدوں کا ماتا بندھا رہتا، ان سادہ دل ان اعتقاد کا طول و عرض دست بوسی اور قدم بوسی تھا۔ میں عقیدت کی اس مصیبت سے پر ایمان تھا۔ یہ صحیح ہے کہ ہم پیرزادے تھے، لیکن ہمارے پاؤں میں کچھ لگا ہو، ہمارے پاؤں مٹھے

نہ ہوں، جسم کو ہمارت کی ضرورت ہوا اور مرید سختے کر پاؤں چوتے، ہاتھوں کو بوس دیتے، قدموں کی دھول آنکھوں پر ملتے آخر کیروں ہی کیا فریب نہیں تھا، وہ کوئی چیز تھی جس نے ہمیں بالا کر دیا تھا، علم و عمل کیا ہیں؟ مریدوں کی عقیدت کا بندال اس کا احاطہ کرنے سے قاصر تھا، وہ صرف والد کے وعظ و بیان سے مسحور تھے۔ ان لوگوں نے ہندوست کے شہکنوں سے نکل کے اسلام قبول کیا تھا، اور اپنے سور وی تصورات کے تحت، پیروں کو برہمنوں کا بدل بنایا تھا۔

عربوں میں جاکل کی تفہیم وہ کوئی شرف نہ تھا اسلام نے اسکے ختم کر دیا کہ یہ چیز ایک دوسرے کی بھاجان کے لئے ہے، اور کوئی شرف ہے تو وہ علم ہے، عمل ہے تھوڑی ہے، ہندوستان میں منور مریم نے فرائض کی تفہیم کے لئے اذوات کا جھنڈا رکام کیا انسان بیٹھنے تھا، کھشتری تھا، دلش تھا اور شودرتھا، پھر صدیوں کی صافت میں نسلوں کے سربراہوں سے ذات پات قائم ہوئی، کچھ اور آگے بڑھتے تو ہمیشوں کی نسبت ذات ہو گئی۔ ہندو خرافیات نے ذات پات میں اتنی شدت پیدا کی کہ مسلمانوں نے بھی ان خود مبارکوں پر اعتقاد کر دیا۔

بعض خاندانوں کی ذات صوتی اعتبار سے اتنی مشحون ہیں کہ جنہی آتی ہے۔ سوال ہے کہ ان میں شرف کیا ہے، نسل انسانی ادم و حوا سے چلی ہے، ہم سب ان کی اولاد ہیں اور اس شرف میں ساری کی ساری نسل انسانی شامل ہے۔ حقیقی شرف کوئی شے ہے تو اسلام ہے۔ اور اسلام میں علم، تھوڑی اور عمل اس شرف کے عنصر تکمیل ہیں مولانا کے والد ہندوستان آئے تو ابوالکلام چھسات برس کے سقے۔ وہ پہلے بیٹی میں

**لود و ماند** نہ ہر سے، جہاں والد نے پریل میں زین کا ایک ٹکڑا کے کو مسجد بنوانی۔ اس کے ساتھ ایک بہت بڑا خام احاطہ تھا، وہاں اقامتی قلیٹ بنوانا چاہتے تھے لیکن کچھ عرصہ بعد ٹکڑے چلے گئے لیکن اس قلیٹ میں کرایہ کا مکان لے کر رہتے گئے اور وہ میں ۱۹۰۸ء میں منتقل کیا۔ اس طرح بیٹی کی جائیداد کا پلان چوپٹ ہو گیا پھر کچھ علمون نے ہو سکا اس جائیداد کا حشر کیا ہوا ہے مولانا آزاد نے "الہلال" نکالا تو ہم پین میں لکھتے ہی میں دفتر اور مکان کرایہ پر لیا۔ وہ جھوڑ

دیا تو بالی گنج سرکار درود میں اٹھا آئے، یہ ایک نمودہ بغلہ تھا، جب تک مرکزی کابینہ میں شامل ہو کر دھل نہیں آگئے، اسی بغلے میں رہے، مولانا میٹچ آبادی نے "ذکر آزاد" میں لکھا ہے کہ پن میں کامکان و منزلہ تھا لیکن چوتا ہونے کے علاوہ پوسیدہ تھا، اُپر کی منزل میں مکانت کم تھی اور نیچے کی منزل اتنی تاریکہ اور م Roberto تھی کہ ہر وقت پانی رسائرتا تھا۔ ملا واحدہ تھے ہیں کہ مولانا دھل میں تھے تو دریا گنج کے علاقے میں ہمدرد دوغا نے کے ماہک یکم عبدالحیم کی کوئی تھی کہاے پرے رکھی تھی مولانا کے اجداد کو چہ پڑھات اور لال کنوئیں کے علاقے میں رہتے تھے۔ ۱۹۲۳ء سے پہلے یکم جمل خان کے ہاں شریفہ منزل بلیماراں میں یا ڈاکٹر انصاری کے دولت کہ سے واقع دریا گنج میں تھرتے تھے۔ ۱۹۲۳ء کے بعد کھنڈی سے تعلق خاطر ہوا تو ان کے ہاں کوچہ چیلاں میں تھرتے گے۔ وہ سنٹرل اسپلی کے ممبر کی حیثیت سے وظہ سرپلیں نیو دھل پلے گئے تو دہاں قیام کیا۔

جنوری ۱۹۷۴ء میں ہندوستان کے ذریعہ تعمیر ہوئے تو سرکاری بغلہ مل گی، پہلے ۱۹۷۲ پر تھوڑی رنج روک پھر ۱۹۷۳ اکبر روڈ اور آخر میں ہم کلک ایڈپرڈ روڈ پر رہتے تھے دہیں وفات پانی، اور جامع مسجد لال قلعہ کے ماہین سردار شہیدی محدث مولانا شوکت علی کی قبر سے کوئی سوگن کے فاسطہ پر پارک میں دفن کئے گئے، مزار کھلا ہے، لیکن اس کے اُپر سنگ لنبہ کا طارہ ہے، اور چاروں طرف پانی کی جدوجہ میں اور سبز سے کی روشنی ہیں۔

مولانا غلام رسول مہر نے اپنے نام مولانا کے خطوط اور اور اپنی کتاب "غائب" کے بارے میں مولانا کی بعض تحریرات کو "نقش آزاد" کے نام سے شائع کیا ہے۔ اس میں شاہجہان آباد کے چند مناظر کی تجھت صفحہ ۳۰۶ پر تحریری ذیل ہے (تفصیل)

"لال قلعہ اور جامع مسجد کے درمیان اب جو میدان ہے یہاں دھل کے سب سے زیادہ گنجان محلہ آباد تھے، قلعہ کے لاہوری دروازہ سے جامع مسجد کی طرف اُردو بازار تھا۔ خامب بازار بھی اسی طرف تھا، اسی حصے میں امرار کی بڑی بڑی خوبیاں تھیں، غشی ذکا اشنا کا آبائی مکان قلعہ اور مسجد کے درمیانی حصے میں تھا، اس سارے علاقے کو انگریزوں نے ایکا ایک بار و دس سے اٹا کر دیکھتی انکھوں ویرانہ کر دیا تھا۔ مولانا آزاد کی آخری آرام گاہ ٹھیک اسی جگہ ہے۔"

اسے خاک پاک خاطرِ مہمان نگاہ دار  
کیں فور حشم ماست کہ در بر کشیدہ

میسح آبادی نے ذکر آزاد رصفہ (۱۹۷۹ء تا ۲۰۰۱ء) میں لکھا ہے کہ:

**خوارک**  
 مولانا اپنے معمولات میں وقت کے بڑے پابندیت، خصوصاً کھانے اور سوچنے کے اوقات میں خل پڑنا گوارانہ تھا۔ میری رفاقت کے زمانے میں ان کی خوارک جتنے کے لحاظ سے کم نہیں، زیادہ ہی جا سکتی تھی؛ آخری دور میں غذائیت کم ہو گئی، وہ پہر کا کھانا موقوت ہو گیا، ٹھانی تین بجے چائے اور بالآخر ان شرے رہ گیا تھا۔ صبح یعنی پہار بجے صبور جاگ جاتے تھے، ناشدہ کرتے اور مرغ کی یکجني پہنچتے تھے، سات بجے پھر چائے اور ناشدہ ہوتا۔ عاصم طور پر گوشت، نکسن اور بیکٹ ہوتے۔ مولانا کے سریل کامن سٹریٹ میں تھے۔ بیکٹ اسی خلافتے میں بنتے اور کاتے تھے چائے کبھی پیٹھ کی اور کچھی بروک بانٹہ ہوئی۔ مگر ماخوذ جاتے تھے، لگا رہ بجے دعویہ کا کھانا کھاتے، وہ تزویز پر چاول، خالن، بھاجی اور دال ہوتی۔ مٹھاں سے ریخت نہ ہتی۔ لیکن سر کے کے اچار کا شوق تھا، ہر کھانے میں سر کے میں گلی ہوئی پیاز اور ادک دیغرو موجود ہوتی۔ اس کے علاوہ کڑو سے تیل میں امٹھا ہوا کم، سیم یا کوک کا اچار پسند کرتے تھے۔ کھانے کے بعد قیلو لے صبور رہی تھا، دواڑھانی بجے اٹھ جاتے چائے پہنچتے۔ سپر کی اس چائے میں بسلٹوں کے علاوہ پھل خصوصاً یکدی ہوتے رات کا کھانا جلد کھا کر وہ بجے سو جاتے کھانا وہی دن کے کھانے کی طرح ہوتا، رات صرف روٹی کھاتے تھے، ازار و اقسام کے کھانوں کا شوق نہ تھا۔ چھوپن سے نفرت ہتی۔ مادا و غذا کھاتے، جو کچھ سامنے آ جاتا خوشی سے کھاتے، کبھی کسی کھانے کی تعریف یا مذمت نہ کرتے۔ اپنے باور جیوں سے بھی کسی نہمیں مبتلا نہ ہوتے۔ ایک باورچی ایسا تھا کہ جو تراکاری ایک دفعے آتا دہی روز لاما اور دنو وقت پکانا لوگو تو اپنی مدافعت میں دیا کھیاں دیتا۔

میسح آبادی کلکتے تھے مولانا کے ہاں تقریباً ابھر رہے لیکن باہمی روابط کی ۳۰ سال تھی۔

ایک دوسرا بادرچی اپنے ہی ڈھنگ کا سجا کھانے میں یا تو نک ہی نک یا پھر سے  
سے نک غائب اور دلوں حالتوں میں جواد موجود۔ ایک دفعہ موگیر سے بادرچی منکروایا  
لیکن وہ کھانے پکانے میں کو راجھا۔“

۲۳۔ ۱۹۶۳ء میں مالی شکلاتات ٹیکسٹ پر تھیں ادھر مولانا ازحد نفاست اپنے صاحبِ فوق،  
ناذکِ مراج، شاہ خرچ آدمی سنتے کہ جو کچھ ہو بہتر سے بہتر اور اعلیٰ سے اعلیٰ ہو، سگریٹ قیمتی سے قیمتی  
پیا کرتے سختے لیکن ان دنوں میں گھٹیا سے گھٹیا سگریٹ پر قانون سختے، آنکھ کھوئی تو سونے کا چمچہ ہاتھ میں  
سخا، ہڑاط دوست بلھری ہوئی تھی، اب اس ذہنی کوفت میں بدلتا سختے۔ لیکن مجال ہے کوئی مشکل جیسی  
پر آئی ہو، دیا دوسرا سے کو ان شکلاتات کا احساس ہونے دیا ہو، ایک دفعہ داری میں ڈھنے ہوتے  
السان سختے، اس حالت میں بھی بسماش بسماش رہتے دلخواہ بادی لکھتے ہیں کہ :

”ان خشک دنوں میں ان کی بسماش دن افت عودج پر بختی۔ دوپہر کا کھانا سور، اسہر یا مونگ  
کی ابالی ہوئی دال اور پیچ نکلے پیوئے پاول سختے۔ جب دسر خوان اس طرح عشرت خودہ  
عطا تو ان کی زبانِ مختلف کھاذل کے فضائل و صفات پر کھلتی اور سامن ہیرت انگریز معلومات  
کے سحر میں ڈوب جاتا، سافت کے ان دنوں میں ایک روز مولانا محمد علی، مولانا شوکت علی  
اور مولانا آزاد بھائی وارد ہوئے۔ مولانا آزاد بھائی قوان دنوں کا نبھی جی کے پیچے  
سختے۔ منگاسر، منگے پاؤں، ڈاڑھی اور سر کے بال کھڑا ہی، منگوٹ بندھا ہوا، مولانا کی  
نفاست پسند طبیعت کے لئے یہ حلیہ ناگوار سمجھا لیکن اس وقت وہ مہمان سختے اور بولانا  
کے لئے ان کی پسیراتی اخلاق کا لازمہ۔ علی یہ اور ان نے تو پلاڑ، زردہ، قورمہ اور اسی طرز  
کے دوسرے فرائیں کی فرماش جڑاوی، آزاد بھائی نے کہا وہ مہماجی سے نانچ چھوٹے  
کا عہد کر چکے ہیں ہر کوپان سے قطعی اجتناب ہے، ان کے لئے کتاب اور رس گلے منگوئے  
گئے تو شامی کتابوں کی ایک بڑی قاب اور دوسریں گلے چٹ کر گئے۔“

اس مہمان نوازی کے لئے ایک پشاوری تاجر سے روپری قرض منگایا گیا اور ملخ آبادی ہی قرض  
لائے سختے۔ مولانا مدد العمر تنگ دست ہی رہتے۔ عموماً قرض لے کر گزر ببرکتے۔ قرض اس قسم کے  
عقیدت مندوں سے لیتے جو قطعاً غیر سیاسی ہوتے، قرض نہ لٹانے کا جو وعدہ کرتے اس سے ایک ادھوڑ

اوہ راہ میں ہوتے۔ ایک پنجابی لگتے میں دودھ کا بیو پار کرتا تھا اس سے بھی تعلق خاطر تھا۔ کتنی دفعہ اس سے  
قرضیتے یکن قرض کے ساتھ ہی انکی نارنجوں کا چیک بچھ دیتے۔ لاہور میں ایک نوجوان  
شان اللہ ایک بڑے سینما کے مالک اور مشہور فلم ساز ہیں، ان کے والد لگتے میں بیو پاری تھے مولانا  
اپنی صزوں کے لئے ان سے بھی روپر منگاتے کبھی سوکبھی دو یکن چیک ساتھ بچھا دیتے۔ ان  
صاحب نے نیشنل بنک کا ایک چیک کیش ہی ذکر کیا وہ آٹو گرانت کے طور پر کہ اس پر نصف صدمی  
کمپنی ہے ان کے خاندان میں محفوظ ہے اس کے علاوہ قرض مدت کی معمولی معمولی رقموں کے بہت سے  
خطوط بھی ان کے پاس ہیں۔

بلح آبادی لکھتے ہیں کہ مولانا کو صرف سیر چشم اور فیاض تھے بلکہ شجاعت دہنادی کا نمونہ تھے۔ ان  
میں فقر و فاقہ کا ذرہ برابر خوف نہ تھا، لکھتے ہیں عربت ہو جہاں لوں کی مددات میں فرق نہ آتا اور کوئی سوال خالی  
بیکھڑہ جاتا۔ قرض یست بروقت ادا یکی کا انتظام ہے تو اپنی قسمی چیزیں فروخت کر دیتے، بسا ادقات  
سے طرح اشارہ بچ کر سالوں کی مدد کرتے۔ اپنی عربت کے نامے میں گھٹے باہر نہیں جاتے تھے یکن  
یست تو لگتے ہیں ٹیکسی پر اور لگتے سے باہر ہیں کے فونٹ کلاس میں سفر کرتے۔

مشی عبد القووم خطاط مراد آباد کے تھے انہوں نے ترجمان القرآن کی خطاطی کی۔ روزنامہ "المجتمع"  
دوہی کے آزاد نمبر میں مولانا کے ساتھ اپنے ڈیشہ سالہ قیام پر لکھتے ہیں کہ وہ مولانا کے ساتھ اکتوبر ۱۹۳۷ء  
تک رہے۔ ان کے الفاظ ہیں کہ :

"مولانا جس کو بھی میں رہ رہتے تھے اس کا ماہنہ کلایہ دوسروں پرے تھا، بالائی منزل میں خود  
رہتے ذیریں منزل ایک رُک عمری بے کو ساکھرو پرے ماہنہ کرایہ پر دے رکھی تھی،  
جہاں ان کی ایک کشیری بیوی اور دو جوان بڑکیاں۔ ہتھی تھیں ان سے جو کرایہ ملائنا  
وصول ہوتا وہ ذاتی صزوں میں کام آ جاتا۔ مالک کو مدت سے کرایہ ادا نہیں کر رہے  
تھے۔ قرض کا بارگہ ان اور بڑی ہی عربت کا دور تھا۔ خوراک کا سامان آٹا، دال،  
چاول، بھنی، میل اور مسلے روزانہ ایک دکان سے قرض آتا۔ ہر ماہ اس کا حساب ہوتا۔  
ایک بیکالی معتقد کبھی کبھی اپنے گاؤں سے چھوٹی چھوٹی زندہ چھلیاں لے آتا، کوئی  
میں ایک محصر ساحص معاوہ چھلیاں اس میں پھوٹ دی جاتیں، پھر دو تین روز پہلی

جانی تھیں، اسی طرح ایک اور معتقد کبھی بکر سے کاگوشت نے جانا اور کبھی مرغی کا اور اس طرح گوشت پکا تھا اندر کوئی خواہ مرد نہ تھی باہر صرف ایک بیکالی خادم سید علی نامی مامور تھا جو بازار سے معمولی سودا سلفت لاتا، اس کے علاوہ وہ صبح دم چائے کے پانی کو جوش دے کر اور پر صبح دیتا یاداں چاول تیار کرتا تھا۔ کچھ ہر صے بعد مولانا کی خوش دامن کے توسط سے ایک ہماری بڑی آگئیں اور وہ باورچی خانے میں کھانا تیار کر لیتیں۔ کھانا نہایت معمولی تھا۔ ترکاری میں عموماً تیل استعمال ہوتا، اپنے لئے مولانا خود چائے تیار کرتے تھے۔

مولانا کے متسلین میں ایک بیگم، ان کی چھوٹی بہن، خوش دامن اور ابوالنصر کے بیٹے نور الدین تھے۔ اس کے علاوہ مولانا کی بڑی بھیڑیہ ایک علیحدہ مکان میں رہتی تھیں لیکن ان کے کفیل بھی مولانا ہی تھے۔

مولانا کے پرائیویٹ سرکاری محمد اجمل خان اردو ادب علی گڑھ کے الاظلام نمبر میں اپ کی گھر میونڈگی کے زیر عنوان لکھتے ہیں کہ:

۱۔ مولانا صبح کاذب کے وقت استھنے اور اپنی چائے خود بناتے تھے۔ انہیں متعلقاً پسند نہ تھا کہ ماذم کو صبح کاذب کی چائے کے لئے تکلیف دیں۔

۲۔ مصری سکریٹ اور چائے کے فنجان ان کے مرغوبات میں سے تھے۔

۳۔ صبح اٹھ کے دین خمیر شست انہی کے ایک دلوں سے اور دو دھنکی چائے پی کر کام میں لگ جاتے تھے۔

۴۔ دنیا میں آنے سے پہلے گیرہ ساری ٹھیکارہ بجے دن یہت سادہ کھانا کھاتے۔ لگتے سے باہر سفر میں ہوتے تو مختلف اصر و فینتوں میں چائے کی پیالی اور چند نیکین بیکٹ کافی تھے۔

۵۔ دنیا کے دنوں میں دوپہر کا کھانا مچھلی کے دو تکے ہوئے ٹکڑے سے مخلکہ، قورمہ، دال ترکاری تھا۔ ان دنوں روئی تھیں کھاتے تھے۔ البتہ رات کے کھانے میں کبھی کچارہ روٹی اور چورز سے کاسان کھا لیتے، اور ہر سو پہر کو چائے کے ہمراہ مجرے ہوئے ہوئے

ضرور کھاتے قیلوہ ضرور فرماتے۔

وہ پھلوں سے کوئی رغبت نہیں، آخری عمر میں نارنگی کا عرق یا کسی بچل کی دوچار قاشیں سہپر کے ناشتے میں کھایتے رہتے ہیں؟

جہاں تک چاۓ کا تعلق ہے مولانا کی چاۓ فوشی کا ذوق غبار خاطر میں اور ہاتھ جیسین (جنسی چنبلی)، کے تذکرے سے مثالی ہو گیا۔ مولانا اپنی چاۓ خود ہی تیار کرتے اور قید خانے میں بھی اس کا انتظام رکھتے رہتے ہیں۔

۱۹۵۴ء میں راقم الحروف دھلی گیا تو مولانا نے سہپر کے کھانے پر یاد فرمایا۔ کچھ اور لوگ بھی حروف کے لئے مدعا رہتے۔ وہ کھانا میزبان سے کم درجے کا تھا، مٹڑ چاول، اسہر کی دال، چھوٹے بھجوٹے پچکے اور قورمه میکن بوشان انگلی کی پوردن کے برابر تھیں۔ اضافہ بس اتنا تھا کہ طعام میں اڈتے ہوئے بھی تھا، مولانا نے یعنی چار پچھ چاول، آدھا چکلہ اور کتوڑا اساساً لکھایا، میکن طعام کی ساری کوکری رنگیں اس طرح غالب تھیں کہ دل و دماغ سیر بور رہتے ہیں۔

**لباس** مولانا خوش پوش انسان تھے۔ امام الہند کہلا کر بھی ان میں علماء کی پوسٹ میں نہیں، ان کا لباس شرف کا امشتاقی لباس تھا۔ اس بارے میں کسی کے مقلدہ رہتے، والد کی نندگی میں۔ عدوہ شارخ کا لباس پہنتے تھے۔ ہوش سنبھالا تو ترکی کا پورہ پین لباس شروع کیا، عمارہ کی جگہ اونچی کالی قل، بھیت اونچا سخت کار، قیضن کے سخت کفت، لکھے گئے کامیاب ڈرکش کوٹ، سفید پتوں اور پارڈی کی روٹ۔ الیال شکے ابتدائی دور تک بلکہ عمارہ باندھتے رہتے اور عباد قبائلی جگہ شیرہ اتنی۔ کانگروں میں لکھر پستہ شروع کیا تو ابتدائی لکھر اور گرمی سے دانتے نکل آئے۔ عرصتہ کے ہمارے پر گردی ہو گئے۔ تھوڑی قیضن، تنگ پا جامہ، چست شیرہ ای متعلق لباس ہو گئے۔ کوئی خاص تقریب ہو تو جبری میں کامدھون بھائیتے رہتے۔ بعض دفعہ شانوں پر شال رکھتے۔ کچھ دنوں ترکی ٹوپی استعمال کی۔ پھر کھپاک پہنا۔ آخر اونچی عیارہ کی سیاہ قرائی کو خاص کر دیا۔ نہایت جامدی بیب رہتے۔ جسے پوری گرگانی پہنتے۔ یا سیم شاہی جوئی، مختصر شوپہن رہتے، مذہبی تقریب جوں میں عمارہ باندھتے۔ زمانہ وزارت میں یورپ کا سفر کیا تو یورپ میں جس کے بیٹھے مخفی بندت نہ رہنے کے لئے مولانا اتنی گرمی اور اتنی گرم ٹوپی کیا دوائشہ ہے؟ کہنے لگئے میرے

بھائی محض و صنع کی پابندی ہے۔

ان تعالیٰ کر گئے تو پتہ چلا کہ شیر و اینوں ہی میں نہیں، قمیضوں اور پا سجاویں میں بھی پیوند لگے ہوتے ہیں۔ ان کی بعض تصویریں سے معلوم ہوتا ہے کہ ابتداء کوڑوں کی وضع قطع تبدیل کرتے رہتے ہیں کبھی صریح بھی ترکی، کبھی عراتی، آخر میں شیر و اتنی سفل ہو گئی۔ شروع میں مینک لگاتے تھے۔ پھر سیاہ چپڑ جو چڑھایا۔

گویا آنکھیں دھام پسی تھیں۔

**عبدات** مولانا صوم و صلوٰۃ کے پابند تھے لیکن اس باب میں ان کا مراد علام کی رسمی عادت سے مختلف محاواہ صوم و صلوٰۃ کو خدا اور انسان کا سعادت سمجھتے اور اس سلطنت میں عوام کی سند کے قائل نہ تھے۔ ان کے نزدیک اسلام محض نماز و درود و رجح ہی کا نام نہیں تھا بلکہ جہاد فی سبیل اللہ بھی اسلام تھا۔ فرماتے:

”ہندوستان میں شائخ کے خانقاہی مسلموں کی بد دلت صوم و صلوٰۃ کی تحریک پابندی اسلام کی اساس ہو گئی اور جو رشیقی و دم کشی ”ابل اللہ“ ہوتے کی شافی بن گنی۔ حالانکہ قرآن نماز و درود کے علاوہ باطل کے خلاف جہاد و غیرہ کا اعلان اور عدل و فسطط کا فرمان بھی ہے۔ ہمارے شائخ مرضی سے سمجھو ہے کہ اس غلط فہمی کا شکار ہیں کہ وہ تندیست ہیں وہ سجدوں کی اگزادی سے اس معاملت میں ہیں کہ اسلام کو اقتدار حاصل ہے؟“

مولانا کو اپنے اللہ سے یہ واسطہ محاواہ ان کے آخری الفاظ سے ظاہر ہے: ”اچھا بھائی خدا حافظ۔“ اقل اوقل را پنجی میں نظر بند ہوئے تو وہاں ابھمن اسلامیہ کی بنار ڈالی زارہ اس کی نگرانی میں ایک مدرسہ قائم کیا۔ اس کی تہارت کے لئے تکلیف کے دوستوں کو تھکا اور اس کے کارپروپوڈر اس کو گراں قدر علیت دلوائے۔ اسی زمانے میں وہاں صفحی و دبائی کا جھنگڑا اچل رہا تھا۔ اس کو وفن کرایا عام مسلمان حدد رجہ عزیب تھے ان میں کچھ لوگ دیسی شراب نیچ کر مٹوں کھلاتے تھے۔ انھیں اس کاروبار سے قوبہ کرانی، اور دوسرے کام کا ج میں لکھایا۔ ان کی آمد سے پہلے را پنجی کے اس علاقے میں دین کے فرائض کا آتا پتا نہ تھا بلکہ اسال ہی میں ساری آبادی کو صوم و صلوٰۃ کی راہ پر لگادیا اور وہ صحیح العصیدہ مسلمان ہو گئے۔ نظر بندی ختم ہو گئی تو تکلیف میں مدرسہ اسلامیہ قائم کیا۔ اس مدرسے کا افتتاح ۱۳ دسمبر ۱۹۲۰ء کو ہوا۔ مولانا دین احمد دہلی صدر مدرس مقرر کئے گئے۔ ان دنوں آپ مولانا دین کے اقتدار میں نماز پڑھتے

تھے جو لوگ آپ کے ساتھ جیل میں رہے ہیں، ان کی روایت ہے کہ مولانا نماز پاہنچی سے پڑھتے۔ البتہ سست پر راضی نہ ہوتے تھے اور نہ کسی کو عبور سا نظر پر اقسام کے ماؤں کی طرح نماز پڑھنے کے لئے تنگ لیتے تھے۔

سید محمد الیاس کٹھوری نے "المجعیت" دہلی کے آزاد نمبر میں مولانا کے نہ ہی رحمانات کی جگہ

سخندریہ عنوان لکھا:

۱۔ مولانا اسلام کی پاہنچی میں انصباط اوقات کا پورا سچاٹ کرتے تھے۔

۲۔ سو بیان چند رسوس کے نیز صادرات کا انگریز کا اجلاس دشیں میں ہو۔ ہاتھا، مولانا نے مجھے بلا کر پڑایت کی کہ جب نماز کے لئے جماعت تیار ہو تو مجھے مطلع کر دو، چنانچہ کتنے ہی ایسے سائل ہوتے مولانا نماز کے وقت اجلاس چھوڑ جھواڑ کے فرض ادا کرنے اُنہوں جاتے تھے۔

۳۔ مولانا کو قرآن پاک سے کس ہدْر عشقِ حق اس کا ایک داعمہ یہ راستا ہے ہے آپ احمداء میں دیوبند تشریف لے گئے، مولانا حسین احمد مدنی "مفتی کفایت" ائمہ اور فارسی محمد فیض دغیرہ ساتھ رکھتے تھے۔ ایک طرف کمرے میں کوئی طالب علم قرأت کر رہا تھا، آپ چھوڑ دی پڑھ رکھ کر اس طرف کھڑے ہو گئے، سمجھیں تربیوں گیں، درکوئی ختم ہو گیا تو باری دغیرہ نے احتراماً اٹھا پاہار وک دیا، فرمایا، دوبارہ پڑھتے۔ کافی دیر سنتے رہے اور لوٹنے لگے تو ایک دفعہ چھوڑ رکھتے سنی۔ آخر تک آنکھوں میں آنسو تھے۔

مولانا کی وفات کے بعد عبد العالی الجدرا یا آبادی نے ان کے خلاف کئی شوشنے چھوڑ سے اور پیشیاں میں ایک فرضی خط صدقہ جدید میں چھاپا گا آجھل "دہلی کے آزاد نمبر" میں مولانا کی نندگی کے ہر پہلو پر مضمایں لکھے گئے ہیں، لیکن کسی مضمون سے یہ پستہ نہیں چلا کہ اتنے بڑے علماء دہلی کی نمازوں کا حل کیا تھا؟

یہ مخفی ایک زہر تھا آجھل دہلی "حکومت بند کا ماہنامہ، ایڈیٹر پنڈت بالکنڈ عشق، وہ معارف نہ تھا، فرقان نہ تھا، برمان نہ تھا۔ بھارتی حکومت کے ماہنامے سے مولانا کی نماز کا حال معلوم کرنا مخفی ایک شوشنی تھی۔ ملک نصراللہ خاں عربیز کی بھی "مدنیہ" بھجوار کے ایڈیٹر رہے ہیں۔ اور پاکستان بننے سے پہلے جماعت

اسلامی میں شامل ہو گئے۔ انہوں نے اس خطکی اشاعت پر ورنامہ "تینیم" لائہ میں ایک مضمون لکھا کہ وہ مدینہ کے ایدڑیٹ کی حیثیت ہے زیر دفعہ ۱۲۳ الف گونڈھ جیل میں سوا سال قید گزار رہے تھے کہ مولانا آزاد بھی میر بڑھ جیل سے منتقل ہو کر وہاں آگئے اور ہم اکثر باجماعت نماز انہی کے اقدار میں پڑھتے تھے، ملک صاحب لکھتے ہیں:

"میں ایک دفعہ لکھتے گیا تو میں نے مولانا سے عرض کیا، میرا مگان ہے کہ آپ بعض اوقات نماز میں نماز کر جاتے ہیں"

مولانا نے فرمایا:

"میرے بھائی آپ کا مگان غلط ہے، میرا احتقاد اس حدیث پر ہے کہ ترک نماز مخللہ کفر ہے۔ البتہ قید میں رمضان کے درجے سے تضاد کرتا ہوں تو بعد میں جب موقع ملتا ہے ان کی تضاد سے لیا کرتا ہوں"

ملک صاحب مزید لکھتے ہیں کہ:

"مولانا نماز برڑھے خشون و خنوع سے پڑھتے تھے، ان کا چہرہ شدت تاثر سے سُرخ ہو جاتا تھا، ملک کی تھیم کے وقت اکل اندیشا کا نگس کا دلی میں کوشش ہو رہا تھا تو مولانا نماز کے لئے سند صدارت سے اٹھ کر اپنے خیمے میں پڑے جاتے تھے، جیل خانہ میں وہ بھر اور جنوری کا ہدینہ ہوتا لیکن فخر کی نماز کے لئے سخت ٹھنڈے پانی سے وضو کرتے، مقام الحروفت ان کی رحلت پر دہلی پہنچا، کوئی کامیاب عالم تھا، ان کا بودھاگن میں جو مند دھارا اور اگلے روز ریٹائر ہو رہا تھا، ایک عجیب سکتے میں کھڑا تھا، میں نے مولانا سے متعلق اس سے بعض سوال کئے کہنے لگا۔

"صاحب میں کل ریٹائر ہو رہا تھا، مولانا آج ریٹائر ہو گئے، جالیں سال برطانوی ایگریکٹور کو نہیں اور آزادی کے بعد قومی وزیروں کے ساتھ گزارے ہیں، لیکن مولانا بے مثال تھے۔ اس قسم کے آدمی روز روپ پیدا نہیں ہوتے، عید کی نماز جامع مسجد میں پڑھتے تو میں ان کے پیچے صفت میں کھڑا ہو جاتا، گن میں کی یہی ڈیلوںی ہے۔ سلام کے لئے من پھرستے تو مجھے دلکو کر سکراتے، فرماتے ہاں میاں خدا ہی کو یاد

گناہ ہے۔ اس نئی دہلی میں اسمبلی ہال کے بائیس بازو پر سجدہ ہے، مولانا کش نماز پڑھنے والوں جاتے۔ میں ساتھ رہتا ہی جوم زیادہ ہوتا تو میں بھی نماز پڑھتا۔ مولانا حسب معمول سکراتے کہتے سنگھیوں نے دیکھ دیا تو فساد کھڑا کر دیں گے، کہ مولانا نے اپنا سرکاری گن میں بھی سلمان کر دیا ہے۔ میں انہی کا بول عرض کرتا، حضور خدا ہی کو یاد کرتا ہے۔

سید عطاء اللہ شاہ بخاریؒ نے صوم و صلوٰۃ کی پابندی سے متعلق لاہور کے ایک اخبار کا تذکرہ کیا، کہ اس کا پورا قبیلہ صوم و صلوٰۃ کا باغی ہے۔ لیکن اس نے پچھلے دونوں آپ کے خلاف اپنے نظم میں نماز نہ پڑھنے کا طعن کیا تھا، مولانا سکرائے، فرمایا:

”شاہ صاحب، جب تک انھیں بیری سیاست سے اختلاف ہے اس وقت تک میرا اسلام ان کے ہاں شکوہ ہے، اور اگر میں ان کی سیاست کا ہو جاؤں تو پھر اسلام سے میرا ہوں گے۔ انہیں اسلام کی آٹیں اپنی سیاست سے دلچسپی ہے؟“

**فقر و استغفار** [اک فقر سکھاتا ہے آداب خود آکاہی۔] مولانا اس مصروع کا صحیح مظہر تھے۔ دوسرا ہلکوہ اک فقر سے کھلتے ہیں اسرار شہنشاہی، مولانا حیثیت اسی شہنشاہی دفتری کا تجویز تھے۔ ان میں شہنشاہی اور فقر دو کاشکوہ ممکنا لیکن بر غرض کے خانقاہی سلسلے کو ہندوستانی مسلمانوں کے سے ذہر ہاں سمجھتے۔ فرماتے کہ ہندوستان میں اسلام اہل اللہ کی معرفت پھیلا اور بزرگان طریقت کے مختلف سلسلے اسلام کی معنوی طاقت سختے۔ لیکن جب الکابر رجال اٹھ گئے اور ان کی آخری آرامگاہی پر ٹھیکے برٹے روپے بن گئیں تو ان کی اولاد و اخلاف نے شریعت کو پس پشت ڈال کر طریقت کی دوکانی تکم کر دیں، فرماتے:

”میرا خاندان خود فقر اور مشائخ کا خاندان تھا۔ لیکن جہاں تک تصوف کا تعلق ہے فَإِنَّ أَقْلَمَ  
کے اسلام میں اس کا وجود ہی نہیں، عربی فکر میں بھی پیوند لگا ہے۔ یہ ایک فنسٹی ہے،  
دین نہیں۔ اور یوں بھی خانقاہی سلسلوں کا چورگاہ ڈھنگ اب ہے اور دعوت و  
ارشاد کی مندرجی جس طریق پر فائم ہیں وہ تمام رہ مسلمانوں کے ذہنی انتظام کی پیداوار  
ہے۔“

فرمایا :

« فقر کسب حلال سے پیدا ہوتا ہے۔ اور ایمان کسب حلال کے بغیر ممکن نہیں مردیوں کے نذر انہوں پر شاہی سلطانہ ضرور قائم ہو سکتا ہے۔ لیکن فقر کا استغنا کبھی پیدا نہیں ہوتا۔ »

فرمایا :

« علم استدلال پیدا کرنا اور فرست کو جلا دینا ہے، مگر فقر و استغنا سے وجہ ان کو بال و پر ملتے اور ذندگی پر رونقی ہوتی ہے۔ لیکن محض فقر و استغنا، بغیر علم و نظر ایک ایسا درجت ہے جس میں پچول اور بچل نہیں لگتے۔ امام مالک فرماتے تھے: ”جو شخص صوفی ہوا اور فقیر ہوا وہ مگرہ ہوا اور حیر فقیر ہوا اور صوفی نہ ہوا وہ فاسق رہا اور جس نے ان دونوں کو جم کیا وہ محقق ہو گیا۔»

مولانا نے کہا :

”المیال“ دو اوقل کے بعد خود میرے دماغ کا ماضی ہو گا۔ میں نے ہندوستانی مسلمانوں کے عمرانی تجزیوں سے ایک رائے قائم کر لی کہ انہیں بہ طائفی علمی کے عہد میں اصلاح کے لئے چھڑنا بھروسوں کے چھتے میں ہا سقد ڈالا ہے۔

مسلمان اتنی گکریوں کے سامنے سر سجد ہوئیں اور ان کی خود سپردگی کا یہ علم ہے کہ ان کے مشائخ نے ذہنی طور پر انہیں مغلوب کر دیا ہے۔

مولانا نے اس ضمن میں علماء و مشائخ کا عمومی تجزیہ کرتے ہوئے فرمایا: ”جن لوگوں نے اپنے مردوں کی ذہنی فضیا اس طرح بنادی ہے کہ مسلمان اپنے مجبوں الشب حال سے لکھنے کو تیار نہیں وہ ماضی سے بے پناہ خصیت سے رکھتے، لیکن مستقبل کو اللہ تعالیٰ کے سپرد کر کے باختہ پر باختہ دھر سے کبھی تماشا ہوتے اور کبھی تماشائی بن جاتے ہیں۔“

فرمایا :

”میں نے مسلمانوں کو جگانا چاہا اور ان کی آنکھیں کھل گئیں، لیکن پھر شاید اس لئے ناچ من ہو گئے کہ میں نے انھیں جگایا کیوں ہے؟ فقر و استغنا یہ نہیں کہ خانقاہ بن کر دریش کوہل میں یا مشیخ ہو جائیں اور مردیوں پر ظاہر کریں کہ وہ علاقت دنیا سے بے نیاز ہیں،“

اس دنیا کو بدنا، اس کے علاوہ سے لفڑا اور اور اور دنیا ہی کو اس کی ثبت و منفی خواہ بنادیتا بھی فقر و استغفار ہے؟

مولانا سے جب بھی کسی عنوان سے لگٹکو پوتی رقم اپنے روزنامے میں بالتفصیل درج کریا کرتا۔ اسی وجہ تمام یادداشتیں ایک مفید مخذلہ ہیں۔ کئی عنوانوں کی رعایت سے بعض سوانح حالات کا فلاحدہ ہے:

- ۱۔ مولانا ایک ایسے خاندان کے نوہماں اور ایک ایسے والد کے لختے ہو گئے جو بھائی و بیوی میں لاکھوں مرید رکھتا تھا، والد کی وفات پر یہ گئی مولانا کو منتقل ہو رہی تھی میکن انہوں نے اس پوجہ کو اٹھانے سے انکار کیا بیٹھی لاکھوں روپے مفت آمدی سے دستبردار ہو گئے اور فقر و فحاشت اختیار کیا۔
- ۲۔ مولانا کی ماں حالت عمر کا ایک بڑا حصہ اپھی نہ رہی، وہ چاہستے تصرف بیوی کی جائیداد پیچ کر خاصی رقم سے سکتے تھے، میکن انہوں نے اس جائیداد کا پہیچا تک نہ کیا۔ ان کی وہ جائیداد غالباً بہنوں نے لے لی۔

۳۔ والد کا انسوال ۱۹۰۸ء میں ہوا پھر چار سال والد کے پیس انہوں سے گزر بر کرتے رہے، اس دوں میں بعض قسمی اشیاء فروخت کر کے گزارا کیا۔ پھر ۱۹۱۲ء میں "المیل" ناملا۔

۴۔ ۱۹۱۶ء سے ۱۹۱۴ء تک ہفتہوار المیل اور المیل پریس معاشر کا ذریعہ تھے۔ المیل پریس کی بعض مشینیں پچ کر جو روپیہ طا اس سے ایک عرصہ گز کل۔ میکن سہیل عظیم آبادی نے اپنے ضمون "مولانا آزاد" میں انکشافت کیا ہے کہ مشینوں کی فروخت سے جو روپیہ حاصل ہوا اس کی ایک بڑی رقم سے مولانا نے راضی میں قائم کردہ مدرسے کی دوسری منزل بنوادی تھی۔

۵۔ ۱۹۱۶ء سے ۱۹۱۴ء تک راضی میں نظر بند رہے، حکومت نے نظر بندی کا الاڈنس دے رکھا تھا، اور چچہ کا بوس کی فروخت یا پریس کی احمدی سے گزارہ ہوتا تھا۔

۶۔ ۱۹۲۰ء میں رہائی کے بعد انڈین نیشنل کانگریس کے نیشنل اجلاس منعقدہ دھلی کے صدر منتخب ہوئے۔ پہلی دفعہ تحریک عدم تعاون میں دو سال قید ہوئے۔ قول فیصل "اسی مقدمہ کا معکار کا ذریعہ بیان ہے۔"

۷۔ ۱۹۲۳ء میں رہائی کے بعد انڈین نیشنل کانگریس کے نیشنل اجلاس منعقدہ دھلی کے صدر منتخب ہوئے۔ اس وقت گزر بر کا ذریعہ المیل پریس تھا، یا بعض چھوٹی مولیٰ کتابیں تھیں۔

۸۔ ۱۹۴۳ء کے اوائل سے لے کر ۱۹۶۱ء کے آغاز تک اونے پونے بسر کی، پھر الہلal (دوفر ملنی) نکالا۔ لیکن ماں بحران کے باعث پھر ماہ بعد بند کرنا پڑا۔ اسی دوران میں تین سال کا عرصہ اس طرح گزرا کہ باقی پریس زپ کر چند بھینیں اور گائیں خرید کیں اور ایک پنجابی دوست کے حوالے کردیں۔ وہ دودھ کا تاجر تھا، اس طرح روزمرہ کے اخراجات پورے کئے جاتے۔ اس روایت کو انہی بزرگ نے خود راقم المحدث سے بیان کیا تھا۔

۹۔ ۱۹۳۶ء میں کانگریس کی تملکیں ہی کہہ میں بحیثیت صدر گرفتار ہوئے، دوسال قید ہوئی۔ ۱۹۳۲ء میں سما ہوئے۔

۱۰۔ ۱۹۳۱ء میں ترجمان القرآن جلد اول کی فروخت سے مchorی بہت آمدی ہوئی۔ پھر ۱۹۳۶ء میں دوسری جلد کی اشاعت ہوئی لیکن عمرت نے ساختہ مchorی اور اس کی سب سے بڑی شہادت ترجمان القرآن کے کاتب نقشی عبد القیوم کا بیان ہے۔

۱۱۔ ۱۹۳۸ء سے ۱۹۴۱ء تک یوں توں گزرا بسر کی اور یہ امام المہمنہ کا حال تھا۔ بلکہ وہی معاملہ تھا جو علامہ اقبال کے لئے معیشت کے اضطراب نے پیدا کر رکھا تھا۔ عجیب بات ہے کہ مسلمانوں کے یہ دونوں عبقری افلام کے اس عالم میں ملتے۔

۱۲۔ ۱۹۴۰ء سے ۱۹۴۴ء تک سیاسی کٹکش کے سال تھے۔ ابتداءً انزادی سیسٹر گرہ میں قید ہوئے پھر ۱۹۴۲ء سے لے کر ۱۹۴۵ء تک احمد نگر کے قلعہ میں نظر بند رہے۔ ۱۹۴۶ء میں ”غبار غاطر“ چھپا پہلا ایڈیشن حالی سپلینچ ہاؤس نے چھاپا۔ غالباً اس ہزار روپے میں حاصل کیا۔ دوسرا ایڈیشن نواز برادر نصر اللہ خاں، مسٹر پر بودھ چندر اور راقم تکتبہ آزاد کے نیراہ استمام شائع کیا۔ اس ایڈیشن کی رائیٹلی کے پہلیں ہزار روپے پہلی ادا کئے۔ ۱۹۴۷ء سے اپنی رحلت ۱۹۴۸ء تک ہندستان کی مرکزی حکومت میں وزیر تعلیم رہے اپنی تحریک کا تین چھٹائی غریب الحال طلبہ اور بے سہارا بیواروں کو وظائف میں دیتے باقی ایک چھٹائی میں کوٹھی کے اخراجات پر اکرتے۔

۱۳۔ الہلal (دوراول)، میں بعض تعلفہ اروں اور دو ایک والیاں ریاست نے امداد دینا چاہا ہی لیکن دولوک انکار کیا۔ اس سلسلہ میں جو مقالات لکھے وہ فقر و استغنا کے شپاسے ہیں۔

۱۴۔ مولانا کے عقیدت مندوں میں بعض بڑے بڑے رو سائی ایک صفت کار اور بہت

سے تابع بھی سمجھتے۔ لیکن کسی فرد یا جماعت کا احسان مند ہونا، گوارانہ کرتے، بعض لوگوں کا خیال تھا کہ ابتدائی دور میں حکیم اجمل خان اور ڈاکٹر انصاری ان کی مالی مدد کرتے سمجھتے تھے لیکن ان کا فقر غیر کسی حالت میں بھی کسی دوست کے آگے ہاتھ پھیلانے کا رواداد نہ تھا۔ حکیم اجمل خان اندھخانہ ادھر ادھر سے پوچھتے کہ ان کی گز بسر کونکر ہوتی ہے۔ پنڈت جواہر لال نہرو میری کہانی میں لکھتے ہیں کہ انہوں نے بعض ہمدردی کا رکون کو احساس لکھری سے بجا تدارک کے لئے کامگری سے سیکڑی شپ کا مایانہ الاوقش قبول کر دیا تھا۔ لیکن مولانا نہ تو کسی نزدیک دوسرے کی تقریب میں شمول کے اخراجات سیلیتے اور ذکار کامگری فنڈ میں سے بھوپلی گڑی کو ہاتھ لگاتے تھے اور یہی ان کا فقر غیر وہ تھا!

**ذکاوتِ حس** مولانا کی تحریروں میں الہمال سے خبار خاطر تک دیا گیز نایاں نظر آتی ہے اور وہ ان کی ناسازی طبع ہے۔ معلوم ہوتا ہے کہ یا تمام عالم عالم میں گزاری۔ مولانا کی تکاور عالمت کا چرچا اور وزارتی مشن سے مذاکرات کا زمانہ تھا۔ ڈاکٹر بدھان چندر رائے کامگری درکٹری کے مدیر تھے۔ انہوں نے میدیا کل بلڈر کے ہمراہ مولانا کا معاہدہ کیا تو بعض صحافیوں نے ان سے سوال کیا۔ مولانا کی بیماری کیا ہے؟ ڈاکٹر صاحب نے جواب دیا۔ ”بھروسنا کی شدید احساس شخصیتوں کو ہوتی ہے۔ مولانا ذمکتے کو اپنے ذہبی پر پا کر حالات کی برمی اور واقعات کی خرابی کے باعث ذکاوتِ حس کے درستیں ہیں۔“

مولانا میں ذمہ دار نہیں سے مصالحت کرنے کی مادت بھی، حالات کے آگے پسراہ نہ ہوتے۔ جدید مخالفت کے طوفانوں سے مرغوب، ان کے اعصاب کی سب سے بڑی بیماری کا نام یہی تھا کہ تکلف سے سمجھوتہ نہیں کر سکتے تھے۔

وہ خوراک، پوشک، رہن سہن بول چال، لکھا پڑھی، اٹھک بیٹھک، بات پیت، غرض صبح دشام کے ہر دارے میں نفاست پسند تھے۔ کوئی بات ان کی مرضی کے خلاف یا سوچنے مخالفت ہوتی تھا ان کے اعصاب میں خلل آ جاتا۔ وہ کسی حالت میں بھی کوئی سی آہ کرنا کسی پر غصہ نکالنا یا لکھنے بندوں لکھنے گوارانہ کرتے وہ ہر قیامت اپنے دل پر گزار لیتے، البتہ جہاں ایک مرتبہ اعتماد پہل جاتا پھر وہاں کبھی بھروسہ نہ کرتے۔ ان کے اس چلن کی سزا کی لوگوں نے بھگتی لیکن شدید احساس ہونے کے باوجود بڑی

سے بڑی کامی کھا کر بھی جواب دینا ایک طرف رہا اُت تک نہ کرتے اور خود کسی کو جلوت کیا غلوت میں بھی برداشت کرنے کے مغلوق اعتماد میں دراز رہ گئی تو اس کی قربت سے کافی کرتا تھے اور چپ ہو جاتے۔ مولانا محمد علی سے کہا ڈھونگیا تو ان کے وار ہوتے رہے اپنی طرف سے ایک لفظ بھی نہ کہا۔ ڈاکٹر سعیت الدین کچھ پنجاب میں اکامی سیاست سے ممتنع ہوتے تھے۔ اس کا طول و عرض یہ تھا کہ وہ اکامیوں کی مدد سے سوپر کامنگز کے صدر ہوتے یا عالم فلم کے ہندوستان کامنگز یوں کا سامنہ دیتے۔ مولانا اس کو ناپسند کرتے، پسندت جو اہر لال ہنر و ٹیکنری میں ڈاکٹر سعیت الدین کچھ کے ہم جماعت رہتے تھے لیکن مولانا نے ڈاکٹر صاحب کے لئے پہلے آہل اندھیا کامنگز پھر حکومت ہند کے دروازے بند کر دیئے۔ مولانا کی نفاست کامی عال تھا کہ لوگ انھیں کتاب کی پیغمبریوں کا انسان کہتے اور راشم کا گپھا فرار دیتے تھے۔ سید عطاء اللہ شاہ بخاریؒ نے ایک دفعہ مولانا کی ناک مزاہی پر تبصرہ کرتے ہوئے خوب فقرہ کا تھا کہ آپ کے تلوے میں انسانی سر کا بال آجھا سے تو پاؤں میں موح آ جائے گی۔ پھر سپتوں لیٹئے رہیں گے کہ بیمار ہیں۔ انھیں سب سے زیادہ عزیز تخلیق تھا اور سب سے زیادہ پریشان بخیڑ سے ہوتے۔ وہ

عادتاً ملائقی طبیعت کے آدمی نہ تھے ان کا موقف تھا اس

**فراغت و کتابے و گوشہ رہنے**

ہذکر سے میں اپنی سوانح عمری کے چند صفحات جس بلاغت سے لکھے ہیں اس کا ہر فقرہ بجا سے خود ایک کتاب ہے اور ان چند صفحات کو عالمی ادب کے شہ پاروں میں شامل کیا جاسکتا ہے۔ اپنی جوانی کے بارے میں لکھا ہے کہ اس کے دامن کا ہر قظرہ بخوبی ہے۔ حرمت ہوتی ہے کہ مولانا عمر بھر شدید قسم کی اختیاراتی تنہیاً یوں کے باونصف عنذرداری ثابت کے میباڑا میں کب اور کہاں ٹیکتے رہتے اور اب ان کے احساسات والفعالات کا حدر و دار بھوکیا تھا؟

**عقل معاش** شیخ مبارک علی تاجر کتب لاہور نے مولانا غلام رسول مہر کی وساطت سے ترجمان القرآن جلد اول خرید کی تھی۔ وہ تمام خطوط جو اس سلسلے میں مولانا مہر کو لکھے۔ "نقش آزاد"

کے نام سے چھپ چکے ہیں۔ ان کے متن اور مولانا مہر کی تشریفات سے معلوم ہوتا ہے کہ مولانا کا رہباري مزاج بالکل نہیں رکھتے تھے۔ شیخ مبارک علی نے راقم سے خود بیان کیا کہ مولانا اس باب میں سادہ دل اور سادہ مزاج تھے۔ اگر براہ راست اپنے قلم کو معاش کا ذریعہ بناتے تو عسرت کے طویل دن نہ کاٹتے اور

مناشروں کے ہستے چڑھتے۔ ترجمان القرآن سے بیش بہار اعلیٰ حاصل کرتے، غبار غاطر سے ایک ڈکھرو پیدا کرتے۔ انھیں خوشحال رکھنے کے لئے ان کا دارالا شاعت اور البلاغ پریس کافی تھا، سال بھر میں ایک کتاب بھی ان کے قلم سے نکلتی تبودہ تجوہی ثابت ہوتی، لیکن سیاست کی بے پناہ مشغولیتوں اور تہمائی کی بے عنوان لذتوں نے حصول سماش سے انھیں بے جوڑ کر دیا تھا۔ وہ نہیں چانتے تھے کہ روپیہ کیونکر پیدا کیا جاتا اور کیوں کمر سنبھالا جاتا ہے۔ وہ اس میدان ہی کے نہیں تھے۔ جانتے کیا موصنون تھا فرمایا:

”روپیہ صرف بنتے پیدا کر سکتے ہیں، فن اور روپیہ، علم اور زر، فکر اور سونا اکابر شرق میں شاذ ہی اکھا ہوتے ہیں۔“

**خودداری وغیرتِ مسندی**

مولانا آزاد ۱۹۴۰ء میں گاندھی جی کے ساتھ کانگریس میں شامل ہوئے اور اخوند کانگریس ہی میں رہے۔ مسلمانوں نے تحریک پاکستان کے زمانے میں بسلوکی کی انتہا کر دی۔ ان کے خلاف اس قسم کی باتیں کیں کلاعلاق پورافت دونوں نے سرپیٹ لیا، لیکن مولانا اس طرز کے جذبات کی طفیانی میں بہت کے عادی نہ تھے، مولانا چاہتے تو ان کے لئے روپیہ پیش کی کمی نہ تھی، لیکن خودداری کا یہ عالی مقام اور وزارتی مشن کے زمانے میں جب کانگریس ویگی زخم کام کر دھلی تھا، اور گاندھی جی، سردار پیشیل، ڈاکٹر راجندر پشاو اور بعض دوسرے رہنماء سینیٹ برlla کے مہماں تھے مولانا حسب معمول آصفت علی کے ہاں مقیم تھے۔ لیکن دفعہ برلا فے اپنے ہاں سے جانے پر اصرار کیا لیکن مولانا آمادہ نہ ہوئے۔ سفر میں ہوتے تو گوموا ہوٹلوں میں بھرتے یا پھر عن کانگریسی زعماء سے تعلق خاطر ہوتا ان کے ہاں قیام کرتے۔ شاہ بیبی میں بھیجا جانی ڈیسانی کا مکان تھا۔ احمد آباد میں سینیٹ چین لال بجاج کا دوست کہہ اور الہ آباد میں بیٹت موقی لال کا سورج بھون تھا۔ اکثر مسندو، مسلمان اور پارسی ان کے قدموں میں دولت کا دھیر لگا سکتے تھے۔ لیکن انہیں کسی حال میں گوارا نہ تھا۔ کوئی دس سال وزارت میں رہے، وفات پائی تو جگڑے سمجھانے میں پیوں تھے اور بنک بلیں صرف چند سور و پے تھا۔

مولانا محمد علی جی بہنہ وستانی مسلمانوں کے مادر ناز رہنمائے آخر عمر میں زیابیس کے ہاتھوں مریض الموت کا شکار ہو گئے۔ ان کے جیب و دام علاج معالج کے سچل نہ تھے۔ ہندوستان کے

سلمان امراء کو معلوم تھا لیکن اس آڑ سے وقت میں مہاراجہ الور نے آمادہ کیا کہ علاج کے لئے یورپ جائیں وہ سفر و فیام اور علاج معالجہ کے ذمہ دار ہوں گے۔ یہ تھا ایک ہندو مہاراجہ کا اخلاق اس شخص کے ساتھ چوکانگر س چھوڑ چکا اور اب صرف مسلمانوں کی باتیں کرتا اور اسلام سے بے پناہ شنقتی رکھتا تھا۔ مولانا آزاد مہاراجوں کی دولت سے ممتنع ہو سکتے تھے وہ چاہتے تو دولت کے انبادران کے قدوں میں تھے۔ لیکن ان کی خیرت مندی اور شفوداری کا یہ حال تھا کہ اس کوچے ہی سے نا آشنا تھے نظام کو آزادی یمن کے فوراً بھروسہ کشمکش کے آخاذ ہی میں شورہ دیا کہ ربیاست کو ہندستان سے رٹانا نسب نہیں۔ اول حیدر آباد کا ہندستان کے مقابلے میں مظہر ناممکن ہے۔ ثانیاً قصاص مکانی تجوہ ہاکت ہو گی، ثانیاً سب کچھ تباہ ہو جائے گا۔ رابعاً نظام اپنی منقولہ و غیر منقوٹہ کو جایزہ ادا کا ایک ٹرست ہندرسون ہندستان میں مسلمانوں کے تعیینی استحکام و بقا اور اعتماد کا باعث ہو۔ اس طرح نہ صرف ان کی بھی کوئی دولت پرچ جائے گی بلکہ مسلمانوں کو بھی تحفظ حاصل ہو گا۔ خاصاً۔ اس سارے قضیہ کا حل یہ ہے کہ ہندستان سے کی جائیداد پر میں برس کے لیے پیکٹ کر دیا جائے۔ پھر تاریخ خود فیصلہ کرنے

گی کہ حیدر آباد اور ہندستان کس طرح رہ سکتے ہیں۔

نظام کے عناشدوں نے خندہ استہزا بلند کیا اور کہا:

”مولانا آپ مالیوسی کی باتیں کرتے ہیں، ہم انشا اللہ ہفتہ عشرہ میں دھلی کے لال قلعہ پر قابض ہوں گے اور دہلی ہمارا جھنڈا ہمراستے کا۔“

مولانا نے خور سے ان کے چہروں کو دیکھا اور کہا: ”بہت خوب، میں کامیابی کے لیے دعا گو ہوں۔“ حیدر آباد کا سفتوڑ ہو گیا تو مولانا مسلمانوں کی بریادی کے احوال سن کر دہلی پہنچنے تو لوگ خرزیزی کے مرکب ہو رہے تھے۔ انہیں دکا، مسلمانوں کی ڈھارس بندھائی، مسلمان عورتیں کمزور ہیں میں چھلانگیں لگا کہ مر رہیں، انہیں باز رکھا۔ نظام نے کھانے پر مدعا کیا، جو صاحبِ دعوت نامہ لے کر آیا اس سے کافر لے کر پشت پر لکھ دیا۔

”بس شخص کے سو فہم اور لفڑی کی بدولت مسلمانوں کا ہوا اس طرح بہا ہے، میرے لئے اس کے دستِ خوان پر آناممکن ہی نہیں۔ انسانوں کے خون سے ہاتھ رنگ کر مجھے دستِ خوان پر مدعا کرنا اپنیا نہ جارت ہے：“

**طریق لگت گو** مولانا لگت گو کے عصری فرمائز واس تھے۔ ہندوستان بھر میں ان سے پلا گفتگو طرز نہ تھا۔ زبان ان کی دنڈی بیان ان کا پیش کار اور علم ان کا مصاحب تھا۔ ان کے سامنے بڑے بڑوں کا شغل لگتا رکھتا جاتا۔ وہ کمزور لگت گو سن ہی دسکتے تھے کسی نہیں کی انہوں نے جھول محسوس کیا فور آرٹس سمن کاٹ کے فرماتے، ایرے بھائی تو اپر یہ کہنا چاہتے ہیں اور جس کی بات ہوتی دوسرت ویزیر سے دیکھتا اور سوچتا کاش نظرن کا یہ امجان مجھے میں ہوتا۔ ہندوستان کا کوئی مسلمان، ہندو، پارسی یا سکھ رہنماؤں کے پایہ کا گفتگو طرز نہ تھا۔ سب ان سے مرعوب ہوتے اور ان کے سحر میں بہرہ جاتے تھے، اجمل خان لکھتے ہیں، ”جی چاہتا تھا بچھ سے شام تک ان کی شیرینی لگتا اور نکلنی ادا سے فالق سماحت حاصل کرتے رہو۔“

دارود و ادب صفحہ نمبر ۲۷ زاد نمبر

ملحق آبادی نے ذکر آزاد میں لکھا ہے:

”مولانا پر کچھ از عذر نہ دل ادمی سختے، طبیعت میں مزاج کوٹ کوٹ کے بھرا ہوا تھا۔ زیادہ سے زیادہ سمجھیدہ اور خشک سے خشک سیاست و معاملات کے نیچے بھی ان کا ذہن دیسا ہی ماضی تھا جیسا مزاج و مذاق کے لئے، ایک ہی وقت میں مزاج بھی کر سکتے تھے اور سمجھیدہ گذت گو بھی بلکہ ان کی سمجھیدہ گفتگو میں بھی ظرافت کی لطیف چائی رہا کرنی تھی۔“

لیکن ان کا مزاج، پھکڑ، اہتمال اور طعن دستقا۔ وہ مطالبات کے حدود میں رہتے اور میامت شستہ و رفتہ مذاق کرتے۔

وزارتی مشن کے زمانے میں سید عطاء اللہ شاہ بخاری دھلی میں سنتے ان کی تقاریر سے فائدہ کا اہتمامی دور رک گیا اور یہ کوئی معمولی چیز نہ تھی۔ لیکن فیروزخان نون نے دہلی میں کہا تھا کہ پاکستان نہ بنا تو ہم چنگیز خان وہا کو خان بن جائیں گے۔ شاہ بھی نے وہیں ایک بڑے جلسے میں سخت نکلے چینی کی اور فرمایا:

”فیروزخان کو شاید اپنے نام کی مناسبت سے چنگیز خان اور ہلاکو خان کے سماں ہونے

کامگان ہوا ہے۔"

اگھے روز شاہ جی مولانا سے ملے تو مولانا نے ایک موضوع اٹھا کر کئی موضوع پیدا کرنے سے

دھاد سے مجھے اسے زمین سخن

کہ میں نے تجھے آسمان کر دیا

مولانا لگفت کو کرتے تو انفاظ سلک مردارید ہوتے یا رنگارنگ پھولوں کا سید، اور تمام اجزائی

تختے کی طرح ہوتے۔ شاہ جی سے کہا:

"سن آپ تقریر میں گالی دیتے گے ہو۔"

شاہ جی نے لا حول پڑھا اور کہا "حضرت آپ سے کس نے کہا؟ جس نے الہال پڑھا ہو وہ

گالی دے سکتا ہے؟"

مولانا "وہ کوئی ذکر کر رہا تھا کان میں جنک پڑی تعجب ہوا۔"

شاہ جی "آپ نے اعتبار کر لیا ہے"

مولانا "اعتبار کا سوال نہیں، معاصر تحریک خلافت کا زمانہ یاد ہاگیا۔ کوئی چوہیں ۲۵ پھیں

برس پہلے آپ نے لاہور میں ہیر دارث شاہ کے چند اشعار سنائے تھے۔ قافیہ سقا

جل، پبل، ٹبل وغیرہ۔ خیال آیا جو شخص اس فرم کے یہودہ شریاد کر سکتا ہے وہ شاید

غصے میں گالی بک گیا ہو۔"

شاہ جی کھلکھلا کر پس پڑھے ہم تو شپوش ہو گئے، مولانا کی زبان سے پنجابی انفاظ اس طرح نکلی

رہے تھے گریاقائم پر منگ رینے سے نہ صاک رہے ہیں۔

پروفیسر ایڈم سروود نے اردو ادب کے آزاد نمبر میں ایک تاثر کے عنوان سے لکھا تھا۔

"سامتیہ اکاؤنٹی کے اجلاس کی صدارت مولانا ہی فرماتے تھے، میں نے سال کی ہترین

غزلوں اور نظموں کا انتخاب منظوری کے لیے پیش کیا اور انعام کے لیے اخراجیات

کی سفارش کی تو ہنس کے فرمایا۔" ان کا نام ہی غلط ہے۔ نظم کیسے اچھی ہوگی؟

مولانا کئی چیزوں پر ٹوکتے اور ان سے روکتے تھے مگر اسلوب کلام بے ضرر ہوتا ان کے

ہلیچے میں کوئی آنارہ نہ تھا۔

**مکمل کلام** | ملیح آبادی نے ذکر آزاد میں لکھا ہے۔

مولانا جب کسی کو بنانا چاہتے یا اس سے پچھا چھڑانا چاہتے تو اکثر میرے  
مجھانی کہہ کر باتیں کرتے تھے۔ یار لوگوں نے اس کو اپنے لئے اعزاز جان دیا تھا۔

لیکن بولتے چالتے یہ جملہ ان کا نکیہ کلام بن گیا اور آخر عمر تک زبان پر چڑھا رہا۔

ممکن ہے اپنے امیرے مجھانی سے یہی منقصو ہو لیکن حقیقت یہ ہے کہ مولانا جب کسی فیض،

ستھنقد، عزیز، ہمسفر، دوست اور ملافقی سے بات چیت کرتے تو میرے مجھانی ان کا نکیہ کلام ہوتا اور  
وہ مخاطب سے اسی طرح کلام کرتے تھے۔

**معاملات میں صفائی** | معاملات میں صفائی رکھنا ذمہ بھجتے۔ اس باب میں سخت مشدد تھے۔

بربات ناپ توں کے کرتے۔ جو کام کرتے رکھ رکھاؤ سے کرتے اور جو قدم  
مجھانی، سینت سینت کے اٹھاتے۔ وہ تو افراط و اغراق پسند کرتے اور نہ جوش و غضب کے آدمی  
تھے۔ وہ زبان کر کے پہرنے والے نہ تھے، یعنی دین میں سچے تھے۔ جس سے ذمہ لیتے اس کو تاریخ  
عمرہ کا چیک بھجوادیتے۔ بصیرت دیگر جب تک ذمہ ادا نہ کر لیتے مصنظر برہتے، معلوم ہوتا ہے  
کوئی داخلی بے چینی ہے۔

ہمارے دوست خواجہ صدیق الحسن دو گجر اوزاد کے نوجوان بیدار امر تر کے ہباجر ہیں۔ ان  
کے والد کلکتے میں شال مرڈھی کرتے اور کثیری چادروں کے تاجر تھے۔ وہ بیمار ہو کر امر تر آگئے  
کھل لفڑاں الہی سے انقال کر گئے۔ خواجہ صدیق الحسن نے رقم سے ساہیوال سنترل جیل میں بیان کیا  
کہ ہم لوگ شروع ہی سے لیگ میں تھے۔ والد کی وفات کے دو تین ماہ بعد اچانک مولانا  
جو کلام آزاد کا خط ملا کر آپ کے والد کی وفات کا سُن پا کر افسوس ہوا، اللہ تعالیٰ انہیں غریق رحمت  
لیں، ہر ڈی خوبیوں کے آدمی تھے۔ وہ یہاں تھے تو ان سے ڈیڑھ سور و پری ذمہ حنڈیا تھا وہ  
لئے اس خط کے ساتھ منی اکڑ کر رہا ہوں۔ وصول فرمائیں، والسلام۔

خواجہ صاحب کہتے ہیں اگلے روز منی اکڑ مل گیا۔

مولانا رحلت کر گئے تو کسی کے مروض نہیں تھے۔ لیکن بہت سے طلباء اور بہت سی بیویوں  
کے جنائز سے میں دھاڑیں مار مار کر رو رہی تھیں۔ معلوم ہوا کہ مولانا اس خیں برمائیں کی پانچ تاریخ

کو اپنی تنخواہ میں سے امدادی و ظالائف دیا کرتے تھے۔

مولانا پر اعتقاد و مسلک کے چار دور گزدے۔

## اعتقاد و مسلک

۱ - وہ پیدائشی پریزادہ تھے اور جو اسلام انھیں ورنے میں ملا وہ محض

رسم و تقلید کا مذہب تھا۔

۲ - اس تقلیدی و رسمی مذہب کے خلاف ابتدائی عمر میں شک اور احتساب کی خلش پیدا ہوئی جس نے انکار اور دہریت کی طرف ڈال دیا اور سرست مرحوم کے انکار نے دل و دماغ کا احاطہ کر لیا۔

۳ - اس دماغی سفر نے ایک بیسری کر دی اور وہ اس نتیجے پر پہنچے کہ مذہب کی راہ عقل و ادراک سے نہیں بلکہ خالص اور بے میل جذبات ہی سے طے کی جاسکتی ہے۔

۴ - وہ جدید و قدیم کے مطابق سے اس حقیقت کو پہنچے کہ قرآن تمام گشادہ سچائیوں کا احیاء اور صداقت ربانی کا آخری صحیحہ ہے۔ اس کی تعلیمات معاشرہ انسانی کی فلاح و نجات یکٹے قطعی ہیں اور وہ تمام انسانوں کو ایک خدا کی چونکت پر لانے کی دعوت ہے۔ فرماتے حضرت خاتم النبین صلی اللہ علیہ وسلم کا اسوۂ حسنة معاشرۃ انسانی کے لیے جمیت قاطع اوصیاً استاکل ہے۔ طبع آبادی نے ذکر کردار میں لکھا ہے کہ مولانا مذہبی اسلام صالحین کے مسلک پر استوار تھے۔ اور عقائد میں مسلک سلف سے تجاوز کو ادا نہ تھا، لیکن عمل میں بڑے روادار تھے۔ وہ مذہب میں خنزارت پھیلو سی، تنگ دلی، تنگ نظری، ظاہر پیشی اور ہر قسم کے ذہنی آزار کو سخت ناپسند کرتے تھے۔ فرمایا:

”میں اعتماد تو حید و رسالت اور علی صالح کو نجات کے لیے کافی بھتھتا ہوں۔ اس کے سوا مجھے اور کچھ معلوم نہیں، قرآن کریم مسلمانوں کا حصیقی امام ہے۔ دکل شیءِ احیضاء فی امام نبین“  
والہلال جلد ۷ نمبر صفحہ ۲۲۷

مولانا کے دل میں ہر دینی وجود کے لیے احترام تھا۔ کسی طرف سے کسی مذہبی ذنگل میں کبھی مشریک نہ ہوتے لیکن جن شخصیتوں نے اثبات حق کے لئے مصیتیں جھیلیں اور تاریخ میں دعوت و عنیمت کا سفر کیا ان کے سوانح و انکار شروع سے آغاز مسلک ان کی شخصیت پر چلائے رہے۔ مثلاً امام محمد

بنی حنبل اور امام ابن تیمیہؓ ان کے قافلہ جہد و فکر کے رہنماء تھے۔

ہندوستان میں امام ولی اللہؓ اور ان کے خاندان سے ایک گونہ تعلق تھا۔ غرض ہر وہ شخصیت تھی تے دین حق اور امت کے لیے اپنے دور کے استبداد کا مقابلہ کیا، اس سے ان کے فکر و عمل کا قریبی رابطہ تھا۔ اکثر لوگ ان سے بعض فقہی مسائل اور شرعی امور کے علاوہ موجودہ سوم کی مذہبی چھاپ کے معتمی رنگ دروغ ن پرسوال کرتے۔ مولانا فقہی و علمی سوالوں کا جواب تو صفر و مرحمت فرماتے لیکن جس سوال میں فتنہ چھپا ہوتا، اس کا جواب نہ دیتے۔ کوئی خاص عقیدت مذہبی اور کتابوں کی تکمیل نہیں۔

عفافی علماء سے رجوع کریں۔ فرمایا:

”جو رسم و روزہ اید عوام کے فلاہی عقائد میں داخل ہو گئے ہیں ان کی اصلاح کا یہ طریقہ نہیں کہ ہم عوام کے جذبات کو شتعل کریں۔ اس سے اصلاح نہیں ہو سکتی بلکہ اور نی اجتماعی مفتریں پیدا ہو جاتی ہیں۔ چاہیئے کہ نہایت صبر و تحمل سے کام لیا جائے، جذبات کو بلا ضرورت تھیس نہ گے، اشتعال انگریز صورت نہ ہو، حریفانہ نزاع کی شکل حتی الامکان پیدا نہ کی جائے، بیان میں سختی و گدمی نہ ہوئی چاہیئے۔ تعین و تسریع کے ساتھ رد و طعن بالکل نہ کی جائے۔ عملاً ایسی فضلا پیدا کرنی چاہیئے اور ایسے سائل اختیار کرنے چاہیں کہ خود بخود ان اعمال کی شبیہگی درونت و محبوسیت ماند پڑ جائے، اور ان میں کشش و دریابی باقی نہ رہیے۔“

دائرہ اکادمی کتابی صفحہ ۳۹۲)

مولانا اصل عقائد میں کوئی تبھی گی نہ پاتے تھے، فرماتے،

”ایک معمولی شبد کا مسلمان بھی قرآن و سیرت کے مطابق سے اصل اسلام کی جگہ کو پہنچ سکتا ہے۔ ساری خرابی مسلمانوں نے عمل میں پیدا کر لی ہے۔ عمل صالح سے وصیتدار ہو کر انسانی معاشرے میں اصلاح و انقلاب کے دروازے بذرکر دیتے ہیں اور اس کے ذمہ دار اکثر علماء و مشائخ ہیں：“

**راست گفتاری** | مولانا سے طلبہ کی ایک جماعت نے سوال کیا۔  
”مولانا، آدمی بڑا کیونکر بنتا ہے؟“

فوارجواب دیا:

”چند عالمگیر سچائیں ہیں جنہیں اختیار کرتے سے ادمی بڑا بن جاتا ہے“  
کامند ہی جی سے تعلقات کی اضطراری کا ذکر کیا تو کہتے لگے،

”مجھے جو چیزان کی پسند آئی وہ متینہ (سچائی) ہے“

بعض تاریخی شخصیتوں کی راست گفاری کا ذکر کرتے ہوئے فرمایا:

”جو شخص سچائی سے محروم ہو تو وہ بھی کامیاب نہیں ہوتا، راست گفاری اور استبدالی خدا کی غیر مرتفعہ نعمت ہیں۔ جو سچ بولتا ہے وہ خدا کی بارگاہ میں سرخود ہوتا اور اس کا دل ہمیشہ مطمئن رہتا ہے۔ سچائی ہمیز ڈن کا شعار ہے، اللہ تعالیٰ انہی لوگوں کو اس سے بہرہ مند کرتا ہے جو اس کے خوف سے اپنے دل کو روشن رکھتے اور اس کے ذکر سے زبان کا حاد و بگاتے ہیں“

فرمایا:

”قرآن پاک میں اللہ تعالیٰ نے بار بار جھوٹ پر لعنت کی ہے اور کسی کے لیے لعنت نہیں۔  
حالمی تحریک بھی بھی ہے کہ جھوٹ، ہمیشہ حسرتوں اور شکستوں کا شکار ہوتا اور فتنی دیرانوں کو جنم دیتا ہے۔

وہ لوگ جو حکومتوں کے ہڑو خفوب کاشکارہ ہے اور جنہیں خواص کا لاعالم نے اپنے سب و شتم کا نشانہ بنایا اگر راست باز اور راست گفارانہ ہوتے تو ان کی زندگیاں ابیرن ہو جاتیں۔ اور وہ طبی موت سے بہت پہلے مر جاتے۔ سچائی ایک طاقت ہے جو کسی شکر سے سخت نہیں ہوتی اور اس کے لیے کسی دور میں کوئی زوال نہیں ہے۔“

**مولانا کامنڈا** ہر معاملے میں نفس تھا، ہر چیز تقاضت سے رکھتے اور نفاست لفاست پسندی سے چاہتے تھے، اپنا علمی اور سیاسی سفر بھی نفس لوگوں کے ساتھ شروع کیا۔ ان کا رہنا سہنا، کھانا پینا، اٹھانا بیٹھنا، یوں چاندا، لکھنا پڑھنا، غرض سفریات کا ہر قدم نفس تھا۔ ایسی کسی چیز کا تقدیر ہی نہ کر سکتے تھے جو قیچی یا مکروہ ہو۔ مذاق کی تقاضت کا یہ حال تھا کہ ”الہل“ کے ابتدائی

وہ دیں تو معاشرین سے ابی ذکر جھوٹ کرتے رہے۔ لیکن ناگوار الفاظ سے قلم و زبان کبھی آلوہ نہ کئے، اس کے بعد اس روشن بھی سے دستبردار ہو گئے۔ وہ کسی کی ہٹک یا بھجو کا تصور ہی نہ کر سکتے تھے۔ ان پر تحریک غلافت کے بعد حاصلوں نے بہت سے رلیک چھڑے کئے لیکن کبھی رسید ہٹک نہ دی مسلم بیگ کو شباب ان کے یہے قیامت ہو گیا۔ فائد اعظم نے شوبوائے کہا، ملک میں ہنگامہ سا ہو گیا۔ وقایع نگاروں کے پیغام مولانا جوبل دیں لیکن مسکرا کے ٹال گئے بعض رفقاء نے کہا جناب کو اس کاں کا جواب ضرور ملا پا رہے۔ فرمایا:

”چھوڑیے، مسٹر جناح نے اس سے اپنی عرضت میں کوئی احتفاظ نہیں کیا ہے۔“

سید عطاء اللہ شاہ بخاریؒ سے ہم کلام سمجھے اور موضوع خطابت سخا، فرمایا:

”ایک روشن دل ددماغ کا آدمی اپنی زبان پر کبھی غیر شائست الفاظ نہیں لاتا۔ وہ الفاظ

جن میں کھرد رپن ہو اور مقصود کسی کی اہانت یا تصحیح ہوان سے طبیعت کی نفاست

محروم ہوتی اور سماعت کا حن منوم ہوتا ہے۔“

سبھاش چندر بوس نے مہاتما گاندھی سے رہائی کے بعد جو گرام بیان دستے ان میں مولانا کو از راہ تحریف مغل، عظیم کہا، مولانا مغل اعظم رہتھے۔ لیکن ان میں مخلوں کا شکر، عبا یسوں کا مطران ہمیوں کا نفر اور علیوں کا فخر فرماد تھا۔ اور یہی عناصر رجہ تھے جن سے ان کی نفاست پسندی کا بھوپلی تیار ہوا تھا۔  
**سادگی** مولانا زرق برق طبیعت کے انسان رہتھے۔ لیکن آن بان کی شخصیت صورت سنتھے۔ ان کا باہ

اجلا لیکن سادہ سخا تمام خرکارائے کے بنکلے میں گزاری۔ وزارتی بنکلے میں دفات پائی۔

کوئی ذاتی مکان یا ذاتی جایسیداد نہ تھی، لیکن بعض چیزوں کے اختیاب میں گراں قیمت رکھتے۔ مثلاً دستوں کا اختیاب۔ کامگیں میں ان کے جگدی دوست موتی لال نہرو ماسی آرداں اور بھوٹا بھائی دیساںی رکھتے۔ ”غبار خاطر“ کے خطوط نواب صدر یا رجنگ شیر و اتنی ریس سمجھیکن پور کو لکھے، کتابوں کے حاملے میں روپاکی طرح شاہ غرچ رکھتے، جب مالی آسودگی ہوتی تو مصری اور ترکی سرگزیت پیشے اور سفل پیشے۔ اس کے علاوہ درہ ہر چیز میں سادگی اور کفایت رکھتے، کھانا تو بالکل ہی سادہ سخابو طاگھا لیتھے کسی ملازم سے کبھی باز پُرس نہیں۔

مولانا نے ”غبار خاطر“ میں اپنے ذاتی ملازم عبد اللہ کا ذکر انتہائی شفقت سے کیا ہے۔ وہ کسی مزید کا رٹکا تھا۔ میخ آبادی نے ”ذکر آزاد“ میں لکھا ہے۔

میں نے مولانا سے دریافت کیا، ہمہان دہلی میں باورچی خانے کا غریب کیا ہے؟  
فرمایا: ”بھی بارہ تیرہ سو“

دوپھر کا کھانا چھوڑ چکے تھے، دعوؤں کا معاملہ الگ سخا اور کھانے والے دو تین ہی تھے۔  
عرض کیا: ”گھی کیا سے آتا ہے؟“  
فرمایا: ”گھی نہیں ڈالدًا آتا ہے؟“

ملحق آبادی لکھتے ہیں: ”یر سنا تو میں ہر جن اٹھا، معلوم ہوا عبد اللہ ہر روز ایک مرغی کی قیمت لیدتا یکین ایک مرغی کی سختی مولانا کو تین روز پلا ماتا ہے۔ وہ دونوں ہاتھوں سے مولانا کو بوٹ رہا تھا، اس سے پہلے کہ ملحق آبادی مولانا کو شکایت کرتے عبد اللہ بیمار پڑ گیا اور چوتھہ پڑ رگیا۔ ملحق آبادی رقہ طرز میں:

”میں نے مولانا سے تقویت کی، تو ان کی آنکھوں میں آنسو بھر رہے تھے۔ یہ دوسرا موقع سخا کہ مولانا کی آنکھوں میں آنسو تھے، پہلی دفعہ بیگم کی دفات اور دوسری دفعہ عبد اللہ کی موت پر کہ ان کی خدمت میں بچے سے جوان ہوا تھا۔“

معلوم ہوا عبد اللہ نے اپنے گاؤں صنائع گونڈہ میں جایزاد خرید رکھی ہے اور مرنے کے بعد اس کا بھاری بنک بیٹش نکلا تھا۔

مولانا خلق تارجم دل تھے۔ اس رحم دلی ہی نے انہیں والد کی گندی کا باغی کیا تھا۔ اکثر رحمدلي غریب الحال لوگوں کی مدد کرتے اور تنگ دستی کے زمانے میں بھی کسی سائل کو بالوں نہ کرتے تھے۔ بسا اوقات اپنی قیمتی اشارہ فروخت کر کے یا فرض نئے کر مجاہوں کی اعزالت فرماتے تھے۔ ان کا دل اتنا گداز تھا کہ لکھنے کے فرادت پر ان کی آنکھوں میں آنسو ہی آنسو تھے۔ جب دھلی لش اور مسلمانوں کے لیے اس کے کوچہ بازار شعلہ زار ہو گئے تو پرانی دھلی کے علاقے میں مارے مارے پھرتے، مسلمانوں کو پکڑ پکڑ کے سہارا دیتے، ان کا حوصلہ بندھاتے اور آیات فرلنے شکار ان کے حوصلوں کو بلند کرتے تھے۔ اپنی کوہنگی کو بعض ایسے خاندانوں کے لیے پناہ گزین کیمپ بنادیا جو دھلی کے رو سائیں سے تھے، جنہوں نے تحریک پاکستان میں برطانوں پر ٹھہر کر حصہ دیا تھا اور پاکستان جانے کے لیے پرلوں رہتے تھے۔

مولانا نے اسی زمانے میں مولانا عبد الحق ربابا نے اور دو کوپناہ دی۔ سید سلیمان نڈی پاکستان آ

بے تھے تو بھارتی کشم کے افراد نے تاشی لے کر بعض چیزیں روک لیں۔ یہ صاحب بوٹ کے  
جھنگے پاں لگئے اور چپٹکار احاصل کیا۔

مولانا کی سب سے بڑی بخوبی یہ تھی کہ اپنے بڑے سے بڑے دشمن کی افکار میں سراپا شفقت  
بوجاتے اور کسی سے انتقام لینے کے عادی نہ تھے۔

**شب و روز** مولانا کی ابتدائی عمر میں شب و روز کا تصور ضرور ہو گا لیکن وہ اس قسم کے اعجاب  
رکھتے تھے جن میں صبح و شام کی صحبوتوں کا تصور تھا، لیکن سیاست میں قدما رکھا،  
حد تحریک خلافت کی نیواٹھانی بلکہ اس سے پہلے راضی کی نظر بندی کا آغاز ہوا تو شب و روز کا تفریکی اور  
چیزی تصور عنقا ہو گیا، رفتہ رفتہ ان کی زندگی روزانہ صحبوتوں کے تسلسل سے محروم ہو گئی اور وہ نوشت و خوان  
کی تہذیبیوں کے ہو کر رہ گئے۔

مولانا کے متعلق روایتیں اور حکایتیں سنتے سانتے والے توبہت سے مل جاتے تھے، لیکن  
کوئی شخص ایسا نہ ملا جو آنکھوں دیکھا حال بیان کرتا۔ خود ذاتی معتمدان کے شب و روز بیان کرنے  
سے فاصلہ تھے، ان کی محل آرامیاں وقتی ہو کے رہ گئیں۔ کبھی کبھار مختلف گوشوں سے لوگ آتے  
ہوتے اپنے علم و فن میں منفرد ہوتے، ان سے مکالمت فرماتے تو گافشانی لکھتا۔ سبحان اللہ کہ علم و نظر  
و نکر و خال کی اسی رفتہ کا نام ابوالکلام تھا۔

رات بعجلت سو جاتے، صبح کاذب سے پہلے اٹھتے، چاہئے پہنچئے، غسل کرتے، نماز  
پڑھتے، پھر جائے پہنچئے اور دن بھر طے شدہ کام کرتے ماسکی چیز سے پرہیز تھا تو وہ ملاقی تھے۔ لازماً  
وہ شخص خوش قسمت ہوتا جو تنگ و دوسرے بعد ملاقات کر پاتا، چاہئے تو بیسوں کتابیں لکھ جاتے لیکن  
کتابوں تر جمیں القرآن (دو جلد) اور خبار خاطر کل تین کتابیں ہیں اور ان تینوں میں کئی کہی برس کا فاصلہ  
ہے، وزارت کا زمانہ غالی گز ریگا، وزارتی امور کے علاوہ صرف ایک مصروفیت تھی اور وہ پورپ  
کی تاریخ، سیاست، فلسفہ، مذہب اور بعض دوسرے مباحث پر فرانسیسی وال بریزی کی نظر بولہ  
کتابیں کی خریدہ اور ان کا مطالعہ تھا اور مطالعہ تھا کہ دس برس کی عمر سے ان کی گھٹی میں پڑا ہوا تھا۔  
**غیب بینی و غیب گوئی سے نفت** درجہ تقدیر تھے کہ اس طبیعت کے راویوں سے اس

کتنی کرتا تے اور انھیں ٹوک دیتے رہتے۔ فرماتے روح، نگاہ اور زبان کی اس بیماری کے مہلک ہونے میں شک ہی نہیں، صرف وہی لوگ اس پر راضی ہوتے یا اس کی حوصلہ افزائی کرتے ہیں، جن کی عقولوں کو زندگی ہو۔ اس عیب میں یا عیب چینی کی بدولت اتنے بگاڑ پیدا ہوئے ہیں کہ ایک ایسی عمارت جو اخلاص فی العمل سے استوار تھی، صرف منہدم ہو گئی بلکہ مکینزوں میں تو تکار کا الاؤ بھر کر اٹھا۔ دین بازار نمکاظ ہو گیا۔ سیاست میں ایسی دھماچوکڑی بھی کہ منافقت اور ثہوگئی عیب کیا ہیں، انسان کے اعمال کی بھروسیاں۔ ہم اگر ان بھروسیوں کو روک یا ڈک نہیں سکتے تو ان کی نشود اشاعت سے کیا چاہتے ہیں ہم یہی ایک دوسرے کو بدظن کرتے اور یا ہمگ کہ سالنی معصیت کے مرتكب ہوتے ہیں۔

فرمایا : ہیں نے لوگوں کے عیب چینے کے بجائے ہمیشہ ان کی خوبیاں تلاش کی ہیں۔ جو لذت حسن تلاش کرنے میں ہے وہ کسی اور چیز میں نہیں، محاسن کی ڈھونڈھہی سے آدمی اپنے محاسن کو بڑھا اور چکا سکتا ہے۔

مدح و قدح سے پرہیز مولانا اناکی اس منزل میں ملتے کہ مدح سرانی سے ابتاب کرتے ان کے قلم نے کسی پھر شخصیت کی تعریف و تائش نہیں کی گا بلکہ اس باب میں الفاظ کی سخاوت کے عادی نہ ملتے، کسی شخصیت کا اعتراف کرتے تو رہنمایت نہیں تبلیغ الفاظ میں، کوئی ہمضر حلست کر جاتا تو چند محتاط الفاظ میں تعزیت کرتے۔ علامہ بشی کے بارے میں بہت کچھ لکھے ہکتے ہیں کہ ان کا وجود ایک ادارہ اور ایک عہد بھا اور ان سے کسی حد تک ممتع بھی ہوتے سکتے، سید سلیمان ندوی کی حیات بشی کے آٹھ سو چوتیس صفات ہیں، مولانا اگر بشی پر دس صفحے لکھ دیتے تو بے نظر ہوتے اور فی الجملہ ان کی سیرت کا خلاصہ ہوتا۔ دارالمحضین اعظم گڑھ کے بعض اہل قلم اسی باعث آپ سے لکھا و رکھتے۔ سید سلیمان ندوی کی ناراضی کا آغاز حیات بشی سے متعلق آپ کے سکوت سے ہوا تھا۔ الہمال "میں صرف سی۔ آر۔ داں کی سیاسی تعزیت کی، اس کے علاوہ کسی ہم مر کے بارے میں کبھی کچھ نہیں لکھا۔

قدح کے بالکل مقابلہ ہی نہیں، الہمال کے ابتدائی دور میں مسلم بیگ اور علی گڑھ کے بحق را ہنگاوں پر "افکار و حادث" لکھے اور چلکیاں لیں۔ مولانا محمد علی آپ کے سیاسی حریف تھے ان سے بھی

وہ پیارہ فتح مطابقی چھڑی چھارڈکی لیکن قلم کی ان ابتدائی جمتوں کے سوا طعن و طنز کی ہر ادبی جست سے  
بے تھا خالیا اور قدح کے بارے میں راستے بنائی کہ قلم وزبان کاروگ ہے اور کوئی ساروگ لگا کر ان  
تمدہ نہ تنگی نہیں گزار سکتا۔ مولانا ظفر علی خان کی شامروی پر تحسین کرتے لیکن فرماتے کہ، بھوگئی ان کے  
پہنچنے کے قلم کی ایکائیاں میں وہ بھوگئیں کرتے لڑائی باندھتے ہیں۔

گاندھی جی سے ملاقات ہوئی تو قلم نے مولانا آزاد سے متعلق بعض سوال کئے،

### حوال مطالعہ

گاندھی جی نے فرمایا۔

”پہنچت جواہر لال نہرو سیاست میں اور مولانا ابوالکلام تاریخ میں میرے اسٹاد ہیں جو کچھ  
سیاسی دینا میں ہو رہا ہے جواہر لال سے پوچھتا ہوں اور جو کچھ عالمی تاریخ کا ماضی و حال  
ہے مولانا آزاد سے ان کی محیر انقول معلومات اور عالمہ نجفیز ہم سب کو حیرت میں ڈال دیتا ہے۔“

مولانا آزاد عالمی تاریخ میں گاندھی جی کے اسٹاد تھے یا نہیں؟ لیکن گاندھی جی کا یہ اعتراف پڑے  
یہی مظہر میں مولانا کی عظیم ذہانت اور ان کے بے پایا علم کا اقرار تھا۔

اگلے روز راتم اور مولوی عزیز الرحمن لدھیانی، سردار پٹیل اور بالو راجندرا پر شاد میں برا  
ہوں ہیں ہے، مولانا آزاد کا ذکر آیا تو عزیز نے ان سے کہا کہ مولانا خداوند سکلے سے متعلق سیاسی زبان  
کے جواب نہیں دیتے شاعری کی زبان بولتے ہیں۔ سردار پٹیل مکاٹے اور کہا:

”اسی کا نام تو ابوالکلام ہے، صرف سیاست دان ہوتے تو جواب دینے سے انکا کر  
سکتے تھے لیکن وہ کسی صورت میں لکھنا تیکھتا رہتا تھا سے نہیں دیتے۔“

بالو راجندرا پر شاد خود فارسی اور آزاد کے جنہیں عالم تھے، ہم نے یہی سوال ان سے کیا۔ مکراتے اور کہنے لگے:

”اس عظیم ذہانت اور بے مثال بر جست گوئی کا نام ابوالکلام ہے۔ مولانا کا دماغ سینکڑوں  
دماغوں کا پچوڑا ہے۔ قدرت نے انھیں ڈھال کے وہ سانچہ ہی توڑ دیا ہے جس  
میں اس مرتبے کے انسان ڈھلتے تھے، مولانا انسانی قامت میں ہندوستان کا سب  
سے بڑا کتب غانہ ہیں۔“

ہم نے ان ریدا کس کا ذکر تیڈ عطا اللہ شاہ بخاری سے کیا، تو فرمایا:

”مولانا مسلمانوں کے عہد گم گشته کی ذہانت و فراست کا مجرم اور دھلی و لطفی داد کے

علم و نظر کا مرٹ ہیں۔ وہ آبیت رہائی میں فل الجملہ وہ مسلمانوں کے گشیدہ اقبال کی نرت پھر تصور ہیں۔<sup>۱۲</sup>  
مولانا بلاشبہ سلطانی، مشاہدہ اور تحریر کا معدن سمجھتے ہیں۔ ان کی زندگی ان سے گورنمنٹر سے تیار  
ہوئی، وہ لکتے ہیں جوت شناسی کے آغاز سے لے کر دھلی میں حیات مستعار کی آخری ہچکی تک مشاہدہ  
و تحریر کے مطالعاتی انسان سمجھتے ہیں۔

مولانا کا بیان سخاکہ:

"یہ روایت جو عالت بھی رہتی ہیں نے کتابوں کی خریداری سے کبھی بخل نہیں کیا۔ میرا  
واحدہ شوق کتابوں کا حصول بخاطر اس کے وجہ سمجھتے ہیں نے کتابوں کی فضایں  
اپنکھہ کھولی۔ ابھی تو کبین کے درود میں داخل نہ ہوا تھا کہ مطالعے کی چاٹ لگ  
چکی تھی۔ اپنی استعداد سے بڑھی ہوئی کتابیں پڑھتا۔ ہمارا الگر حافظ کی ایک غلیم  
کان اور کتابوں کا انگر تھا۔ والد کتابوں کے شیدائی سمجھتے ہیں، پڑھتے بھائی تجوہ ان عمر میں رحلت  
کر سکتے، لیکن ان کی غذا ابھی کتابیں ہی تھیں۔ بہنوں کے لیے کتابیں نہ یور تھیں ہیں  
کتابوں کے معاملے میں اس طرح تھا کہ یا میرا خیر ہی ان سے اٹھا ہے، مجھے کتاب  
کے بغرا پیدا و جواد دھو راحوس ہوتا۔ والد مر جو م کا واحد شوق کتابوں کا حصول اور ان  
کا مطالعہ بتا اور اس کی انتہا یہ تھی کہ دنیا کے مرغوبات میں کوئی چیز انہیں اس درجہ  
مضطرب نہ کرتی جتنا وہ ایک کتاب کے لیے مضطرب ہوتے سمجھے وہ عاریت کے  
بجائے ذاتی کتاب سے خوش ہوتے اور ان کا سب سے بڑا صرفت کتابوں کی  
خریداری تھا۔ حجاز، عراق، مصر، شام اور سلطنتیہ کے تمام بڑے کتب خانے  
ان کی نظر سے گرد چکے سمجھتے۔ وہ کتابوں کے عشق ہی میں سال سال دو دو سال ان  
ملکوں میں رہتے سمجھتے۔ ان کے شوق کا یہ عالم تھا کہ غیر ملکی لابریریوں سے دو  
سو کتابوں کی نقلیں لائے سمجھتے۔ اس کے علاوہ ہر سفر میں کتابوں کے دس پندرہ  
صد وق ہوتے۔ اس وقت مختلف عرب ملکوں میں جتنی شہروآفاق کتابیں موجود  
تھیں انہیں نقل کر دالیا تھا۔ میں نے ان سب کو اپنے حافظہ میں آتا ریا بلکن  
ان کی دفات کے بعد جب صدر مدھیر گیا اور دیکھا تو کتابوں کے صندوق خالی تھے۔

معلوم نہ ہو سکا کتابیں کہاں لیتیں اور کون سے گیا۔ بڑے ذمہ کر لیا کہ تکف ہو گئی ہیں۔

میرا حال یہ تھا کہ دس برس کی عمر میں ناشستے کے جو پیسے ملتے ان کو ججھ کرنا اور ان سے کتابیں خریدنا تھا۔ اس وقت اُردو پڑھنا اگرچہ ایک تعلیمی بد چلنی خالی جانی تھی لیکن میں اُردو کی طرف بگدٹ جا رہا تھا۔ دن کو درسی مطالعہ کرتا رہا

گو ایک دو بجے تک خرید کی ہوئی کتابیں پڑھتا۔ میرا مطالعہ جوانی سے بہت پہلے ہواں ہو گیا تھا۔ میرے شوق کا یہ عالم سما کہ پڑھو وہ دن پڑھ ڈالا۔ مرسیڈ کی کتابوں کا شوق بے پناہ ہو گیا تو سب کتابیں خرید لیں اور پڑھ ڈالیں۔ حال یہ تھا کہ ہر صفحون کی کتاب شریک مطالعہ تھی۔ میں کتاب پڑھتا ہیں پھر کہتا تھا، عربی پڑھ تو اس کا سارا ذیرہ پھرم کر لیا۔ فارسی پڑھی تو اس میں ٹوپ گیا۔ اب اُردو کی راہ کھلی تو ایسی چیزیں ملی کہ اسی کا ہو گیا۔ سب کچھ پڑھ ڈالا۔ مولانا حاتی، مولانا محمد حسین آزاد، مولانا بشیلی، مولانا شری اور مولوی نذری احمد کے قلم سے جو نکال میں ان سے لکھا تھا آشنا ہوتا رہا۔ اس مطالعہ تھی نے مجھے علوم جدیدہ کا شوق ڈالا اور میں ڈھونڈ ڈھونڈ کے کتابیں پڑھتا رہا۔ میں نے ابتداء بخارات کی ایڈیٹری ایل سٹے قبول کی کہ ان کی دسائیت سے عربی کے سائل ہتے ہیں۔ میں نے بعض کتب خانے خرید کتے اور والد کے مریدوں نے اس زمانے میں میرے شوق کا سامنہ دیا۔ میں ان کا شکر گزار پھر ایک خاص کتب خانہ میں نے بعض رسائل میں اُجرت رضائیں لکھ کر خرید کیا۔ میرے مطالعہ کا ایک ڈھنگ یہ بھی تھا کہ میں کتابوں پر فوٹ لکھتا، پھر ان سے میرے خود فکر کو پرواز ملتی اور میں اسی کے ساتھ دماغی سفر کر لکھتا۔

میرا مطالعہ صرف کتابوں تک محدود نہ تھا۔ میں نے وقت کی علمی ہیئتیوں سے جن کا وجود ایک ادارہ و تحریک تھا کہ اسکا استفادہ کیا، شلام مولانا بشیلی ایک ادارہ و تحریک تھے اور ان کا کتب خانہ بھی بجا تے خود منفرد و یگانہ تھا اور اس زمانے میں اس سے محروم رہنا بد قسم تھا۔

بیساں مشرنوں سے مناظرے و مباحثے کیے تو اس کے نتائج بھروسی لیا تو سے مسلمانوں کے حق میں رہنے لگئے۔

جو فائدہ مجھے پنچاہہ یہ تھا کہ آریہ سماج کی معرفت، ہندو دھرم، اور اور ان مشنریوں کی معرفت، عیسائی چیزوں کی  
سے آگاہ ہو گیا۔ یہ محبی ایک مطالعہ تھا۔

رجپور پال مشن کا ایک بیسمی پادری تھا۔ وہ یورپ کے مدرسہ الہیات کا مندیبا فتا اور، اپنے علم میں بنتے نظر  
تھا۔ اُس سے دوستی ہو گئی۔ اس دوستی کی بدلت قدر وجدیہ بیسمی عقائد کے مدارس، اور، باشیل متعلق مختلف  
مشرب کے مہمن کا حال معلوم ہوا۔ اس طرح عیسائیت کا پورا علم ہو گیا، میری جستجو کا یہ عالم تھا کہ مرا غلام احمد کو  
دیکھنے قادریاں گیا۔ اُن سے اور ان کے حواریوں سے ملا۔ ایک دوسرے کے جوان کے لئے نگوار تھے، مجھے  
احساس ہو گیا کہ دُور کا ذہول ہے اور اس کے پس مظفر میں دین نہیں کوتی دوسری چیز ہے۔ فرآہی لوٹ آیا۔

”المہل“ نکالا تو قدامت کا ذخیرہ کتب بکمال و تمام دیکھ چکا تھا اور ساختہ ساختہ زبان

و علم کی جدید کروٹوں سے آگاہ ہو رہا تھا۔ میں نے ہندوستان کا سارا المڑ پڑھ دیا

تھا۔ عربی، فارسی اور اردو میں مذہب، تاریخ، فلسفہ، الہیات، شاعری، منظر

طب، علم الہیت، غرض کو ہر فن پر جتنی نافع وجامع کتابیں تھیں وہ سب میرے

مطالعے میں آچکی تھیں۔ اب میں خود ایک کتب خانہ تھا۔ میں نے مطالعے کی نسبی

اس طرح ملے کی تھیں کہ علم کو پہلے خاموشی سے دیکھا پھر ووجہ سے متاخر حفظ کیا، پھر

اس کی اشاعت کی اور یہ قول فضل بن عیاض کا ہے کہ ”میر اسارا اثاثہ وہ کتابیں ہیں جو میں

نابلد تھا“ میرے مطالعے میں عربی فارسی اور اردو کی کتابیں تھیں لیکن ۱۹۴۲ء کے

بعد سے صرف انگریزی اور فرانسیسی ہی دیکھتا ہوں۔ ان کے علم کا لخطہ لکھ لغز

کسی دوسری زبان کے ادب کو دیکھنے کی فرمستہ ہی نہیں دیتا۔ ہماری زبانوں

کے مصنفوں اپنے قاریوں سے انصاف نہیں کرتے وہ انہیں مرعوب کرنا چاہتے

ہیں لیکن انگریزی اور فرانسیسی زبان کے اہل فلم اپنی اختیاری اور تاریخی غلطیوں

کے باوجود قاریین کو معلومات دیتے اور ایشیائی زبانوں کی طرح داغلوں کا شکار نہیں کرتے۔

ہر اچھی چیز مطالعے کی ہے۔ الہیات، مذہبیات، عروانیات، تاریخ، فلسفہ ادبیات،

سیاست اور جدید سائنسی علوم سے متعلق جو کتاب بھی یورپ میں چھپتی ہے،

اتھام کر رکھا ہے کہ ناشر اس کی پہلی کاپی مجھے بیج دیتے ہیں اور یعنی اس کے بعد سے جلد فارغ ہو جاتا ہوں۔ ایشیاء یورپ کے مادی غلبے سے برعت نکل جائیگا اصل سوال یہ ہے کہ اس کے ذہنی غلبے سے کونکر نکلا جائے۔ افسوس کافی تسلی ہے کہ ہم اس کی علمی قیادت کو چیلنج کر سکیں:

مولانا کی مطالعائی و سعیت ناپید اکار تھی۔ مثلاً اسد اللہ خان میر حٹھی نے "اجمیعت" وعلیٰ کے آزاد فنبری میں لکھا تھا کہ:

"ان کے مطالعے کی بولمنیوں کے پھیلوں کا حال یہ تھا کہ انقلاب فرانس سے متعلق کسی نے سوال کیا تو اس کا جواب اس طرح دیا گیا خود انقلاب فرانس کے بانی ہیں۔ ایک صاحب نے پنگ بازی کی تاریخ پوچھی تو اس طرح تفصیلات بیان کیں کہ رشح شخص بہوت ہو گیا۔ ایک ہندو نوجوان کشم چذر ایم اسے ہمارے ساتھ قید فنا نے میں فلاسفہ کے نام سے موسوم تھا، اس نے مولانا کو صرف مولوی سمجھا اور ان کے علم سے متعلق منذہ تھا۔ ایک دن میر حٹھکانے سے پورپی فلسفہ کی تازہ ترین کتاب منگرا ای اور دوچار استھیول کے ساتھ صلاح کر کے مولانا کی خدمت میں حاضر ہوئے ان سے کہا کہ فلسفہ پرنسن سے تازہ کتاب آئی ہے لیکن اس کے مندرجات اتنے دقیق اور پیچیدہ ہیں کہ سمجھ میں نہیں آرہے۔ براہ کرم ان کے سمجھنے میں مدد فرمائیں۔ مولانا نے کہا میرے پاس چھوڑ دو میں اسے کل کسی وقت دیکھ کر تباوں گا کہ اس میں کیا لکھا ہے۔" اگلے روز دلنو جوان مولانا کے پاس گئے مولانا نے دریافت کیا تھا اسی سمجھ میں کیا

چیز نہیں آئی؟ انہوں نے کہا ہم تو اس میں سے کچھ نہیں سمجھے۔ مولانا نے پہلے اس کے ابتدائی مطالب بیان کئے پھر ساری کتاب کی حقیقت بتادی اور ساتھ ہی ساتھ نشانہ ہی کردی کہ مصنف نے فلاں فلاں جگہ مھر کر کھاتی ہے۔ وہ نوجوان بولفیٹے میں کسی کو پہنچنے پر ہاتھ دھرنے نہیں دیتا تھا، دنگ رہ گیا۔ ہر کسی سے کہتا تھا کہ مولانا کا دماغ قربت کا مجزہ ہے:

شیخ فتح پوری نے ان کی اس علمت ہی کا تذکرہ کرتے ہوئے لکھا تھا کہ:

”ان کی زندگی ایک خاص ساچھے میں ڈھل کر وہ نہ ہو جاتی جو ہمارے سامنے آئی تو وہ خدا جانتے کیا کیا ہو سکتے تھے۔ وہ اگر عربی شاعری کی طرف توجہ کرتے تو متبینی و بدریع زبان ہوتے۔ اگر محسن دینی و فدیبی فلاج اپنا شعار بنالیستے تو اس عہد کے ان قسم ہوتے، اگر محسن علوم حکیمی کے لیے اپنے آپ کو وقت کر دیتے تو ابن رشد اور ابن طفیل سے کم درجہ کے مشکم و نیلسوف نہ ہوتے۔ اگر وہ فارسی شعرو ادب کی طرف توجہ ہوتے تو عربی و نظری کی صفت میں انہیں جگہ ملتی۔ اگر وہ قصوت و اصلاح اخلاقی کی طرف مائل ہوتے تو غزالی اور رازی سے کم نہ ہوتے اور اگر مسلک اختیال اختیار کرتے تو

تو دوسرے واصل بن عطا ہوتے ہیں۔<sup>4</sup>

اسی مضمون میں نیاز لکھتے ہیں کہ:

”ایک بار حکماء اسلام کے سلسلے میں این طفیل کا ذکر آگیا تو مولانا نے اس کی مشہور کتاب حجی بن یقظان کی پوری داستان ایک نشست میں اس طرح سنادی کو گیا وہ اس کے حافظ رکھتے ہیں۔“

اور یہ سب مطابعے کے کلامات تھے۔

فرمایا: "اس وقت ہیری عمر ۴۸ برس ہے، آٹھ سال نکال دیں ساٹھ سال کے دن شمار کریں تو  
۲۱۴۰ ہوئے ہیں۔ اب اس میں قید و بند کے دن بھی ہیں، عالمت کا زمانہ بھی اور ادھر ادھر کی  
مشغولیتوں کے ایام بھی، میرا خیال ہے کہ میں نے عمر کے اس مرحلہ تک پندرہ ہزار کتابیں ضرور  
دیکھی اور پڑھنی ہیں۔ اور بہت ستم کتابیں اس قابل ہوتی ہیں کہ انہیں البتا می پڑھا جائے۔ اکثر

غلوت پندی  
۔ تہذیب خواہ کسی حالت میں آئے اور کسی شکل میں۔ میرے دل کا دروازہ ہمٹ کھلایا گے۔

۹ ابتداء ہی سے طبیعت کی انعامات کچھ ایسی واقع ہوئی تھی کہ خلوت کا خواہاں اور جلوت سے

گنیزہ اس رہنمائی

• لوگ لڑکن کا زمانہ تھیل کو دیں پیر کرتے ہیں، مگر پاہ تیرہ برس کی عمر میں میرا یہ حال تھا کہ کتاب

لے کر کسی گوشے میں جا بیٹھتا اور کوشش کرتا کہ لوگوں کی نظرؤں سے او بھل دیوں۔  
و لوگ اگر میری حادث سے رُخ پھیرتے ہیں تو بجاۓ اس کے کو دل گلہ منہ ہوا اور زیادہ منتگزار  
ہونے لگتا ہے۔

• میں نے سیاسی زندگی کے ہنگاموں کو نہیں ڈھونڈا تھا، سیاسی زندگی کے ہنگاموں نے مجھے  
ڈھونڈنے نکالا۔

• جب کبھی قید خانے میں ساکرتا ہوں کہ فلاں قیدی کو قید تہائی کی سزا دی گئی ہے تو حیران  
رہ جاتا ہوں کہ تہائی کی حالت آدمی کے لیے سزا کیسے ہو سکتی ہے؟ اگر دنیا اس کو سزا سمجھتی  
ہے تو کاش ایسی سزا میں عمر بھر کے لیے حاصل کی جاسکیں۔

دعا بر خاطر مکتب (۲۹ اگست ۱۹۷۲ء)

مولانا کی خلوت پسندی ضربِ اشل تھی، ان سے مدنی الواقع بہت مشکل تھا، مولانا غلام رسول  
حمر کو پاکستان سے بلوایا کہ فلاں مسئلے پر ہاکر مل جائیں۔ وہ گئے اور ان کے ہمہان ہوئے۔ ہفتہ گزر گیا  
یعنی مگر ہلاکر ملاقات مفقود، فاضی عبد الغفار بھی وہیں ٹھہرے تھے۔ مولانا مہر نے ان سے کہا کہ مجھے  
دیکھ جانا ہے، ہفتہ ہو گیا ہے اور مل نہیں رہے، انہوں نے کہا خود مجھے یہاں پندرہ دن ہو  
جگہ میں اور ابھی تک ملاقات نہیں ہوئی۔ اجمل خان سے کہا تو اس نے ایک عجیب قصہ سنایا کہ  
تجھے ہیں بارہ روز سے آئی ہوئی ہیں۔ کل صبح پایس باغ میں انہیں دیکھا تو کہا، ہا، آپ کب سے  
آئی ہیں؟

مولانا مہر نے بتایا وہ سویں دن ملاقات ہوئی تو فرمایا اس مسئلے کو کسی اور صحبت پر اٹھا رکھتے  
ہیں، اور میں اسکے روز جائزت سے کر خالی خوئی آگی۔

مولانا ملاقاتوں کے عادی ہی نہ تھے۔ وہ اپنی خلوت کو جلوت اور اپنی تہائی کو انجمن سمجھتے  
تھے۔

**ذائق احباب** | مولانا کا زمانہ تعلیم و سلوں سے خالی رہا۔ والد انتہائی سخت گیر تھے۔ ان کے  
زندیک بچوں کے لیے مگر سے باہر کی آب و ہوا مضر تھی۔ کسی کھیل کو دیا  
سیرو تھریخ کا تصور ہی نہ تھا۔ سبھی کچھ مگر کی چار دیواری میں تھا۔ مولانا کا بیان ہے کہ وہ مگر کی چوکٹ

سے باہر قدم نہ رکھ سکتے تھے۔ هرف بھر کے دن والد کی بیعت میں جامع مسجد جاتے یا ان کے نام خاص حافظہ دلی اللہ کے ہمراہ سال میں صرف دو دفعہ شہر جاتے تھے۔ اس حالت میں کسی دوست کے پیغام ہونے یا کسی کے دوست بننے کا سوال ہی نہ تھا۔

جب قلم کا سفر شروع کیا اور خطابت کے میدان میں قدم رکھا تو دوستوں کا ایک مختصر حلقوں پیدا ہو گیا۔ لیکن سیاست کے فارزار میں داخل ہوتے ہی ختم ہو گیا۔ طبیعتاً کم آمیز تھے۔ اسی کے بعد دوستا نہ روایت لفظ صریح ہو گئے۔ حتیٰ کہتر کے لفظت شانی میں فیر سیاسی احباب کی بھی صحبتیں غنقا ہو چکی تھیں۔ مولانا عبدالرزاق میخ آبادی کی روایت کے مطابق ابتدائی عہد میں شفرا، الملک، حکم سید محمد صادق لکھنؤی، خان بہادر رضا علی وحشت۔ آغا حشر کاشمیری، موبیدزادہ آغا جلال الدین، ڈپٹی بھرم الدین اور قاضی نور الاسلام مولانا کے بھی دوست تھے۔ شفرا، الملک، حکم محمد صادق لکھنؤی میا محل کے شاہی معراج حکومتیہ محمد قاسم علی لکھنؤی کے فرزند نواب حیدر یار جنگ طباطبائی کے داماد اور حکمتہ کے نامور طبیب تھے۔ خلیف، بردار، متواضع، تقدیم، خوش مزاج، وضفدار اور وشن خیال خان بہادر علائی وحشت کلکتہ کے نظر گوشائی اور مشہور اساتذہ سخن میں سے تھے۔ آغا حشر، مولانا کی دوستا نہ کڑی کے ابتدائی رکن تھے۔ اب اپنے اور مولانا سے مل کر عیالی مشریوں سے منافہ کرتے رہے۔ آغا صاحب میخ آبادی سے ملے تو کہنے لگے۔

”ابوالکلام رٹپین میں بھی ابوالکلام تھے۔ ہماری خوب چھنٹی تھی۔ میں نے ان سے بڑھ کر ذہن اندی دیکھا ہی نہیں۔ آغا جلال الدین، سید جمال الدین افغانی کے رفقاء میں سے تھے اور کلکتہ میں جبل المیں نکالتے تھے۔ اس اخبار کا انقلاب ایران میں بڑا ہاکم تھا۔ آخر عمر میں نایا ہو گئے۔ فارسی اور عربی کے بے پناہ انسان تھے۔ ڈپٹی نجم الدین انتی برس کے تھے اور مولانا کے ان احباب میں سب سے محترم تھے۔ سید جمال الدین افغانی کی محبت سے متاثر ہو کر طازمت سے استغفار دے دیا اور اس کے بعد قومی تحریکوں میں حصہ لیتے رہے۔ ان ڈپٹی صاحب ہی کے بھتیجے قطب الدین الہلال کے میخر ہے۔ اس زمانہ میں گریجویٹ تھے۔ ان کا بیانہ سلطان ٹیپو شہید کے خانہ ان میں ہوا تھا۔ قاضی نورالانعام کی مولانا سے دوستی کا ایک ہی سبب تھا کہ وہ اشعار

کے بر محل استعمال میں یہ طبعی رکھتے تھے۔ انہیں حفظ شعر میں یہ خصوصیت حاصل تھی کہ جب تک چاہتے شعر میں لگفتگی بجاتی رکھتے، مولانا مصنفوں کی رعایت سے مناسب حال شرپوچھتے اور وہ بر محل بتادیتے۔ پھر جب مولانا عملی سیاست میں داخل ہوتے تو ان کا حلقة احباب یکسر ہدیل گیا۔ جو لوگ ان کے ہم سفر تھے، انہی میں سے بھی دوست بنتے چلتے گئے۔ ابتداء حکم اجمل خان، اور سی۔ آر۔ داس، پھر پنڈت مونی لال نہرداور، ڈاکٹر محمد الفزاری، پھر پنڈت جواہر لال نہرداور، مولانا بھائی ڈیسائی، نیاز مندوں کا حلقة بہت وسیع تھا۔ مک کے نامور سیاسی رہنماء، معروف اہل قلم، بلند پایہ خطبار اور جیہد علماء ان میں شامل تھے۔ بعض اہل قلم کے سیاسی عقائد ان سے مختلف تھے۔ یعنی شخصی طور پر عقیدت رکھتے۔ مولانا ان سے اخلاص برتر تھے اور اتفاقات کرتے تھے۔ مثلاً غلام رسول مہر کی ذہنی وجہ است پر اعتماد کرتے، عبد الجمید ساک کو خوشی سے ملتے، ان کے ابی چنکلوں سے مخطوط ہوتے، مولانا عبد القادر تصویری سے تعلق خاطر رکھتے ان کے فرزندہ محی الدین تصویری کو عزیز سمجھتے۔ اصفت علی پر بھروسہ کرتے اور عبد الرحمن کو اپنا ہی سمجھتے تھے۔ مولانا حبیب الرحمن خان شیروانی (رواب صدر یار جنگ) سے ان کی ذاتی و دوستی اور اس کے عقق کا انکشاف اس وقت ہوا جب عبار خاطر منظر عام پر آئی اور لوگوں کو معلوم ہوا کہ مولانا کے صدیق نکم بھی ہیں جنہیں سیاست کے ودمہ سے شاید بھر تھان نہیں۔ اور نہ اس سفر کے مختلف راستوں میں کہیں ان کے قدموں کی کوئی سی چھاپ ہے۔

مولانا حبیب الرحمن شیروانی ۵ جنوری ۱۸۷۶ء کو صبح کے وقت اپنے آہانی قلم جھیکن پور میں پیدا ہوئے۔ والد نے بیٹے کے نام پر حبیب گنج بسایا اور ان کے لیے ایک گڑھی بسائی۔ میر عثمان علی خان سنے دکن بلوار کے صدر الصدروی کے علاوہ نواب صدر یار جنگ کا خطاب عطا کیا۔ وہاں تیرہ برس تک شہزادی امور کے ناظم کی حیثیت سے کام کیا۔ پھر سکند و شہ ہو کر المددہ میں علامہ بخشی کے ساتھ شریک ارادت ہوتے، مسلم یونیورسٹی علی گڑھ میں شعبہ دینیات کے اعزازی صدر رہے۔ دارالمحضین اعظم گڑھ کے مستقل صدر اور مسلم انجمن کیش کا نفرین کے جزو سیکڑی ہوئے۔ کئی ایک ملی و ادبی کانفرنسوں کی صدارت

کی اور جامع و مانع صد اسرائی خلبات پڑھئے جن کا ادبی و علمی دنیا میں ہمیشہ چرچا رہا۔ کئی ایک کتابوں کے مصنف تھے۔ مولانا آزاد سے پہلی ملاقات ۱۹۰۵ء میں ہوئی جس کا آپ کی عمر ۳۹ برس اور مولانا ابرس کے تھے۔ ۱۹۵۰ء میں آپ نے وفات پائی۔

ایک صحبت میں کسی دوست کا لگلگ کیا جادہ ہاتھا۔ فرمایا:

”اس طرح لگد کرنے سے انسان اپنی شکست کو نمایاں کرتا ہے۔ دوستوں کے اختاب میں اختیار کرو۔ بھیر جمع نہ کرو، ہر شخص دوستی کا اپنے ہو تو نہیں ہوتا۔ لیکن دوست نہ ہو تو نہیں اجڑ محسوس ہوتی ہے۔ جس طرح زندہ رہتے ہے کے لیے سانس یعنی اصر و دی ہے اسی طرح دوست سفر حیات کا ذرا زمرہ ہیں۔“

**بذریعہ سخنی** بعض دوستان صحتیوں میں بذریعہ سخنی کا جو ہر مطابقات کی حد تک مزروع کھلتا تھا۔ عرب شعراء کی حاضر ہوا بیان، عرب مکار کی دیققہ سخنیاں اور عرب کیزروں کی بڑتے گوئیاں ان کے حافظے میں ظہر رکھیں۔ اپنی نکتہ رس طبیعت سے انہیں اور نکھار دیتے۔ کئی مسئللوں میں ان کے جواب اختصار کلمات کی رعایت سے خوب ہوتے اور بعض سیاسی سنگیوں کو مطابقات سے ٹال باتے۔ اس ذخیرہ کو ایک علیحدہ کتاب میں جمع کیا جا سکتا ہے۔ بذریعہ سخنی سے متعلق ان کی رائے محنتی کہ سخن اور ظرافت میں وہی رشته ہے جو مُشْنُ اور نِزَاکت میں ہے۔“

مولانا حبیب الرحمن لدھیانوی کسی قدر بے تکلف تھے۔ ادب ملحوظ رکھتے لیکن جو پڑھنا یا کہنا ہواں سے رکھتے نہیں تھے، مولانا سے کہنے لگے۔

”حضرت یہ دھلی والے ایک دو کے سوا کسی کو دھلی کا سارہ بیکیٹ نہیں دیتے۔ ان کے تزویک جو لوگ اب دھلوی ہونے کا دعویٰ کرتے ہیں وہ لگشہ وصل کی مہتمم عمارتوں کے روڑ سے ہیں۔ ان کے تزویک اب ڈیڑھ پونے دو غاندان ہی دھلوی ہیں۔ باقی سب سارا ڈھستی کے زمانے میں ادھر ادھر سے آتے تھے، ڈپٹی نذیر احمد کو دھلوی نہیں ملتے۔ حسن ناظمی کے بارے میں ملتے پشکن ڈال لیتے ہیں، محمد حسین آزاد میں بھی میں سمجھ نکالتے ہیں اور حالی تخریب اپنے پتے ہی کے تھے：“

مولانا مسکراتے فرمایا:

مولوی صاحب چھوڑتے ہیں۔ آپ کیا بے مزہ کہانی لے پیٹھے ہیں۔ یہ سب خوش فکر وں کی چونچیں ہیں جانتے کن حسرتوں کو یاد کر کے طعن و طنز کے انگن میں انگڑا ایساں لیتے ہیں:

مولانا حبیب الرحمن بات قطع کرتے ہوئے بولے:

حضرت، وہ تو آپ کو بھی دھلوی نہیں مانتے!

فرمایا:

مولوی صاحب وہ عصیک کہتے ہیں جس دھلی کو وہ یاد کرتے ہیں یا جس دھلی سے کبھی ان کا ناطہ مخفا۔ اس دھلی کا اب تماہی تماہی بے بان غائب ہو چکا ہے۔

آپ لوگ اردو کے نگروٹ، دو قلمو معلق کے سلاطین، زہان ان کی یا ان کے متسلین کی بجور کرخداوں کے ساتھ کھیلانہیں، یا جس نے میر قربان علی کی داستان گھنی کا حظ نہیں اختیا را، مھٹو بھشار اسکے ہاں او جھڑی نہیں کھائی۔ پھر سری اور چھنکی پر اعتماد نہیں چکھا، گھمن کیابی کے ہاں پھرا نہیں ڈالا۔ ملن نالی سے کھوٹیوں میں پانی نہیں اتر واایا، چجزہ آئندہ نہیں کیا، مرزا چپاتی کے بلیدوں کی پایاں نہیں دیکھیں، سمجھنے ہماری دا لے کے ساتھ ڈنڑا نہیں پیٹے، میر ٹوڑو سے لکھتا نہیں رہا، مرزا ٹخڑو سے جو شاندہ نہیں لیا، اس آستان قوڑ سے ڈھوکہ نہیں سنی اور نہ کبھی فلاں مخفیہ اور فلاں رفاقت کافن دیکھا ہے وہ بھلا اپنے دھلوی ہونے کا ثبوت کیونکر لاسکتا ہے؟ اور اس کے دھلوی ہونے کی سند کہاں سے دی جا سکتی ہے؟

مولانا کی بذکر سمجھی یا حسن تفضل اسی ڈھسب کی تھی کہ بعض سوالوں کو اس انداز کے جھلوک کی سکوٹیوں کے حوالے کر دیتے تھے۔

**علمہ الہمال** سے سلوک

الہمال کے علی میں فضل الدین مولانا کے میکڑی اور پریس کے نگران تھے۔ الہمال ہفتہ دار کے سینج قطب الدین، ڈپٹی نجم الدین کے بھتیجے اور ایک مستعد گر بھرپڑتے تھے۔ ان کے علاوہ پریس اور دفتر کے ساتھ کچھ اور لوگ بھی تھے۔ الہمال کے عہد اقل میں سید سلیمان ندوی، مولانا عبد اللہ الفصاری، مولانا حامد علی صدیقی، مولانا عبد الوہید کانپوری اور

اور مولانا عبدالسلام ندوی ادارہ تحریر میں رہے۔ ایک اور صاحب مرزا احمد عسکری انگریزی معلومات کی حد تک ادارہ تحریر کے معاون تھے۔ دوسرے دور ۱۹۷۲ء میں عبد الرزاق میخ آبادی کا تھا۔ "اہلal" دور اقل کی بندش کے بعد اس سال تک کسی نے کچھ نہ کیا، پاکستان بننا اور سید سلیمان ندوی ہندستان سے پاکستان تک گئے۔ معلوم ہوا مولانا سے تاریخ ہیں۔ اس کا ذکر ایک علمی فصل میں ہے۔ ان کے سوا اور کسی رکن ادارہ نے نہ کبھی مولانا کو متهم کیا اور نہ کبھی ان سے متعلق باوسطی یا بدا و است اشارہ یا کذبہ کوئی لکھا گیا۔ مولانا عبدالسلام ندوی نے یہاں تک لمحاتاکہ جس کسی نے مولانا ابوالکاظم کے طرز نگارش کی نقل کرنا چاہی دہ میلک کذا اب پور کر رہا گیا۔ عبد الرزاق میخ آبادی مولانا کے ساتھ ۲۳ سال رہے۔ وہ عیوب و ثواب "دوفیس" واقع تھے اور حق گئی سے رکتے بھی نہیں تھے۔ ذکر ازاد" کے دیباچہ میں لکھتے ہیں،

"مولانا سے میری رفاقت کی عمر ۲۳ سال ہے۔ وہ ایک ہمدرگر شخصیت تھے۔ محروم اسرار دین تھے۔ مفسر قرآن تھے، محدث تھے، فقیہ تھے، فلسفی تھے، مورخ تھے، ادیب تھے، خلیفہ تھے، اخا پروانہ تھے، اخبار فویں تھے، سیاسی مدبر تھے، قومی پیدار تھے،

### مجاہد درست تھے"

ہے زنگ لالہ و گل ولسرین جداجدا

سب حیثیتیں ایسی تھیں کہ ہر حیثیت پر ریسرچ ہو گی، لکھا میں لکھی جائیں گی، تو فتح یزدی شامل حال ہوتی تو خود را تم کے پیش نظر اس سلسلہ میں قلم کا پورا سفر ہے۔

انہوں میخ آبادی مولانا کے بعد ایک دو سال ہی میں چٹ پٹ ہو گئے، وہ لکھتے ہیں:

"مسلمانوں کے یادخون مولانا کو نہیں گی میں بڑے بڑے دکھنہ پڑے؟"

ادھر جن بزرگان عظام کو مولانا سے شکایتیں پیدا ہوئیں، سید سلیمان ندوی ان کا تمدح تھے۔ ان کی شکایت سرانی کا اور چھوڑ بہتان یا عیوب تھا، وہ غالباً اس گمان میں تھے کہ فلاں شیخ سے بیعت ہونے کے بعد انہیں قربت الہی کا اعتماد حاصل ہو گیا ہے اور مولانا چونکہ ان کے شیخ سے بیعت ہیں، لہذا اگر وہ زندگی ہیں۔ ورنہ سلیمان سمیت عملہ اہلal" میں کبھی کسی نے یہ نہیں کہا، کہ مولانا کے ذمے ان کے واجبات ہیں یا مشاہروں کی رقم بقاوارہ گئی ہے۔

مولانا کا عملہ سے وہی سلوک تھا جو جہاں توں کا اپس میں ہوتا ہے، اور ایک کہنے کے لوگ بایہم دکر

میل جوں رکھتے ہیں۔

**سفر کی عادت** مولانا خلوت پسندی کی عادت را سخن کے باوجود سفری مزاج رکھتے اور بیرون فی الارض کے دلادہ تھے۔ ابتدائی دور میں کہابھی سیاست میں داخل نہیں ہوتے تھے۔ وہ ہندوستان کے ہر اس شہر میں گھوسمے پھرے اور بھرے ہے جہاں اجتماعی علمی تحریک یا کوئی اس طبقاً اواہہ تھا، اس وقت ٹکڑتے، بیسی، لکھنؤ، دھلی اور انہم جماعت اسلام بنتی تو لاہور سالانوں کے تہذیبی مرکز تھے، مولانا نے ان شہروں کا سفر اپنا معمول بنایا تھا۔ الہلال کے زمانے میں بھی یہی شعاع رہا، موسیم گراماہوتا تو مسوار ہی دا، جینگ یا کسی دوسرے صحت افزای مقام پر چلے جاتے۔ ۱۹۰۴ء میں بلاد اسلامیہ کا سفر کیا۔ عراق و مصر کے پھر پیرس تک پہنچ کر واپس آگئے۔ جب تک ملکی سیاست آزادی کے دروازے تک نہ پہنچی اور ہندوستان آزاد نہیں ہو گیا۔ وہ کم آمیزی اور خلوت پسندی کے باوجود سیاست تر نہیں لیکن سفر میں ضرور رہے، سارا ہندوستان ان کی جو لالاں کاہ تھا، اپنے زمانہ فذارت میں واپس کے سفر کو گئے۔ راستے میں ترکی تھبیرے، وہاں کئی مجلسوں کو خطاب کیا۔

فرمایا:

”میں نے آدھا عالم سفر سے حاصل کیا ہے۔ مطالعہ کی تہذیبوں نے مجھے ذہنی بالیدگی بخشی لیکن سفر کے مشاہدوں نے میری نگاہ کو وسعت دی جو لوگ سفر نہیں کرتے وہ بسم اللہ کے گنبد میں رہتے ہیں۔ سفر انسان کو قوموں کی سرگزشت اور ملکوں کی تاریخ کا بالا سطح علم بخشا ہے جس طرح سائنس کے معلموں میں حقائق اشیاء کا ادراک ہوتا ہے اسی طرح سفر سے صفات انسانی کی حقیقتوں کا علم ہوتا اور مختلف اقوام کے امزیروں طبائع کا پتہ چلتا ہے“

**مومبوں سے لگاؤ** مولانا کو جاڑے کا موسم حدود بوجہ عزیز تھا۔ وہ سردی پر جان دیتے تھے۔ ان کے سیلے کتابوں کی صحبت، سگریٹ کے کش، خلوت کا سرروں چائے کی پیالی اور جاڑے سے کی ٹھنڈی رشہ کے حاتمین سیلے غبارِ غاطر کے خط محترمہ، جنور ۱۹۳۷ء میں رکھتے ہیں۔

”اوائل عمر سے میری طبیعت کا بجیب حال ہے۔ بگرمی کتنی ہی معتدل ہو مگر مجھے جلد

پریشان کر دیتی ہے۔ ہمیشہ سرد موسم کا خواستگار رہتا ہوں۔ موسم کی خلی میرے یہے زندگی کا اصلی سرمایہ ہے، سردی میں جس قدر بھی زیادتی ہو موسم کا حسن اور زندگی کا عیش ہے۔ میرے تجھیل میں عیش زندگی کا سب سے بہتر قصور کیا ہو سکتا ہے ہب جاری کا موسم ہوا اور جاڑی بھی قریب درجہ انعام دکا۔ رات کا وقت ہو، آتش دان میں اُو پنچے اُو پچھے شعلہ بھڑک رہے ہوں اور میں کمرے کی ساری مندیں چھوڑ کر اس کے قریب بیٹھا ہوں اور پڑھنے یا لکھنے میں مشغول ہوں، بار بار ایسا ہو اک اس خیال سے کہ سردی کا زیادہ سے زیادہ احساس پیدا کروں۔ جذری کی راتوں میں آسمان کے پنجے پینچے کر بس کی چاہتے پیتا رہا اور اپنے آپ کو اسی دھیکے میں ڈالتا رہا کہ آج سردی خوب پڑ رہی ہے، لوگ گرمیوں میں پہاڑ جاتے ہیں کہ وہاں گرمیوں کا موسم بہر کریں۔ میں نے کئی بار جاڑوں میں پہاڑوں کی راہی کہ وہاں جانے کا اصلی موسم ہبی ہے۔

”غبارِ خاطر“ کے ایک دوسرے خط میں لکھا ہے کہ:

سخت سردی میں الہری شال لے کر کھلی فضا میں سونے سے جو اہتزاز پیدا ہوتا ہے اس کا مزہ ہی دوسرا ہے، ان المحبوں کی لذت کا احاطہ کرنا شکل ہے؛

سفارشوں سے اہتزاز مولانا کاروباری سفارشوں سے ہمیشہ محترم و متفقر ہے۔ ایسی سفارش کرنا وہ مستحقین کی حق تلفی سمجھتے اور سفارش ماننا اپنے فرائض میں غیانت گرد انتہتے۔

اپنے ہنری و ایمنی خان کی اس خواہش کو کہ وہ ملکتہ کارپوریشن کے چیف ایگزکٹو افسر بننا چاہتے ہیں، جس سختی سے مولانا نے مرتد کیا اُس کا ذکر ہمیشہ گان کے تذکرہ میں آچکا ہے۔ ایک دوسراؤ قد راقم کا انکھوں دیکھا ہے۔ لاہور میں سید عطاء اللہ شاہ بخاری کے ایک معتقد کارخانہ دار تھے۔ انہیں لو ہے کی ضرورت تھی اور لوہا ان دنوں مرکزی حکومت کے پڑت سے ملتا تھا۔ وہ شاہ جی کو اٹھا کر اور شاہ جی راقم کو لے کر دھلی گئے، وہاں بن بلائے مولانا کے ہاں پہنچے۔ مولانا نے ملنے سے انکار کر دیا۔ شاہ جی کو اپنے تعلق خاطر پر اعتماد تھا۔ اصرار کیا ملنا

انکار کر پچھے سئے۔ شاہ جی نہ ٹلے تو مولانا اندر سے نکل کر ڈرائیور دم میں آگئے ان کا چہرہ  
نخست سے تمارا بات تھا۔ شاہ جی کی بات سئی تو اُگ بگولہ ہو گئے فرمایا:

”۱۹۷۲ء سے مسلمان صوبوں کی کانگرسی وزارتوں اور ہندو صوبوں کے مسلمان وزیروں  
کا انچارج ہوں ان کا محاسبہ ضرور کیا ہے یہیں ان سے سفارش کبھی نہیں کی۔  
اپنے نیرے بارے میں غلط اندازہ کیا ہے اور اس کے بعد جیوٹ سے اندر  
لوٹ گئے۔“

شاہ جی کے ساتھ مولانا کا سلوک فی الواقع غلط تھا، مولانا اگر بنے نیاز تھے تو شاہ جی بھی غیر مند  
تھے، مولانا کے متعلق انہیں اپنے ذہنی اعتماد کا صحیح اندازہ نہ تھا، بہر کیف مولانا آزاد اس قسم کی  
نشانشوں کے معاملے میں آخری عمر تک بے لحاظ تھے۔

**مناظرہ سے اجتناب** | مولانا نے اول عمر میں اپنے بڑے بھائی ابو نصر اور آغا حشر کا شیری کے  
ساتھ مل کر اور یہ سماجیوں اور عیسائی مشتریوں سے زوردار مناظرے  
لئے تھے لیکن پھر ان سے باختہ اٹھایا ان کا خیال تھا کہ فریقین مید رچائیتے ہیں۔ لیکن فائدہ کسی کو  
نہیں پہنچتا، نہ مدیر بکونہ جماعت کو مذکور کو، اور نہ مدت کو، غرب حکما میں کسی کا قول بیان کیا  
گئے۔ مناظرہ غلطی کا جامہ ہے۔ اس سے لیقین گھٹتا اور اضطراب بڑھتا ہے۔ لوگ تماشائی ہو جاتے ہیں،  
ساتھ کیا ہے؟ پرب زبانی ہے، انسان ایک دوسرے کے عقائد سے متعلق ادب کے حدود  
بھتند جاتا ہے جو لوگ اس کے دریا ہوتے وہ عموماً عمل کی تھاہ سے محروم ہوتے ہیں۔ مناظرے  
سے حکومت ہمتر ہے۔

سیاسی میدان میں دارد ہوئے تو مناظرہ و مباحثہ سے بالطبع تنفس رہے ہے کبھی کسی نکتہ پر،  
حریض، عیب گو اور افسانہ طراز کا جواب نہ دیا۔ جو لوگ ذاتیات میں بلوٹ ہوتے انہیں مذہن لگاتے،  
پھر وہ سوچنے نے عرض کیا۔ فلاں اخبار آج کل ہچ کا مرید ہے اور پچھلے بیس سال کی مخالفت سے باختہ  
شکار مہتوں کی کر رہا ہے۔ فرمایا۔ اس کے ایڈیٹر دوں کو پڑھ چکا ہوں۔ اب اخبار کو پڑھنے کی فروخت  
نہیں۔ جو لوگ کسی مقصود کے لیے زندگی برکرتے وہ تمیں دنتیقید سے بے نیاز ہوتے ہیں۔ وہ اس  
وہ خود بھی نہیں کرتے کہ دنیا ان کے متعلق کیا سوچ رہی ہے۔ وہ خود اپنے سغل سوچتے اور

اور اپنے قدموں کی نگرانی کرتے ہیں۔ ممتازہ علم کا اصراف اور مبادلہ کی تبدیلی ہے۔ اگر اپنے فیصلوں کی سچائی پر یقین ہے تو اس کی پرواز کرو کہ دنیا تمہارے ارادوں کو شک کی نظر سے دکھتی ہے وہ لوگ بھی ہیں جن کے تصور میں تو کائنات اس کے غالتوں کی سب سے پہلی اور سب سے آخری علیلی ہے اور یہی ان کا سورہ فہم ہے۔

**مولانا سے ان کے بعض معاصروں کی خلفی کا باعث ان کا استعمال تھا۔ وہ پابندی اوقات** غلوت کے انسان تھے۔ کسی کے ہاں جاتے نہ بلاتے اپنی آنے میں اس درجہ گرم سم تھے کہ بعض لوگ جو ابتدائی زندگی میں ان کے ہم سفر اور اہلاں کے شروع میں ہم قلم تھے، اسی باعث آخر تک بگڑتے رہے اور بکاڑ ہی میں رحلت کر گئے۔ لیکن مولانا اس قسم کی ناراضی کو زین کی مرگ کا نام دیتے اور لا علاج گردانتے تھے۔

پابندی اوقات کا یہ حال تھا کہ میمع آبادی کی روایت کے مطابق ایک دن پانچ بجے شام گاندھی جی آگئے مولانا کو بھر کی توجیہ ہیں ہی نہیں، قس سے مس نہ ہوئے، فرمایا: اس وقت ملنے سے معذور ہوں گل صحیح فریجے تشریف لائیں۔ گاندھی جی بھی ہمانا تھے ہشاش بوٹ کے اور اگلے دن فوبجے صحیح تشریف لائے۔

دیوان سنگھ مفتون ایڈیٹر ریاست "کامفنون" چنان میں چھپ چکا ہے کہ وہ مولانا سے طے شدہ وقت کے مطابق مل رہے تھے، اجل خان آئے اور کہا پاک منظر پاؤں سے فون آیا ہے کہ پنڈت جی ملتے آرہے ہیں۔ جواب دیا، بول دو کہ اس وقت کوئی عزیز بیٹھا ہے وہ نہ آیں۔ اجل خان جا کر اٹھ پاؤں آگئے اور کہا، پنڈت جی روانہ ہو چکے ہیں اور راستے میں چند منٹ پنڈت گوبند بلده پنٹ کے ہاں بھری گے۔ فرمایا وہاں فون کر دو کہ اب سے ڈریڈھ گھنے بعد تشریف لائیں۔

غرض اوقات کی پابندی مولانا کے معمولات کا لازم تھا۔ وہ چھوٹ سے چھوٹے معمول کو بھی کسی بڑی سے بڑی مداخلت پر قربان کرنے کے لیے تیار نہ ہوتے، ان کا معمول تھا کہ رات جلد ہی سو جاتے۔

ہندوستان آزاد ہوا تو پندرہ اگست کو رات بارہ بجے ہندوستانی پارلیمنٹ (لوک سبھا)

یہ بخش عام حقاً چودھری خلیق الزمان بھی حلف اٹھا کر تنگا پر جم کو سلام کر رہے تھے، اگر کوئی غیر خاص  
تاریخی صرف ابوالعلام تھے جنہوں نے برطاونی مانندوں سے مذکرات کے بعد یہ دون فتح کیا تھا۔

پنڈت ہزوں سے دسوں سے بیان کیا کہ مولانا اس رات سوئے بھی نہیں۔ ان کی آنکھوں سے  
تینہ کھڑے چکی تھی۔ وہ اضطراب کی حالت میں کروٹ لے رہے تھے کہ ہندوستان میں انسان قتل ہو رہا  
تھا اُسیں اس روز سب سے زیادہ خوش ہونا چاہیئے تھا اور اس رات سب سے زیادہ ملوں تھے۔

**مولانا کی تحریر اور ان کی تقریر اور ان کی تحریر ہوتی تو وہ گفتگو رتے**

تو معلوم ہوتا کتاب کے درق المٹ رہے ہیں، ان کی تقریر بروطاً و مرتب  
جتنی طبق نسخوں کے اجزا کی طرح ایک ایک لفظ ناپ قول سے ہوتا، مولانا آزاد کی کہانی ان کی  
نیکی سے اندازہ کر لیں۔ میخ آبادی نے شروع میں لکھا ہے کہ:

”مولانا بولتے جاتے اور میں لکھتے جاتا، ہر روز ہمی طلاق تھا، جہاں چھوڑ دیتے، اگلے دن  
یہ معلوم کئے بغیر کہاں چھوڑتا تھا، لگا حصہ لکھنا مشروع کر دیتے۔ اس طرح جو کچھ لکھا  
وہ تمام تران کے بدل میں، ہر ہر، من و عن العتتائی۔“

جس طرح لکھتے اسی طرح یوئے تھے۔ پر شکوہ الغاظ، پر سہیت فخر سے، قرآن کی آیات اور ربۃ  
شمار پھر وقت کے ساتھ جیسے جیسے قلم بدلتا رہا دیلے دیلے زبان میں تغیرات آ رہا۔ ابتدائی شکل کوئی  
نہیں باطل عتفا ہو گئی۔ اب سہل و سادہ زبان میں جادو جگاتے اور انسان و سبک زبان میں قلم  
لکھتے، قلم دزبان کی اس ہم آہنگی کے باوجود نئے اور پرانے اسلوب کی ہیئت میں کوئی فرق  
ناکیا۔ اصل سحر ان کے لب ولہر اور زبان و بیان میں تھا یا ان جمازی الغاظ و مطابقی روائی و  
معنی میں تھا۔ جو تحریر کی خلافت کے دونوں میں لشکر و سپاہ کی طرح ان کی زبان و قلم سے نکلتے تھے۔

**معاصروں سے تعلق** | ان کے دوستانہ روایت سے متعلق کچھ کہنا شکل ہے۔ بس پہلی دفعہ

”بخاری حاطر“ سے معلوم ہوا کہ مولانا جیب الرحمن شیر وانی ان کے صدیقِ نکرم ہیں، خلافت کے  
ذمہ میں علی برادران، حسرت موبانی اور مولانا ظفر علی خان وغیرہ معاصروں میں سرفہرست تھے،  
پھر حکمت علی سے علاقہ تھا۔ یکن مقدمہ میں حکم اجل خان اور ڈاکٹر انصاری کے سواباقی سب

ان سے کٹ گئے اور وہ خود بھی ان سے الگ بٹکا ہی رہے، حتیٰ کہ ایک ایک واصل بحق ہو گیا۔ مولانا محمد علی قیادت میں ان کے حلفاء تھے، لیکن محمد علی عوام میں تھے اور ابوالکلام خویم کیا خواص سے بھی الگ رہے۔ مولانا شوکت علیؒ مولانا محمد علیؒ کے بڑے بھائی تھے۔ مولانا آزادؒ نے ان کے متعلق کہا تھا کہ شوکت علیؒ اور ظفر علی خان کسی تحریک کا قلعہ دنوں میں اٹھا کتے، میں لیکن قلعہ تیار ہو جائے تو انہیں نکال دو، ورنہ یکاکب ڈھانما شروع کر دیں گے۔ حضرت مولانا کے متعلق مولانا کا خیال تھا کہ سیاست کے نہیں شرافت کے انسان ہیں۔

مولانا آزادؒ ہندوستان کی حد تک گاندھی جی کے ہم خیال تھے، ہم مذاق نہیں۔ راجندر پور شادیا آچاریہ کر پلانی کے نزدیک گاندھی از مر جدید ہندوستان کا دھرم تھا اور وہ اسی میں بھارت کی شکستی اور بامیوں کی لکھتی دیکھتے تھے۔ لیکن مولانا آزاد گاندھی جی کو ہندوستان کی سب سے بڑی سیاسی طاقت اور ہندو دھرم کی سماںی گردانہتے تھے۔ سی اکرواس کو سچا ہندوستانی، موئی لال نہر کو نذر انسان اور جواہر لال کو جذباتی دوستی کہتے تھے۔ ان کے دل میں ان کے لیے بڑا اخلاص تھا۔ آجھت علیؒ کو شریک فکر کھجھتے اور عبد الغفار خان کو شریک سفر، بن رفقاء سے اختلاف تھا۔ ان کے متعلق متفق کلر کہنا ملتا تھا۔ دوسری اقتدار کی اہانت خیال کرتے۔ سردار پٹیل ان سے اور وہ سردار پٹیل سے ذہنی فاصل رکھتے تھے۔ لیکن ان کے بارے میں کبھی ہم لوڈ اربات نہ کرتے۔ سردار پٹیل کے اُسے سیدھے کلمات معلوم ہوتے تو طرح دے جاتے، فرماتے ہر انسان ایک منراج رکھتا ہے۔

سردار پٹیل اپنی خصوصیت کو بدلتے سے معذور ہیں۔ مولانا غیر بھردا من کی ہوا دے کر سیاست کا چوبہ ادادھکاتے رہے۔ البتہ ادب کے میدان میں ان کا کوئی حیثیت نہ تھا جو تھے وہ خوش چین ہی تھے۔

**کس طرح لکھتے تھے** [بلج آبادی لکھتے ہیں، مولانا کو لکھتے دیکھ کر عجیب خط حاصل ہوتا۔ ان کے ہونٹوں پر ایک خفیت سادغیریب تسمیہ کھدا اور انگلیوں میں ناپاچا ہوا قلم کاغذ کے میدان میں بے روک دوڑا کرتا۔ لکھتے وقت چہرہ ہی نہیں پورا سراپا دیکھنے کے لائق ہوتا، حسن مجسم بن جاتے تھے۔ شاید اپنی تحریر سے خود بھی لطف اٹھاتے تھے، لیکن کھڑکچکتے تو اتنے چاؤ سے سنواری ہوئی تحریر پر بے رحمی سے ٹوٹ پڑتے۔ سطروں پر سطروں کیشی چل جا رہی ہیں، لفخوں کا قتل عام ہونا ہے پھر نظر ثانی کی گئی تو پہلی نظر ثانی سے بھی طبیعت غیر مطمئن،

اب پھر چہری چلنے اور قیمہ بنانے لگتی۔ مسودہ ایسا کٹا پٹا ہوتا کہ بارہا خود اپنی سے رجوع کرنا یاد تا پھر وہ نقل کر چکا تو دوسرے دن یہ نقل بھی قیصر ہو جاتی۔ مولانا تحریر میں ایک ایک لفظ چون چن کر اور قول قول کر بھاتے سمجھے۔ محمد حسین آزاد بھی اسی زنگ ڈھنگ کے انسان سمجھے کہ الفاظ کی گھر ہیوت آخوندک جاری رکھتے، ایک لفظ بے محل ہو جائے تو سارا طلب ٹوٹ جائے۔

مولانا نے ادب، سیاست، منہب، تاریخ، فلسفہ کے تمام میدانوں میں جوانیاں کی ہیں اور ہر میدان کو مرکز کے رہنے ہیں۔ یہ واقعہ ہے کہ ایسا ہمہ گیر انشا پر دار اس ملک میں پیدا نہیں ہوا۔

رذکر آزاد صفحہ ۱۲۴ تا ۳۱۲

”اور سمجھنے میں وقت کی پابندی کے قابل بھی نہیں، اس قیمت سے ہمیشہ آزاد رہے۔ در تجمان القرآن جلد سوم اسی کی نذر ہو گئی، کوئی تحسین گے تو کتنا تحسین گے، فرمائیتے پہنچے میں دو صفحے میرے لیے غالی رکھتے۔ اخبار جمع کے دن نکلا اور ایک ہی کاتب سے کام لیا جاتا تھا، اب منکل کے بعد بدھ ہے، پروزی پر پروزے یعنی ریاضا ہوں کہ مضمون دیجئے، تو جواب آتا ہے، مودوی صاحب بے فکر یعنی یعنی صحیح رہا ہوں۔ یعنی جھوات بھی الگئی، میرے تقاضے جاتی ہیں لگا دھرستے وہی ایک جواب، لیس یعنی صحیح رہا ہوں۔ صحیح سے دو پہر دو پہر سے سپہر اندر شام ہو گئی، اب مولانا کی طرف سے پڑھا اور رہا ہے۔ پیچھے نے ہلکاں کر ڈالا ہے کیسے لکھتا ہے اور یادو صفحوں کی جگہ چار صفحے کا مضمون آرہا ہے۔ ہم رات پھر جاگ کر کسی طرح مضمون کی ہم کو مرکز تے کو وہ کی جگہ چار صفحے کئے ہیں لیکن اسکھ بجے رات ایکاں اور سلپ چلی آرہی ہے کہ مضمون میں فلاں پر اگر اس بدلت دیا جائے اور اب اس طرح لکھا جائے۔ ایک بالکل نئی عبارت، اس سے مطلب ہی نہیں کہ یہ عبارت پہلی عبارت کے برابر ہے، کم ہے یا زیادہ کمی دفعہ پھر پر کافی چھانٹ کیجاں گے تھی کہ مولانا کے لکھنے کا شیوه یہی تھا۔“

رذکر آزاد صفحہ ۱۰۸

مولانا تحریر میں سحر پھونکنے اور جادو جگانے کے عادی سمجھے؟ قدرت نے خود اپنے

ہاتھ سے ذہانت و فطانت کا ایک سانچہ تیار کیا اور صرف ابوالحکام کو ڈھال کے  
یہ سانچہ توڑ دالا۔

(ذکر آزاد صفحہ ۳۸)

مولانا فونٹن پین سے لکھتے اور کاغذ میں کوئی خصوصیت نہ برستے تھے۔ ”غبارِ خاطر“ کا  
سودہ قلعہِ احمد نگر کی یادگار ہے۔ آخری طویل خط جو سیقی کے سعلت ہے، راتم کے پاس ہے۔  
فل سیپ سائز، لیکر دار، ایک رات، چند صفحات پر انگریزی کمی ہوئی، دوسری رات خط کا مسودہ،  
کاشت چھانٹ کچھ زیادہ نہیں لیکن قام کی کاشت موبہد ہے۔

مولانا چونکہ سحرخیزی کے عادی سمجھتے اس لیے صحیح انہوں کلکھتے یا ناشتے کے بعد وہ سیارہ بجے  
تک قلم اٹھاتے تو پھر رکنا نہیں تھا خرام ایار کی طرح گل کرتے، لکھتے کہاں موئی پروتے تھے۔ رات  
کو سیاسی خط و کتابت کے مسودے تیار کرتے خطوط طویل یا مختصر، علمی یا ادبی، سیاسی یا شخصی ارجمند  
لکھتے پھر طبیعت رکتی نہ تھی بس پڑ پڑ لکھ دا لتھتے تھے۔

**ذاتیات سے پرہیز** مولانا فکی الحس، شدید الاحساس اور نازک مزاج انسان تھے، الگ عکر کے  
ایتدائی امتحارہ بیس سال ان کے لیے شورخ تھے تو اس کے بعد تمام  
ذندگی یکسان رہے کہ ان کا وجود سراپا اساتھ تھا، بات چیت کی محفوظوں میں شکنہ ہوتے یا قرطاس و قلم  
کی صحبتیوں میں فرمایا: ہلکا کے ابتدائی دور میں بعض محکمات ایسے سمجھتے کہ بعض اداروں کے  
معاملے میں قلم ذرا شور رہا لیکن پھر محسوس کیا کہ یہ راہ غلط ہے تو اس سے باہمہ اٹھایا۔

ہر دور میں لوگوں نے ریکارڈ سے ریکارڈ جملے کئے اور جو مرے میں آیا کہہ ڈالا، لیکن آپ  
نے ذاتیات کے مباحث اپنے قلم زبان کے لیے شجرِ ممنوعہ ٹھہر لئے۔ اور ان سے عمر بھر  
بے نیاز رہے، کسی کو رسیدہ ہی نہ دی۔

ملحق آبادی نے ذکر کیا تھا میں ۱۹۲۸ء کا ایک خط نقل کیا ہے۔ یہ وہ زمانہ تھا جب علی یادوں  
سے تعلماں منقطع تھے اور وہ ان پر کہیں نہ کہیں ایک آدمی جملہ کس دیتے تھے، اس خط میں لکھتے ہیں۔  
”بعض اشخاص نے مجھ سے کہا ہے کہ اپنے کسی صنفون میں آپ نے شوکت علی صاحب“

کو بہت بر لکھا ہے۔ جہاں تک میرا خیال ہے آپ کی کوئی تحریر اس قسم کی نہ لکھی ہوگی۔ بہر حال اس کا خیال رکھنا چاہیے کہ شخصاً کسی کی برائی نہ کی جائے اور جو کچھ لکھا جائے اعتماد سے باہر نہ ہو۔

مسلم لیگ نے مولانا کے خلاف جو طوفان کھڑا کیا وہ کامیابی کی گفتار کی انتہا پر رہتا۔ نیاز منقدرتاً سپر پر ہم سختے۔ ترجمان احرار و روزنامہ آزاد بھی جواباً طعن وطنز کی زبان استعمال کرنے لگے۔

\* زندگی نہ بھڑک اٹھنے کا نام ہے نہ بچھ جانے کا بلکہ سلکتے رہنا ہی زندگی کا نام ہے۔ معاملہ سخن لسترانہ ہوتے عقیل ہے۔ لیکن برائی کا جواب برائی نہیں۔ لیگ کی اپنی

زبان ہے اور وہ ہماری زبان نہ ہوئی چاہیے۔ الگ سب دشمن بھی زبان ہے تو چھر قومی اخلاق کا خدا حافظ ہے۔ اس سے کوئی عمدہ فصل تیار نہ ہوگی؛ وہ لوگ جو کہتے ہیں پہنچ دو۔ انہیں شاید حق پہنچا ہے۔ لیکن اپنی زبان کو اکلووہ دشمن نہ کرو، ابھی سخت و سلطانِ الفاظ سے قومی معاملات حل نہیں ہوتے۔ میں جانتا ہوں آپ لوگوں کو مجھ سے اخلاص ہے لیکن اخلاص واردات کی راہ میں دوسرا ہیں۔ طیش و غصہ نہیں، جن لوگوں کو جذبات نے انداکر دیا ہے۔ یوردمانگ کے بجا کے پیٹ سے سوچ رہے اور دل کی جگہ زبان سے محوس کر رہے ہیں انہیں ایک دن اس کا شدید احساس ہوگا اور تب وہ اپنے ہی تجربوں سے تاریخی سبق حاصل کر لیں گے۔ بہر حال یہ باتِ حق سے یہ نہیں اترتی ہے کہ آپ لوگ یہ زندگانوں اور آوارہ زبانوں کے سامنے بازار میں ڈنٹر پلیں۔

سید عطاء اللہ شاہ بخاری کو راقم کی موجودگی میں کہا "شاہ جی خطابت آپ کو عظیم الہی ہے صحیح چیز عظیم الہی ہو اس میں درشتی نہ ہوئی چاہیتے" جو لوگ حریف بذله نہیں ان کے ذکر سے بھتاب ہی بہتر ہے۔ طعن وطنز کرو انسانوں کی بیمار زبانوں کا بیان ہیں۔ آپ ماشاء اللہ عتابت کے سمندروں سے موتی نکال لاتے ہیں آپ کو ان چھوٹی موتی ندیوں سے کیا نہستہ، جو صرف سُنگِ ریز سے اگاتی اور ریت پھکلتی ہیں۔

مولانا حبیب الرحمن لدھیانوی سے ۱۹۷۶ء کے انتخابات میں کسی مسئلے پر کچھ کہرو ہے تھے تو مولانا مظہر علی اٹبر کی اس تقریر سے پریشان ہو گئے جس میں انہوں نے قائد اعظم کو کافراً عالم کہا اور ان کے نکاح کا قصہ چھپڑا ابھا، فرمایا:

”یہ سیاسی لڑائی نہیں۔ ایک ایسی مبتذل بات ہے جو الفاظ کی رعایت سے کھٹی سکتے ہے۔ تین دفعہ ان اللہ و انما الیہ راجعون پڑھا پھر فرمایا، مولوی صاحب آپ بازی ہار گئے ہیں۔“

”فرمایا：“

”جو لوگ قومی اخلاق کے مبادیات نہیں جانتے وہی اس قسم کی ذاتیات کو زبان دیتے ہیں۔“

**صبر و تحمل** | مولانا نے ترجمان القرآن میں صبر کے جو معانی بیان کئے ہیں اس کی ہنوبہ تصویر سکتے۔ ان کا وجود فی الواقعہ صبر جمیل کا پیکر تھا، اور تحمل (قوت برداشت)

کا حال یہ تھا کہ پہاڑوں کی طرح ڈالباری سے بے نیاز اپنی جگہ کھڑے ہتھے۔ ان میں شکوہ پہاڑوں کا اور تحمل ذہنوں کا تھا اور سندروں کی طرح گھر سے ہتھے۔ ان کی پشت میں خجڑ جو نکے گئے مسلمانوں نے اپنی نفرت کی واحد آماجگاہ بنالیا، لیکن زبانوں کی آوارگی پر اُفت نہ کی۔ فسر ماتے ان کی عقولوں کو طاغون چاٹ لگی اور ان کے اخلاق کو سرطان ہو گیا ہے۔ جب حقیقت کا سوچ جا ہے کہ اور حقائق کھل کے سامنے آئیں گے تو انہیں خود سخن دیکھوں ہو گا کہ سراب کاشکار ہیں مگر ان کے خلاف کسی نے کیا نہیں کہا، حتیٰ کہ جو بشائی سکتے انہوں نے بھی تحریک پاکستان کے دنوں میں پھر اور پھول مار سے، لیکن قائد اعظم یا شیخ الاسلام جس نے جو کہا سب کچھ سناء پردار سہا فرمایا تو پس اتنا کہ آئندھیوں میں گردائی اور طوفانوں میں پانی اچھتا ہے۔“ علی گڑھ کے طلبہ نے ۱۹۷۶ء میں اسٹیشن پر ان سے جو دھیان سلوک کیا، پھر سری نگر میں لیگ کے منخلوں نے ان کے خلاف جو طوفان احتیا یا وہ سب ایک شہید پن تھا۔ لیکن کی سیاسی بعد و جہد میں ایسا کبھی نہ ہوا تھا۔ لیکن تعمیم ہو گیا تو پروفیسر رشید احمد صدیقی کے الفاظ ہیں، مولانا آزاد سرستہ ثانی سخنے کے یونیورسٹی کو ہندوستان کی قیاست صغری کے فرقہ وارانہ الاؤس سے نکلا، اور اس کا وجود بچایا اور یہ سب ان کے

صبر و تحمل کی کرامات تھیں۔

## اپنے بارے میں سکوت | مولانا اپنے بارے میں مہربانی رہتے۔ کوئی سوانح نگاری کے لیے مساعی ہوتا تو خوبصورت الفاظ میں ٹال دیتے۔ کوئی

باقی بالتوں میں بسا اوقات سوانح عمری کے کئی ورق کھل جاتے لیکن اس عرض سے کچھ حاصل کرنا مشکل تھا۔ قاضی عبدالحق فارکا ادب میں ایک منفرد مقام تھا۔ مولانا سے ان کے خاص روابط تھے وہ کئی ماہ کی بیکھاری کے باوجود مولانا سے سوانح حاصل نہ کر पائے۔ ان کی کتاب ابوالکلام آزاد حق ایک ابتدی مطالعہ ہے۔ مولانا مہر نود تن آسان تھے۔ مولانا کے سوانح لکھنے کا ارادہ کیا۔ مولانا نے طلب فرمایا وہ لاہور سے دھلی گئے۔ دہان ہفتہ عشرہ ٹھہر سے لیکن یہ نتیجہ اقرار کا خط اٹھا کر غلی خلی آگئے۔

راقم نے سوانح عمری کے ضمن میں عرض کیا کہ بعض سوالات دریافت طلب ہیں۔ حوابِ محبت فرمائیں تو معلومات کی بعض تشنیگیاں رفع ہو جائیں گی۔ فرمایا، ٹھیک ہے لیکن ان دنوں ملکی سائل کی وجہ سے دماغ کی مصر و فیضیں بہت برداہ کی ہیں۔ اگلی دفعاً پر غور کر لیں گے، اور وہ اگلی دفعہ آئیں۔ یہ معاملہ ہمیں شے نہ تھا لہک بھر کے نامور اہل قلم حافظ ہوتے اور وہ سب کو طرح دے جاتے تھے انکار نہ کرتے لیکن نتیجہ کھلا نکار ہوتا تھا۔

اس گزیرو اعراض کے باوجود ان کے سوانح دانکار کے ننانے سے فیض مانع موجود ہیں۔

میون آبادی نے ابوالکلام کی کہانی خداون کی زبانی لکھ کر ایک قصتی یادداشت ہمیا کی ہے۔ لیکن ویسچے میں لکھا ہے کہ مولانا کو کبھی مسودہ یاد آ جاتا اور وہ نظر ثانی کے لیے ماہگ لیتے تو پھر ہمیشہ کے لیے فخر بود ہو جاتا۔ کچھ ایسا ہی قصد تذکرہ کے دیباچے میں فضل الدین نے لکھا تھا۔ تذکرہ میں سب کے حالات لکھے میں لیکن اپنے بارے میں صرف شاعری کی ہے۔ تاہم ان کے سوانح حالات کے لیے ہماری آزادی اور غبارہ خاطر بہت بڑی بنیادی دستادری ہیں۔

اس کے علاوہ ان کی رحلت کے بعد بعض رسائل کے ابوالکلام نمبر ہیں۔ کئی ایک اہل قلم کے درشکات کا مجموعہ مرتبہ ہمایوں کہیر ہے۔ پھر ان کے خطبات، خطوط اور اہل والبلغ کے فائل میں کہ ان سب میں انہب ڈھونڈھا جا سکتا ہے۔

لیکن سوانح خلوط کی اس فراوانی کے باوجود بعض سوالات کا جواب مذاشکل ہے۔ ایک جواہر لال کے سو اگہہ خدا یک عظمت کا نام تھا اور کسی بھی کانگریزی زعیم نے اپنے اس علم سائنسی پر قلم نہیں لٹھایا کانگریس کی مجلس عاملہ کے مخالفات موجود ہوں تو ان کے سیاسی تدبیر کی وہ جھلکیاں بھی سامنے آجایں جو شاید ان کے سلسلہ ہوئے کی وجہ سے مرتب نہیں ہو سکی ہیں۔ اور نہ بھارتی حکومت کے مکمل طبقہ عطا ہی نے اس آخری ہندوستانی سلسلہ کے افکار و سوانح کی ضرورت محسوس کی ہے۔

راقم کے عرض کرنے پر فرمایا:

”عظیم سوانح عمریاں عوام کی تربیت کرتی ہیں ایک پڑ عظمت سوانح عمری آئندہ نسلوں کے دور دراز کے پریم سفر کو سہل اور آسان کر دیتی ہے۔ گوہر انسان خود تجربہ کرنا چاہتا اور دوسروں کے تجربے سے فائدہ نہیں اٹھاتا لیکن کتنی ایک سوانح عمریوں میں اس قدر خصوصیت ضرور ہوتی ہے کہ دماغوں کو بلا کریں اور دلوں کو خود صدمہ دیتی ہیں ہر سوانح عمری الفزادی سطح پر اجتماعی تجربے کی سرگذشت ہوتی ہے۔“

عرض کیا، اپنے سوانح خود لکھتے، ہندوستان کو تاریخ ملے گی اردو طاقت ور ہو گی فرمایا: ”ہندوستان سے اردو کی طاقت نقیم کے اشہب پر سوار ہو گکہ پاکستان چلی گئی ہے۔ رہا تاریخ کا سوال تو اب یہ چیزوں کے لیے چھپوڑیں اسی بہتر ہے۔“

**موسیقی کا شوق** ”غبارِ خاطر“ کے آنچھی خط محررہ ۵ ارجون ۱۹۴۳ء میں رقم طازہ ہیں:

اور اس کا اشتغال کئی سال تک جاری رہا تھا۔ ابتداء اس کی یوں ہوئی کہ ۱۹۰۵ء میں جب تعلیم سے فارغ ہو چکا تھا اور طلبہ کو پڑھانے میں مشغول تھا تو کتابوں کا شوق مجھے اکثر ایک کتب فروش خدا بخش کے یہاں سے جایا کرتا تھا۔ ایک دن اس نے فیض اللہ خان سیف کی ”ریگ درپن“ کا ایک نہایت غوش خط اور مصور نسخہ دکھایا اور کہا کہ یہ کتاب فنِ موسیقی میں ہے، میں نے وہ کتاب لے لی۔ جب تک موسیقی کی مصطلحات پر عبورہ ہوا اور کسی ماہر فن سے اس کی مبادیات کی جوہر تزلی جائیں، کتاب کا مطلب سمجھنا شکل تھا۔ اب جو یہ رکاوٹ پیش آئی تو طبیعت کو محنت لجئن

ہوئی، خیال ہوا کسی واقعہ کا رہے مدد یعنی چاہیئے بستائیان نامی ایک شخص والد مر حوم کا مرید تھا اور ان سے بیعت کے بعد اس پیشے سے تائب ہو گیا تھا بین نے اس کو راضی کیا اور وہ قدر سے تندب کے بعد بہت خوش ہوا کہ مرشدزادے کی توجہ اس کی طرف مبذول ہوئی ہے۔ بہتھے میں میں دن مقرر کئے، پھر ہر دن سہ چھار کے وقت اس کے مکان پر جانے لگا اور دو تین گھنٹے موسیقی کے علم و عمل کا شغل جاری رہتا۔ بستائیان نے تعلیم کا صرف ایک ہی ڈھنگ رکھا جو اس فن کے استادوں کا عام طریقہ ہے۔ بہر حال موسیقی کے آلات میں زیادہ تو توجہ ستار پر ہوتی اور بہت دیر تک انگلیاں اس سے آشنا ہیں۔

اس وقت میری تیسرہ برس سے دیادہ نہ ہو گی۔ اب جو اس کوچے میں قدم رکھا تو جہاں تک راہ مل سکی قدم بڑھاتے جانے میں کوتاہی عکل۔ ستار کی مشت چار پانچ سال تک جاری رہی۔ میں سے بھی انگلیاں نا آشنا نہیں رہیں لیکن دیادہ مل بنتی اس سے نہ ہو سکی۔ حسن آوان میں ہو یا چہرے میں، تاج محل میں ہو یا نشاٹ باغ میں، حسن ہے اور حسن اپنا فلزی مطابہ رکھتا ہے۔۔۔۔۔ میں ہر چیز کے بغیر خوش رہ سکتا ہوں لیکن موسیقی کے بغیر نہیں۔ آواز خوش میرے لیے زندگی کا سہارا، دماغی کا دشون کا مداوا اور جسم و دل کی سادی ہماریوں کا علاج ہے۔

روئے کو معالجہ غر کوتاہ است

ایں سخا از بیاض سیحا تو شتر ایم

مجھے اگر آپ زندگی کی رہی ہی راحتوں سے محروم کرنا چاہتے ہیں تو صرف اس ایک چیز سے محروم کر دیجئے آپ کا مقصد پورا ہو جائے گا۔

جس زمانے میں موسیقی کا اشغال جاری تھا، طبیعت کی خود رفتگی اور محیت کے بھن ناقابل فراموش احوال پیش آئے جو اگرچہ خود گزر گئے لیکن ہمیشہ کے لیے دامن زندگی پر اپنا رنگ چھوڑ گئے۔ اسی زمانے کا ایک دل قوبہ ہے کہ اگرہ کے سفر کا الفاق ہوا، اپریل کا مہینہ تھا اور چاندنی کی ڈھلتی ہوتی راتیں تھیں۔ جب رات کی پہلی پھر شروع ہوئے

کو ہوتی تو چاند پر د شب ہٹا کر لیا یک جملہ لکھنے لگتا۔ میں نے خاص طور پر کوشش کر کے ایسا انظام مرکھا تھا کہ رات کو ستارے کرتا جو محل پلا جاتا اور اس کی چھت پر جنم کے رخ بیٹھ جاتا پھر جو ہنسی چاندنی پھیلنے لگتی ستار پر کوئی گیت چھڑ دیتا۔ اس میں محو ہو جاتا۔ کیا کہوں اور کس طرح کہوں کہ فریب تخلیل کے کیسے کیسے جلوے انہی آنکھوں کے آگے گز رچکے ہیں۔

گذشتے میکہ ام، یک وقت ستری ہیں  
کہ ناز بر فناک و حکم بر ستارہ کشم

رات کا سانہ، ستاروں کی چھاؤں، ڈھلتی ہوتی چاندنی اور اپریل کی جگہ ہوتی رات،  
چاروں طرف تاج کے میانے سے مراٹھائے کھڑے تھے۔ بر جیاں دم بخود بیٹھی تھیں  
نیچے میں چاندنی سے دھلا ہوا مرمری گنہ اپنی کرسی پر بے حصہ و حکمت ملکن تھا، نیچے  
جمنائی روپی چد دلیں بیل کھا کھا کر دوڑ رہی تھیں اور اپر ستاروں کی ان گنت نگاہیں  
حیرت کے عالم میں تک رہی تھیں۔ نور و نلست کی اس میں جلی فضایاں اچانک  
پر دہ پاسے ستارے نال رہا تھے بے درست اسٹھتے اور ہوا کی ہر دل پر بے روک تیرنے  
لگتے آسمان سے ستارے چھڑ رہے تھے اور سیری انگلی کے زخموں سے نفے۔  
ذخہ بر ستار بر گ جان می ذخم

کس چہ داندتا چہ دسان می ذنم

چک دیر تک فضائی دہتی گویا کان لٹا کر غاموشی سے سُن رہی ہے چھلستہ اکستہ  
ہر تباشائی حکمت میں اس نے لگتا، چاند بڑھنے لگتا بیہاں تک کہ سر پر آکھڑا ہوتا۔  
ستارے دید سے پھاڑ پھاڑ کر لکھنے لگتے درختوں کی ہٹیاں کیفیت میں آکر جھومنے  
لگتیں، رات کے سیاہ پر دوں کے اہدر سے عناصر کی سرگوشیاں صاف صاف نائلی  
دیتیں۔ بارہ تاج کی بر جیاں اپنی جگہ سے حل گئیں اور کتنے ہی مرتبہ ایسا ہوا کہ  
منارے اپنے کاندھوں کو جبکش سے ڈر دک کے۔ آپ باور کریں یا نہ کریں مگر یہ  
واقعہ ہے کہ اس عالم میں بارہ میں نے بر جیوں سے باتیں کی ہیں اور جب کبھی

تلخ کے گنبد غاموش کی طرف نظر اٹھائی ہے تو اس کے بیوں کو صلتا ہوا پایا ہے  
تو مپنڈار کو ایں قصہ خود میں گویم  
گوش زدیک بجم آر کہ اوازے ہست

مرحوم مرزا محمد یادی سے لکھنؤ میں شاسائی ہبڑی۔ وہ موسیقی میں کافی دخل رکھتے تھے  
اور اس کے علم و فن کی راہبوں سے آشنا تھے۔ ان سے اپنی معلومات کی تکمیل میں مددی  
مولانا اغا ذاکر کے اس نگارخانے کی آٹیں لکھتے ہیں۔

مرزا محمد یادی مرحوم کے محلان میں شاہدان تھے پر واڑ سے صحیبیں گرم رہتی تھیں اور یعنی  
اس تادان فن سے بھی مذکورہ جاری رہتا تھا۔

چجاز و مصر کی موسیقی کے تذکرے میں ام کلثوم سے متعلق لکھا ہے کہ جس شخص نے اس کی آواز  
جسیں وہ موجودہ عربی موسیقی کی دل اکوئی یوں کا کچھ اندازہ نہیں کر سکتا۔ اس بحث ہی میں ان یوں  
حصت میں یورپ کے فن موسیقی اور جرسی کے باکمالان فن کا ذکر کیا ہے۔

ہندوستانی اور یونانی موسیقی سے عربوں کی آشنا یوں کا ذکر کرتے ہوئے لکھا ہے کہ خود عربوں کا  
این موسیقی کچھ نہ تھا اور جتنی کچھ عمارت بھی انہوں نے اٹھائی تھی اس کا تمام تمواد ایران کی ساسانی  
حریت کے گھنڈروں سے حاصل کیا گیا۔ ہندوستانی موسیقی کے احوال میں فرماتے ہیں کہ ہندوستانی  
موسیقی دراصل ہندوستانی مسلمانوں کی موسیقی کا نام ہے اور فارسی موسیقی فیر بلکی موسیقی بھی جانتے  
ہیں تھی، ایر خرد مجتہد فن تھے، چنانچہ سازگری این اور خیال ایر خسرو کی مجتہد ادا اختراء است ہیں۔

تھا، تھا اور موصود بھی مسلمانوں ہی کی ایجاد است ہیں۔ مسلمان بادشاہوں سے پہلے مسلمان صوفیوں  
سے موسیقی کی سرپرستی کی۔ ملائیں، ایودھن، گور اور دلی کی خانقاہوں میں وقت کے بڑے بڑے  
سال حاضر ہوتے۔ تعلق اور خلنجی کے درباروں میں بھی ہندوستانی موسیقی نے قدر دانی پائی۔ لیکن  
اس شاہی خاندان نے ہندوستانی موسیقی سے بھیثیت ایک فن کے اعتبار کیا وہ غالباً جو پور کا مشترق تھا اور  
جس زمانے میں دکن اور مالوہ موسیقی کے علم و عمل کا محور تھے۔ ابراہیم عادل شاہ اس اقلیم کا جگت کو  
جس کے شوق موسیقی نے یجا پور کے گھر گھر میں وجد دسماںع کا چراغ روشن کر دیا تھا۔ اکبر کی قدیشیاب  
فضل نے تذکرہ کیا ہے۔ جہاں لگیرنے اپنی ترک میں فوزن لطیف سے اپنے استغراق کی پوری کہانی

لکھی ہے۔ اس کے دربار میں جس پاسے کے شاعر، مصور اور گوئے سنتے پھر کسی دربار میں استنسی بالکار  
کا اجتماع نہ ہوا۔

المختصر مولانا کا "غبار خاطر" میں یہ آخری خط ہندستان میں مسلمانوں کے فنِ موسیقی پر اجمال کے  
سامنے ایک جامع مقادیر ہے۔ حیرت ہوتی ہے کہ وہ علم و ادب ہی کے امام نہیں فنِ موسیقی کے بھی امام  
ہتھے۔ اور ابتداء ان کے میل دنہار بقول غالب جنت لگاہ و فردوس گوش کے سانچوں میں ڈھلنے  
ہوئے تھے۔

**مولانا پیری مریدی کے روایتی سلسلوں سے بیزار ہو چکے تھے۔ انہیں خود پڑنے  
مریدوں کا حلقة** مگر میں اس کا تجربہ ہوا تھا۔ ان کا خیال تھا کہ ہندستان میں اسلام کے تپٹ  
ہونے کا باعث خالقاہی مزاج یہی ہے جس نے ہندو معاشر سے کی آب و ہوا کے تابع شگلی بتوں سے  
ہٹ کر خدا پسند بٹ گھڑ لئے ہیں۔

چونکہ مولانا کے دینی تحریر، شخصی عظمت اور سیاسی بصیرت نے لاکھوں لوگوں کو اپنی ارادت  
میں شکار کر لیا تھا، لہذا وہ اسخیں مرشد پیشو اگر دانتے اور عقیدتا ان کے گرد جمع ہوتے تھے۔  
ان کے والد کا گھنٹے میں باقاعدہ مزار ہے۔ پہلی برسی پر مریدوں نے عس کرنا چاہا اور مولانا  
زور دیا کہ آبائی گھنی منجھا میں بقول یعنی آبادی مولانا نے اس پر سے معاملے کی مذمت کی اور اعلان  
کر دیا۔ جس کا جی چاہے یہ ریسی رمضانی کے خلاف عس کا بندوبست کرے، خود میں شرکیک نہیں ہو  
اور یہی کیا۔ والد کے عقائد و انکار سے ان کے عقائد و انکار کلیتہ مختلف ہو گئے تھے۔ یہی وجہ تھی کہ  
والد کی تصنیفات و تایفعت کی طباعت داشت اس تک گوارا نکی اور وہ الماریوں ہی میں دم پخت  
ہو گئیں۔

والد کے مریض زیارت و قدم بوسی کے لیے برابر آتے یہیں ملتے سے انکار کر دیتے۔ افزار  
کے شدید اصرار پر ہفتہ میں ایک دن مقرر کر دیا کہ مرید جمع ہوتے۔ ایک کمرے میں دری کا قرش پچھ جاتا  
سا سنبھل کر گھنٹہ پھر مجلس کرتے یہ ایک رسی چیز تھی مسلسل نہ تھی، مریدوں سے  
ہمہ یہاں یار و پیار ہیں، ان کی سادگی اور غریبی سے خطرناک قسم کا مذاق سمجھتے تھے۔ والد قادری شیخ  
تھے۔ انہوں نے بیعت کی اجازت دی تھی۔ بعض غالباً عصمت مذہبی کرنے تو بیعت لیتے یہیں لے

سے سرث پاپندی شریعت کا حلف اٹھاتے تھے۔

**مخالفوں سے سلوک** فرمایا۔ وہ لوگ جنہیں قدرت محسن و محساد سے نوازتی ہے ان کے مقابلہ مزدور ہوتے ہیں لیکن ایسے دریافت لاائق اعضا نہیں ہوتے۔ انہیں جواب

بنتے ہے جواب نہ دیا ہی بہتر ہے۔ اکوئی مخالفوں سے الجھ کر کچھ پاتا نہیں کھوتا ہے۔ لذا ای افراد سے جیسی خرابات سے ہونی چاہیے۔ جو اصولوں کے بجائے ادیبوں سے رہتے ہیں وہ اپنے افکار و شایع کو خود گزند پہنچاتے ہیں۔ فرمایا۔ مخالفوں سے ذاتیت کی جگہ میں بحوث صحیح یا ہمچنین مزہ تریخی ہے، مگر یہ ایک ایسا نہ ہے جیسا بعض لوگ بھنگ پی کر سرور حاصل کرتے، اپنے سرشار ہستے اور شیشہ شراب اٹھا کر ماوراء کامنات پلے جاتے ہیں۔ ادھر نہ اترتا تو بالکلیاں آئے لگتی ہیں پھر وہ دون مرغعت سے آتا ہے جب محسوس ہوتا ہے کہ صحت کی دیوار کچکی ہے اور الحفنا ساختہ تجسس دے رہتے ہیں۔

مسلمانوں کے لیے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا اسودہ حصہ نسخہ پہنچا ہے۔ دشمنوں سے یہ سلوک ہونا چاہیئے وہ سب خنود کے اسودہ حصہ ہیں ہے اس کے بعد کسی مدد سے سے بتنے پرستی مقرر ہوتی نہیں، ان کا اتباع ہی اس مرض کا علاج ہے۔

میں نے اپنے دریفوں سے اعضا ہی نہیں کیا لوگ دین کی سند پر بیٹھ کر زائر خانی کرتے ہیں، سیاست تو دینوی چیز ہے اور اس کی مثال میکدے کی سی ہے کہ جام ہی نہیں گرا تھے عمارے بھی اچھتے ہیں۔ مخالفوں کو جواب دیتے کا مطلب ہے کہ ہم نہ انہیں تسلیم کر لیا اور یہ عشق مقصد کی چیز ہے۔

**صحت کی ہمدرگیری** مولانا ایک ہمدرگیر طبیعت کے مالک تھے۔ علماء میں امام اہمدادیوں میں یکاذ روزگار، شاعروں میں بااض سخن، مدرسوں میں سرفصل، مفکروں میں مقرری، راہنماؤں میں سب سے اگرے اور سیاست داویں میں منفرد، دوسری کوئی اتنی جامع شخصیت نہیں۔ اسی سخن پڑتے بڑے انسان تھے اور سب اپنے اپنے فن و فضائیں سر برآورده تھے، لیکن بیک وقت اسی شخصیت میں اتنی خوبیاں جمع نہ ہوتی تھیں۔

آخر دفعہ علماء کے مجموعوں کی صدارت کی اور وہ آپ کے سامنے اس طرح ہوتے گیا سب سے

بڑی دینی آواز کے حلقہ درس میں ہیں۔ ۱۹۶۴ء میں مجلس خلافت مسلمانوں کی سب سے بڑی نمائندگی سیاسی تنظیم تھی، اس کی صدارت فرمائی۔ انہیں نیشنل کالنگر ہندوستان کی یورپی ذہانت اور سیاسی فطانت کا سب سے بڑا ادارہ تھا، اس کے ۱۹۶۳ء میں صدر ہوتے تو اس سے پہلے یا بعد اتنی کم عمر میں کوئی دوسرا صدر نہ ہوا تھا۔ پھر جب ہندوستان آزاد ہوا تھا تو برطانوی نمائندوں سے بات چیت میں قومی ہندوستان کے ترجمان تھے۔

ایک سیاسی علاقافت میں علی گڑھ کے بعض طلبہ بنے کہا۔

”آج کے حالات میں مسلمان اپ کو پساز جان نہیں کہ سکتے۔“

فرمایا، ”عزیزانِ محترم، میں نے کب وعویٰ کیا کہ مسلمانوں کا ترجمان ہوں، میں جو کچھ کہتا ہوں اس خیال سے کہتا ہوں کہ اسلام کا ترجمان ہوں۔ میرے خیالات مسلمانوں کی نہیں اسلام کی آواز ہیں：“

اویس اور شاعروں میں ان کا جو مقام تھا اس کا اندازہ اس سے کریجئے کہ اپنے قلم کی تمام شاخوں کے ارکان ان کی علمی بیس پر ہی اور اپنے کچھ کلام ہی کو مجری عرض کرتے ہیں۔

**زندانی زندگی** [فلو احمد نگر سے ۱۱ اگست ۱۹۶۲ء کے خط میں صدیق حکم کو لکھتے ہیں]:

”قید و بند کی زندگی کا یہ چھٹا تجربہ ہے۔ پہلا تجربہ ۱۹۶۴ء میں پیش ہیا جب مسلسل چار برس کے قید و بند میں رہا۔ دن دنوں مولانا راجحی میں نظر بند تھے، پھر ۱۹۶۶ء، ۱۹۶۷ء اور ۱۹۶۸ء میں یکے بعد دیگرے یہی منزل پیش آئی رہی اور اب پھر اسی منزل سے قافلہ باد پہنچا سے عمر گزر رہا ہے۔ پچھلی پانچ گرفتاریوں کی اگر جھوٹی مدت شمار کی جاتے تو سات برس آنکھ ہٹئی سے زیادہ نہیں ہوگی۔ عمر کے تریپ برس جو گزر چکے ہیں، ان سے یہ مدت وضع کرتا ہوں تو ساتوں ہے کے برابر پڑتی ہے۔ گویا زندگی کے ہر سات دن میں ایک دن قید غاز کے اندر گزر لے تو رات کے احکام عشرہ میں ایک حکم سبت کے لیے بھی تھا، یعنی ہفتے کا ساتواں دن تعطیل کا مقدس دن سمجھا جائے۔ سیاحت اور اسلام نے بھی تعطیل قائم رکھی، سو ہمارے ہتھے میں بھی سبت کا دن آیا مگر ہماری تعطیلیں اس طرح بسر ہوئیں گویا خواجہ شیراز کے

دستوراً اعلیٰ پر کار بند رہتے  
نہ گویا میت کر ہمہ سال میں پرستی کی  
سماں میں خوردہ نامہ پارسائی باش ”

قلم عالم نگر سے رہا ہوتے تو مجموع قید میں دو سال گیارہ مہینے کا احتراز ہو رکھا تھا۔ اس طرح قید کی مدت دس برس سات ماہ ہو گئی اور بست کی تعطیل کا معاملہ ہاتھ سے نکل گیا، انتقال کے وقت عزیر ۱۹۶۵ سال ۳ ماہ ادنیٰ تھی۔ اس میں سے دس سال سات ماہ قید و بند میں گزرے، باقی ۴۵ سال ۸ مہینے ۲۶ ادن قید و بند کی دیواروں سے باہر رہتے ہیں۔ فرماتے ہیں :

ناہ از بہر رہائی نہ کسند مرغ ایسر  
خورد افسوس زمانے کے گرفتار نہ بود

پہلی دفعہ ۲۶ برس کی عمر میں ۷ مارچ ۱۹۴۶ء کو قانون دفاع ہند کے تحت بنگال بدر کئے گئے اندر رانجی سے باپر مورہ بادی میں نظر بند رہتے ہیں۔ اس نظر بندی میں تذکرہ لکھا، بعض دوسری کتابیں بھی تایفہ کیں۔ لیکن ان کے متعلق اسکے معلوم نہ ہوا کہاں فاسد ہو گئیں۔ غالباً مولانا کی طبیعت ان کی اشاعت سے تتفق نہ ہو سکی۔ ترجمان القرآن کے بعض مقامات تبھی اس نظر بندی میں مدون کئے جن جیلوں میں رہتے ہیں ان میں علی پور جیل لکھتے، یمنی سرطل جیل الہباد، میرٹھ ڈسٹرکٹ جیل، گونڈاڑہ ڈسٹرکٹ جیل، مراد آباد سرطل جیل اور دھلی ڈسٹرکٹ جیل کے علاوہ عالم نگر کا قلعہ بھی تھا۔ ترجمان القرآن کی دادمری جملہ میرٹھ ڈسٹرکٹ جیل میں لکھی۔ غبار خاطر ”قلم عالم نگر کی یاد کار“ ہے۔

مولانا کے ساتھ جو لوگ قید و بند کے مختلف مراحلوں میں رہتے وہ اپنی اسارتی رفاقت کا ذکر کر لئے ایک مصنوں میں کرچکے ہیں۔ مثلاً نہست جواہر لال نہر و لکھتے ہیں کہ ہم ان کی فقید المثال علمیت سے مرعوب تھے۔ آصف علی کے لیے ان کا علم طور سینا تھا۔ مولانا اسد اللہ خاں میرٹھی ان کے ساتھ ڈسٹرکٹ جیل میرٹھ میں رہتے۔ انہوں نے اپنے مصنفوں میں لکھا کہ مولانا کی شخصیت سے جیل غافل نہیں استبداد پر خوف طاری۔ ستا اور کوئی سپرینٹنڈنٹ کسی سلسلے میں کبھی چون چڑا نہ کر سکتا تھا۔ فاکٹری سید محمود خاں بھی قید فرانے میں ساتھ رہتے ایک مصنف میں اپنی ہم صحبتی کے تاثرات بیان کرتے ہوئے

لکھا کہ مولانا خبریں منتگوانے اور خبریں بھجوانے میں جیل خانے کے ضابطوں سے بے نیاز تھے۔ چونکہ ہر سچا حاظ سے تمباکتھے اس لیے اندر بھی کوشش کر کے تمباکی رہتے۔ جیل خانے کا موسم حب حال نہیں ہوتا لیکن مولانا کے لیے ہر موسم گوارا تھا۔ کبھی بھار دستوں کے مذاق میں حصہ ضرور یافتے۔ جیسا کہ ملیح آبادی نے ذکر آزاد ہیں لکھا ہے لیکن دن کا بڑا حصہ قرطاس و قلم اور جرائد و کتب ہی میں گزارے۔ ”غبارِ خاطر“ میں بھی اپنی اس تمباکی پسندی کا ذکر کیا ہے، فرماتے ہیں:

”اہمدار میں اس کا عادی نہ تھا لیکن راچھی کی نظر بندی سے میری طبیعت ہمیشہ کے لیے اس سانپے میں ایسی ڈھنلی کے اسب وہ سانچو ٹوٹ سکتا ہے پچھ نہیں کھا سکتا۔“

غرض مولانا ہندوستان میں ان علمائے حق کا مشائی و جو دنکھے ہو مخالف ادوار میں عصری استبداد سے پنج آزاد مارے ہے اور جن کی عزیمت کا تذکرہ مسلمانوں کی اجتماعی تاریخ کا روشن بाप ہے۔

**بے مشال حافظ** حافظ فضید الشال تھا۔ جس غیر میں جزو پڑھا وہ حافظ میں تھا ان کا دماغ انسانی طور پر پڑھا ہر چیز اس طرح یاد رکھی کہ فلاں کتاب کے فلاں صفحے پر رہائیں یا وہ اس طرف اتنی سطروں پھوڑ کر درج ہے اور کتاب کب پڑھی تھی۔ چالیس یا پینتائیس سال پہلے۔ ”غبارِ خاطر“ انہی یادداشتوں کا ایک مرقع ہے۔ ایک قلم احمد نگر ہی کے ذکر میں کام کچھ نہیں لکھا۔ یہاں تک کہ تب قلمودار کوں تھا۔

موسیقی سے متعلق اگری خط حافظے کا شرپارہ ہے، نہیں داعیات کے میں تک یاد تھے۔ ایک زمانے میں اپنے جی ولیوں کی عالمی تاریخ کا بڑا چڑھا تھا۔ مولانا فی نقشہ ایک عالمی تاریخ اور اس کا تجزیہ و تدوین تھے۔ ان کا دماغ دین و فقہ، اشار و سیرت، ادب و شعر، تاریخ و فلسفہ اور سیاست و معیشت کے خزانہ کا خزانہ تھا، قدرت نے بعد میں وقیعہ علوم کے باپ میں بندوستان کو فی ذمۃ اثابۃ آدمی نہیں دیا۔ گاندھی جی انہیں تاریخ میں اپنا استاد کہتے ہیں۔ جسے دھاناخلوں کا پھوڑ، ڈاکٹر رادھا کرشن ہندوستان کے عظیم فلسفی سمجھتے، مولانا نے ان کی کتاب فلسفہ کا دی یا چ لکھا۔ مولانا کی وفات پر ان کا تاثریہ تھا کہ علم کا سہاگ جامارہ۔

ڈاکٹر حسین نے ان کے حافظے کے متعلق کہا تھا کہ مولانا کا حافظہ اور افعہ حافظے سے کچھ مادر میں تھا۔ وہ حافظے کی مدد سے نہیں غیب کی مدد سے بولتے تھے اور ان کے سامنے ہر کوئی لگ ہوتا تھا۔

ڈاکٹر سید عبدالقدوس نے شیخ کہا ہے کہ وہ اس صدی کے سفراط میں، انہیں مسلمانوں کے پانچھوں زیر کا پیارہ پینا پڑتا۔ اور وہ پی کر رہ گزرائے عالم بقا ہو گئے۔

**حرلقوں کی تحسین** | راقم پچھلے دونوں اپناروزنا پر ویکھ رہا تھا تو بعض بھی مخلوقوں میں حریف شخصیتوں سے متعلق بولا ناکے کلمات نظر پڑتے۔ مثلاً ایک سوال پر قائد اعظمؐ سے متعلق

جنون ۱۹۷۲ء میں فرمایا:

”تاریخ کا انتظار کرو۔ اصل فیصلہ اس کے پانچھوں ہیں ہے کہ ہندستان مسلمانوں کے ملے کا حل تسلیم ”صحیح تھا یا غلط؟ لیکن سڑ جناب نے رد عمل کاشکار ہو کر یہ را اخیر کی ہے ورنہ وہ اکل بھروسے ہندوستانی اور پچھے سیاست دان میتے۔ بہر حال ان کی اس خصوصیت کو نظر انداز نہیں کیا جاسکتا کہ ہندوؤں کے خلاف مسلمانوں کی عصیت کو فولاد کر دیا ہے۔“  
سردار پریل کا ذکر آیا کہ آپ سے متعلق وہ صاف نہیں ہیں۔ سکراتے فرمایا:

”وہ اپنے ہی ذوق کے انسان ہیں۔“

کسی نے عبدالماجد دیبا آبادی کے متعلق کہا کہ بھی مخلوقوں میں آپ کے متعلق اتم غم باقیں گرتے ہیں۔ فرمایا:

”ان کے مزاج میں دو چیزوں ہیں، ایک لکھنؤ کے زمانہ انحطاط کی خوبی ہے۔ دوسرے علامہ بشی کے صدیق العزیز (ابوالکلام)، سے ناراض ہیں کہ علامہ اس سے کچھ زیادہ ہی السعادت برستے سکتے۔ عبدالماجد کی عیوب یعنی مردم میا محل کے آخری دور کا فن ہے۔“

کسی نے کہا نواب اسماعیل میر علی نے فلاں روایت کی ہے اور وہ روایت آپ کے خلاف ایک قسم کا طعن تھا۔ فرمایا:

”اسماعیل، شیفتہ کے پوتے ہیں اور شیفتہ کو فاب سے ملکہ تھا۔ وہ اس شرف کے باوجود کبھی کبھار غزل میں بٹھو کر کھا جاتے تھے۔ اسماعیل کا دل آیمند ہے اس میں کبھی کبھار غبار آہی جاتا ہے۔“

پودھری خلیق الزمان کا ذکر چھڑا تو فرمایا:

”کسی کی غلطیاں یاد نہ کیا کرو، ہمیشہ اس کی خوبیاں سامنے رکھو، چودھری صاحب سیاست کی بھول چوک ہیں۔“

کسی نے بیان کیا، لا سور موجی دروازہ میں کل لیگ کا جلسہ عام سختا۔ خان میلت علی خار نے خطاب کیا اور آپ کو نگلی گالیاں دیں۔

فرمایا: ”آپ کا خیال ہے انہیں ڈھکی ہوئی گالیاں دینی چاہیئے تھیں۔ آخر سیاست کی اس بہتی میں جب فضائیں چاروں طرف نیزے نہنے ہوں آپ ان سے کیا تو قریع رکھتے ہیں؟“

ہم اٹھنے کے آرہے تھے، کسی نے کہا، خان عبد القیوم خان کانگریس سے مستحق ہو کر لیگ میں چلے گئے ہیں۔

فرمایا: ”انہیں ہبہت پہلے چلے جانا چاہیئے تھا۔ وہ کوئی مستقل مزاج انسان نہیں۔“

مدت سے اقدار چاہ رہے تھے۔ اب جو صورت حال قائم ہو گی تو سرحد میں لیگ کے

سرخیل ہوں گے۔ پاکستان بناؤ سرحد کو ایک پریح دریچ پر اعلیٰ بنادیں گے۔ ان کے

متعلق گورنمنٹ اوف انڈیا کے خلائقیان رانکی معرفت کا اندر میں کو ایک عجیب و غریب

کھانی ہاتھ لگی وہ انھیں سروار پیلی کے حلقت سے مل گئی۔ انہیں معلوم ہو گیا کہ اب

کے وہ مرکزی اسمبلی کے نکت سے محروم ہو رہے ہیں اور ان کے خلاف ہائی کمیون

کے پاس کوئی استغاثہ دائر ہو چکا ہے ایکا ایکی کروٹلی اور لیگ میں چلے گئے؟“

فرمایا: ”اپنے مخالفوں کی تحریک کرو کر کہ یہ ان کے لیے سب سے بڑی سزا ہے؟“

**شاعری سے موافقت** شاعری سے خاص موافقت رکھتے تھے۔ اپنے ادبی سفر کا آغاز ہی شاعری سے کیا تھا۔ شاعروں میں اتر زما جاتے، مگر ستوں میں

چھپتے اور اساتذہ سخن سے واسطہ رکھتے، لیکن پھر پذیرہ سولہ برس کی عمر میں شاعری کا پنڈ چھوڑ دیا۔

شاعری کا ذوق غایت درجہ شستہ و رفتہ تھا۔ عربی، فارسی اور اردو کے ہزاروں اشعار حفظ تھے۔

انہیں تحریر و تقریر میں بر جست استعمال کرتے، معلوم ہوتا شuras مصنفوں ہی کے لیے تھا۔ شاعروں سے متعلق گفتگو کر کے بہت خوش ہوتے، ان سے متعلق نقدو بحث کرتے، ان کی فنی خوبیوں

عصر فتحی غلظیوں کا جائزہ یتھے۔ عیب بتاتے تو خوبی کے ساتھ، ان کے مطابعاتی شعر اعری و فارسی کے مقدمین سچے۔ عربی شاعری کے متعلق ان کا خیال سخاک شاعری کی ماں ہے، لیکن اب بانجھ ہو چکا ہے۔ فارسی شعرا میں سے مقدمین کی ایک بڑی جماعت کے معروف ہے۔ لیکن اس زمانے کی فارسی شاعری کو پارس کے ادبی کھنڈروں کی کو وسیع تھے۔ اردو شاعری میں غزل کے شیدائی سچے۔ درود، حکیم، غالب، اکبر، بیتلی، اقبال، حضرت، فناقی اور اصغیر سے متعلق بولتے تو سماں باندھتے۔ یوں قلمی بکنی سے لے کر افرؑ الایمان تک کو جانتے اور پہچانتے تھے۔

شاعری پر گفتگو کرتے وقت دماغ دل اور زبان یعنی معراج پر ہوتے۔ سیرت ہوتی کہ ایک یقینہ بیاست داں مجا طب ہے لیکن ہم میر کی صحبت میں بیٹھے ہیں، الشناس سے ہمکام ہیں اور قلب کے ہمراہ یادہ ثہیں کی لذت اٹھا رہے ہیں۔

سوال و جواب کی ایک صحبت میں عرض کیا۔

س - مولانا! اکس قدر اشعار حفظ ہوں گے؟

ج - صاحفے کی چیزیں گنتی کی نہیں ہوتیں، اشعار قلم و زبان کی بزم و بزم میں خود بخود چلے آتے ہیں۔

س - علامہ اقبال کی شاعری کا ہندوستانی مسلمانوں کی ذہنی سرگردشت میں کتنا حصہ ہے؟

ج - کسی بھی دوسرے شاعرنے ہندوستانی مسلمانوں کی ذہنی تاریخ میں اس قدر اثرات نہیں چھوڑ سکے ہیں۔

س - غالب کا مقام کیا تھا؟

ج - شاعری کے الالا بآستھے۔

س - حالی؟

ج - مل گذاختے کرائے مچتے اور ہر کہیں اپنی ہی سیرت کی شرافت ڈھونڈتے مچتے۔

س - محمد حسین آزاد؟

ج - گوشاعری کے چنسان میں گلگشت کی ہے۔ لیکن ان کا اصل میدان انشا پردازی تھا۔

جہاں وہ نہ کو بنات اور کنکر کو موقن بنادیتے ہیں۔

س۔ علامہ شبلیؒ؟

ج۔ ان کی شاعری میں شہنائی کا بھجہ اور تلوار کا نغمہ تھا۔

س۔ اکبر الدین آبادیؒ؟

ج۔ خندہ و گرید کا آئینۂ تھے۔

س۔ نظر علی خاںؒ؟

ج۔ تلوار اس تیزی سے چلاتے گے جبسا اوقات دھار کند ہو جاتی لیکن تلوار کے دھنی تھے۔

س۔ حضرت مولاناؒ؟

ج۔ غزل میں رند، صحافت میں زاپد اور سیاست میں سرخود نہادہ برکت قسم کے سلمان تھے۔ فرمایا: شاعری دل کی مجبوبی ہے اس کی صحبت میں انسان اپنے صدوں کو بھول جاتا ہے۔

مولانا خیر الدین کے جان شادر میریدوں میں ایک صاحب مولوی آفاب الدین رفقہ حیات تھے، تمام عمر سروے افس کلکتہ میں ملازم رہے۔ بلح آبادی لکھتے ہیں کفر شنا

صفت انسان تھے، ان کا ایک بیٹا بدرا الدین اور پانچ بچیاں تھیں۔ بن میں سے ایک پیغمبر اُن کے ساتھ بیا ہی گئی۔ سب سے چھپوٹی مولانا کی اہمیت زیخا بیگم تھیں۔ وہ پیدا ہبہ میں تو والد نے مرشد کے آنحضرت میں ڈال دی۔ مولانا خیر الدین بچی کو دیکھ کر بہت خوش ہوئے۔ زیخا نام دکھا۔ پھر اس پیغمبر اُن کی عمر میں مولانا ابوالعلاء مازادؒ سے چب وہ بارہ سال کے تھے، نکاح کر دیا اور بروایت حمیدہ سلطان، مولانا کی سہیزہ اُنزو بیگم کی روایت کے مطابق مولانا کی شادی بارہ تیرہ برس کی تھی میں مولانا زیخا بیگم سے ہوئی اور وہ اتنی سی بات پر رو دیتے کہ انہیں زنا نہ کرنے میں سے جایا جا رہا تھا۔ مولانا کے سال

سامنہ ہی رہتے تھے، اور اس کی بڑی وجہ یہ تھی کہ مولانا نے سیاسی زندگی میں قدم رکھا تو قید و بند کے مختلف مرحبوں اور رہنمائی کی مختلف مصروفیتوں کے باعث گھر خالی رہتا۔ اس غیر عاصری میں ان لوگوں ہی سے گھر کی چہل پہل قائم رہتی۔ مولانا آفاب الدین کا مسلم نسب حضرت ابو بکر صدیقؓ سے ملتا تھا۔ وہ بغاۃ کے ایک ممتاز غاذیان سے تھے۔ مولانا کے سالے بدرا الدین ایک ہونہار لوجوان تھے "اہل ال" میں غالباً پریس کے اپنچارج تھے۔ ایک ایکی بیمار ہو گئے۔ مولانا نے کلکتہ کے علاوہ مسوروی، راپنجی اور دھلی سے علاج کرایا لیکن آفاق نہ ہوا اور جوان مرگ ہو گئے۔ ان کی آزاد ہنسنے کے

یہ مسیح آبادی نبڑیں ایک مشترک تصور ہے۔ معلوم ہوتا ہے انتہائی خوش شکل اور قدماً اور فوجان سخن۔ مولوی آفتاب الدین ذکر آزاد از میسح آبادی کی روایت کے مطابق بازار سے سامان خورد و فرش دستے اور اس بارے میں اُن کے کچھ خاص اصول سخنے جن سے بال بارہ پڑھا بھی انہیں گورا نہ ہتا۔ چوتھا کاری ایک دن سے آتے پھر لگاتار دہی آتی۔ میسح آبادی کہتے ایک ہی ترکاری کیوں، وہ بھروسی مخصوصیت سے فرماتے، "فصل کی چیز ہے"

مولانا بابی گنج سرکرد کے مکان میں منتقل ہوتے تو اعاظت کے اندر ایک بڑا چمن تھا۔ میسح آبادی نے مولوی صاحب سے کہہ دیا کہ چمن کے ایک حصہ میں ترکاری بولنی عادی تھی ہے۔ مولوی صاحب نے اسی دن گویا کاشت کر دی۔ اپک کوتیار ہوئی تو پھر سدل پکتی رہی۔ میسح آبادی ہیچھے اٹھا کر حضرت اس غلیظ ترکاری سے نجات دیکھئے۔ فرمایا "فصل کی چیز ہے" مونگ کی دال شروع کی تو ہدو دقت مونگ کی دال پکتے گی۔ کوئی ناک بھوں چڑھاتا تو فرماتے، بہت مفید ہے۔ ہر دوز کیلئے لاتے اور کچھ ہوتے۔ مولانا آزاد کیلا اٹھا کر خاموشی سے رکھ دیتے۔ میسح آبادی نے مولوی صاحب سے کہا آپ پکے کیلئے کیوں نہیں لاتے ہے فرماتے پکے کیلئے جلد بگد جاتے ہیں۔ ان کا یہی شعار تھا اور مولانا کچھ کہتے نہیں سخنے۔ جو ساختہ آتا کھاتے اور اللہ کا شکر بجا لاتے۔

مولانا چونکہ خود فقر و فاق کے انسان سعفے اور معاشی اعتبار سے کشادہ دست نہ سخنے، اس لیے عمر کا ایک بڑا حصہ اس طرح بسر کیا کہ دستر خوان کے لذائذ سے بے نیاز رہے۔ زینجاں یگم نے عمرت کے اسی حال ہی میں زندگی گزاری اور مولانا کے دور اقتدار سے کہیں پہلے ان کے ایام قیدیں رحلت کر گئیں۔ مولانا اگر ہیں ہوتے تو صبح و شام خدمت کریں۔ مولانا کے لیے کھانا تیار کریں، خود کھلاتیں۔ اور کھانا کیا تھا دو پچھے ابلے ہوئے چاول، مخصوصی سی دال کبھی گوشت کبھی بزری اور دہی۔ مولانا کے ہاں ذکر نہیں تھا۔ ایک آدھ نو کر اندر دو خانے سے باہر رہتا اور بازار سے سو ڈالٹ لاتا۔ کبھی کھار باور پرچی رکھ لیتے لیکن حالات کا مجرم لکھنے مددیتا۔ جس دنوں مولانا تفسیر کر رہے سخنے، میمول یہ تھا کہ دو بیکے رات کو اٹھ بیٹھتے، لکھنا شروع کرتے۔ موسم گرم ہوتا تو زینجاں پنکھا جھلتی کبھی دفعہ دلکھا سے زگسی آنکھوں میں سرخ ڈور سے پیدا ہوتے۔ ایک دفعہ حمیدہ سلطان کی والدہ نے پوچھا۔ جادوں آنکھیں گلابی ہو رہی ہیں، جواب دیا۔ رات بھر مولانا کو پنکھا جھلتی رہی ہوں۔ یہ کیسے ہو سکتا

ہے کہ وہ جاگیں، محنت کریں، تفسیر لکھیں اور میں آدم سے سوتی رہوں۔

مولانا کے دل میں زیخا یگم کے لیے بے انہما محبت اتار بے پناہ اصرام تھا۔ ایک عقیدت مند کی شادی پر اپنے خطہ جنوری ۱۹۸۲ء میں لکھتے ہیں کہ ازدواجی زندگی تین چڑیں پیدا کرتی ہے بلکن موڈت، رحمت۔ سکون عربی میں ٹھہراؤ اور جماؤ کو کہتے ہیں۔ مطلب یہ ہوا کہ انسان کی طبیعت میں ایسا ٹھہراؤ اور جماؤ پیدا ہو جائے کہ زندگی کی بے چینیاں اور پریشانیاں اسے بلا نہ سکیں۔

”موڈت“ سے مقصود محبت ہے۔ قرآن کہتا ہے کہ ازدواجی زندگی کی تمام تربیت اور محبت پر ہے۔ اور محبت کا یہ رشتہ اس وقت تک پایہدار ہتا ہے۔ جب تک رحمت کا سونج شوہر اور بیوی کے دونوں پر چمکتا رہے ہے یعنی شوہر اور بیوی اس طرح محبت کریں کہ ایک دوسرا کی غلطیاں اور خطایں بخش دیں اور باہمہ گر کو تاہیں نظر انداز کر دینے کے لیے اپنے دونوں کو تیار رکھیں۔ گویا ازدواجی زندگی میں رحمت خود غرضانہ محبت کو فیاضانہ محبت کی شکل دینے کا نام ہے۔ ازاں اور زیخا اسی سانچے میں ڈھلنے ہوئے تھے۔ تمام زندگی ایک مصافتھا تصویر کی طرح بسر کی اور آخرت کے سفر کو روانہ ہو گئے۔

**زیخا کی حملت** | زیخا یگم نے اپنی تمام زندگی ایک آئیڈیل بیوی کی طرح گزاری۔ مولانا کے فقر و فاقہ میں شرکت رہیں۔ اور خوشحالی کا دوسرا شاذ ہی دیکھا۔ مولانا مگر میں نہ ہوتے، قون اسٹے تو رسیور نہ اٹھاتیں۔ ان کے لیے سب سے بڑا مغلق مولانا کے پے بہ پے مصائب سختے، مولانا قید و بند میں ہوتے تو ان کے دل کا درد بر طبقتا۔ لیکن دم در گلوپہ بند ہو کر زندگی گزارتیں۔ مولانا اگست ۱۹۸۴ء میں قید کئے گئے تو زمانہ نمازک تھا۔ دوسری جنگ عظیم کی عین رنگوں تک پہنچ چکی تھیں اور کلکتہ پر کسی وقت جاپانی محلہ کا شدید خ Zhao موجود تھا۔ ادھر کا نگرسی زمار کے متعلق کئی ایک خبریں گشت کر رہی تھیں۔ کہ انہیں جنوبی افریقیہ سے جا کر نظر بند کیا گیا ہے۔ بعض ان کے توب دم کئے جانے کی خبری اڑاتے تھے۔ زیخا کے لیے یہ تمام خبریں پریشانی کا موجب تھیں۔ پچھلے دو سال سے دو کامرض متعاقب تھا۔ ان خبروں نے ایسا پریشان کیا کہ آدمارسیدہ اور نالہ غیر کشیدہ ہو کر رہ گئیں۔ بیماری نے چست کر دیا۔ دوا چھوٹ کی، غذا براۓ نام رہ گئی۔ وضع داری کا یہ حال ہتھا کہ ہاتھ تگ۔ تگ۔ لیکن کسی کو شہر تک نہ ہونے دیا کہ دوا وغذہ اکی مقدرت نہیں۔ اپنے

ٹاکڑوں سے ایک ہی بات کہتیں کہ خدا کے لیے ایک مرتبہ مولانا دکھادو۔ اس اذرت و کرب سے ۱۹ اپریل ۱۹۳۲ء کو پیرا نہ عذر بریز ہو گیا۔ اور مولانا کی یاد ساختہ کے کہیشہ کے لیے ابد کی نیند حکمیتیں۔

طبع آبادی تکھتے ہیں۔

”جس روز ان کا انقال ہو رہا تھا، مجھے یاد کیا۔ میں نے کبھی اچھی لگا ہوں سے بھی صورتِ خود کی حقیقی۔ پس دیکھی کیا۔ اصرار بڑھا تو حاضر ہو گیا۔ قی الواقفہ اُنہی وقت تھا میرا پانچھ پکڑ بیان ہکتے تھیں۔ آپ میرے بھائی ہیں۔ میں آپ کی ہمیشہ شکرگزار رہی ہوں۔ مولانا کا دیدار ممکن نہیں۔ مولانا سے کہنا کہ آپ بی کے نام پر رہی ہوں مگر میرے چلے جانے کا غم نہ کرنا۔“ پانچھ مرزا رہا تھا۔ سمجھتے تھیں۔ مولانا کے لیے تو میرے پاس کچھ بھی نہیں۔ پھر کی آئی اور رخصت ہو گئی۔“

مولانا قلعہِ احمد نگر میں سمجھے۔ مولانا نے غبارِ خاطر کے خط مجرّد ۱۱ اپریل ۱۹۳۲ء میں اپنی طبیعت کے بیرون انصیاح کا جن الفاظ میں ذکر کیا۔ اپنی ظاہر واریوں کا جس طرح ملت کیا اور زینخانی کی یاد کو جس درد سے اٹھایا ہے۔ اس پر سنگمل سے سنگمل ادمی کی آنکھوں میں جی آجائی ہے۔ مولانا تکھتے ہیں۔“ رخصت کو جب میں بھی کے لیے روانہ ہونے لگا تو وہ حسب معمول دروازے تک خدا حافظ کہتے کے لیے آئی۔ میں نے کہا کہ اگر کوئی نیا واقعہ پیش آگی تو ہذا رخصت تک دالپی کا قصیر ہے۔ اس نے ”صفا حافظ“ کے سوا اور کچھ نہیں کہا۔ لیکن اگر وہ کہا بھی چاہتی تو اس سے زیادہ کچھ نہ کہہ سکتی تھی۔ جو میں کے چہرے کا فاموش افطراب کہہ رہا تھا۔ اس کی آنکھیں خشک تھیں لیکن چہرہ اشکبار تھا۔ خود را بحیلہ پیش تو خاموش کر دہ ام

گذشتہ ۲۵ برس کے اندر کتنے ہی سفر رئے اور کتنی ہی گرفداریاں ہوئیں لیکن میں نے جو بڑا افسروہ خاطر اسے بھی نہ دیکھا تھا۔ کیا یہ جذبات کی وفتی کمزوری تھی جو اس کی طبیعت پر غالب تھی۔ میں نے اس وقت ایسا ہی خیال کیا تھا لیکن اب سوچتا ہوں تو خیال ہوتا ہے کہ شاید اسے سخت حال کا ایک مجهول احساس ہونے لگا تھا۔ شاید وہ محسوس کر رہی تھی کہ اس زندگی میں یہ ہماری آخری سخت ہے۔ وہ خدا حافظ اس لیے نہیں کہہ رہی تھی کہ میں سفر کر رہا تھا۔ وہ اس لیے کہہ رہی تھی کہ خود

سفر کرنے والی بھتی:

حکومت کی قیادت قلبی ظاہر بھتی کو اس نے مولانا کو بیوی کی تیمارداری ہی سے محروم نہ کھا بلکہ انہیں جزا سے میں شرکت کے لیے بھی رہا تھا کیا۔ مولانا کو اطلاع بھی اخبارات سے ہوئی کہ ان کی رفیقیات ہمیشہ کے لیے پھر بھتی ہیں۔ تمام ملک میں رنج و اندروہ کا اظہار کیا گیا تھی کہ ۲۸ اپریل ۱۹۷۳ء کو ملکتے میں صوبائی سامانگ کا ایک تعزیتی جلسہ محترم عبدالرحمن صدیقی کی دیر صدارت منعقد ہوا۔ سید صین ٹھہری ہرودی علامہ راغب احسن، مولانا ابوالهاشم اور بیگ کے دوسرا سے زمانے جلسے سے خطاب کیا۔ مولانا ۱۹۷۵ء میں رہا ہوتے تو ملکہ پہنچ کر اپریل پورٹ سے سید حافظ نیخا کے مزار پر گئے۔ ۴۶ سال کی رفات میں کا ایک ڈھیر تھا اور اس کوہ استقامت انسان کا حال یہ تھا کہ ہاتھ فاتح کے لیے اُٹھے ہوئے تھے چہرہ افسکار تھا اور آنکھوں سے بوندا یا فسی ہو رہی تھی۔

## مولانا کی وفات

مولانا آزاد حسن سیاستدان ہوتے تو ملکن تھا حالات سے محبوہ کر لیتے لیکن شیعہ انسانات کے انسان تھے۔ اپنے دور کے رب سے بڑے ادبی، ایک عربی خطیب، ایک عظیم مفتکہ اور عالم مبتخر۔ ان لوگوں میں سے نہیں تھے جو اپنے لیے سوچتے ہیں جوہ ان کے مستقبل پر سوچتے تھے۔ انہیں عالم ہندستان نے پیدا کیا اور آزاد ہندستان کے لیے جی بے تھے۔ ایک عمر آزادی کی جبوجہد میں بصر کی اور جب ہندستان آزاد ہوا تو اس کا نشانہ ان کی مشارکت مطابق نہ تھا۔ وہ دلکش رہے تھے کہ ان کے سامنے خون کا ایک سمندربی پہے اور اس کے کنارے پر کھڑے ہیں۔ ان کا دل بیگناوں سے کہیں زیادہ یکانوں کے چرکوں سے محروم تھا۔ انہیں مسلمانوں نے ساہسال اپنی زبان درازیوں سے زخم لگاتے اور وہ ان تمام حادثوں کو اپنے دل پر گزارتے رہے۔ المختصر آزادی کے بعد یہی سامنے دس سال کی سافت میں ان کے لیے جان بیوا ہو گئے۔ ۱۹۷۸ء کو آل انڈیا ریڈیو نے خبر دی کہ مولانا آزاد عیل ہو گئے ہیں۔ اس رات کا بیستہ سے فارغ ہو کر آتے تو بنشاش تھے۔ کسی مرض کا شایدہ تھا۔ حسب معمول صبح سوریے اٹھنے اور غسل فرش میں گئے۔ لیکن ایک فارج نے حملہ کیا اور اس کا شکار ہو گئے۔ پنڈت جاہر لال نہرو اور رادھا کرشن فوراً پہنچے۔ ڈاکٹروں کی ڈار گاہ گئی۔ مولانا بے ہوشی کے عالم میں تھے۔ ڈاکٹروں نے کہا کہ تم گزرنے کے بعد وہ رائے دے سکیں گے کہ مولانا اختر سے سے باہر ہیں یا خطرے میں ہیں۔ امام

کس تدبیر پذیر کے اعلانات نے بر عالم میں تشویش پیدا کر دی۔ اور یہ تاثر عام ہو گیا کہ مولانا کی حالت  
حکومت سے غالباً نہیں ہے۔ ہر کوئی رید ٹلوپر کان لگائے بھیتا اور مضطرب ہقا۔ مولانا کے بنگلہ میں وہ تاثر  
کوئی تبدیل پر شاد صدر جمہور یہ بند پنڈت جواہر لال نہرو وزیر اعظم، مرکزی کابینہ کے ارکان، بعض صوبائی  
انتظامیے اعلیٰ اور اکابر علماء کے علاوہ ہزار یا انسان جمع ہو گئے۔ یعنی پریشان تھے۔ ۲۱ فروری کو  
پنڈت کا قدرشہ یقینی ہو گیا کسی کے حواس فائم نہ تھے۔ پنڈت جواہر لال نہرو رفقاء سمیت اشکار چہرے سے  
بیرون ہے تھے۔ ہر کوئی خزن و مال کی تصویر رکھا۔ بندوستان بھر کی مختلف شخصیتیں ہر کوئی بھیں بہب  
تھے۔ یعنی توہرا میدوٹھ گئی۔ عمار کے وقت سے قرآن خوانی شروع ہو گئی۔ مولانا حفظ ال الرحمن سے یادوی  
جعفر محمد میاں، مفتی عین الرتن، سید حسین الحسن، مولانا شاہد فاخری اور بیسوں علماء، حفاظہ کلام النبی  
تھے مشغول تھے۔ آخر ایک بیکے شب سورہ یسین کی تلاوت شروع ہو گئی اور ۲۲ فروری کو سواد و شبے  
تھے مولانا کی روح نفس عنصری سے پرواہ کر گئی۔ انما اللہ داعا الیہ راجعون۔

اس وقت بھی سینکڑوں لوگ احتساب میں کھڑے تھے، جوہنی رحلت کا اعلان ہوا تام شانا  
بچ پار سے تھرا آیا۔ دن پڑھئے لگ بھگ دو لاکھ انسان کو بھی سے باہر جمع ہو گئے۔ تمام ہندستان  
تھا سرکاری وغیر سرکاری خمارتوں کے پرچم مرنگوں کو دیتے تھے۔ لیکن کسکے بڑے بڑے شہر دن میں  
تھی ہرگز کمال ہو گئی۔ دصلی میں ہو کا عالم تھا حتیٰ کہ بنکوں نے بھی پھٹی کر دی۔ ایک بھی شخص تھا جس کیلئے  
تصبیگی آنکھ میں آنسو تھے۔ بالفاظ دیگر مولانا تاریخ انسانی کے تھا مسلمان تھے جن کے مقام میں کعبہ  
جست قدر ایک صائم قریۃ کو بستے پڑھتے جو اپر لال ہنرو موت کی خبر سنتے ہی دس منٹ میں پہنچ  
تھے۔ ہر چند بخوبی کی طرح پھوٹ پھوٹ کر رونے لگے۔ انہیں یاد ہے کہ مولانا نے اج ہی صبح انہیں  
بچ جعلی خدا حافظ ”کہا تھا۔ ڈاکٹروں نے ۲۱ کی صبح کو ان کے جسم کی موت کا اعلان کر دیا۔ اور حیران  
تھے جسم کی موت کے بعد ان کا دماغ کیونکر ۲۷ گھنٹے زندہ رہا۔ ڈاکٹر پرہیان چندر رائے وزیر اعلیٰ بخارا  
۔۔۔ تھکن دیا چاہا تو مولانا نے آخری سہارا سے کر انکھیں کھو لیں فرمایا۔ ڈاکٹر صاحب اب اللہ پر چھڑیئے  
۔۔۔ سے پہلے موالیجن کے کیسین گیس کی طرف اشارہ کرتے ہوئے کہا: مجھے اس پنجھہ میں کیوں قید کر  
۔۔۔ ہے؟ اب معاملہ اللہ کے سپرد ہے۔“ بھر جزل شاہ نواز راوی تھے کہ میتوں دن بے ہوش ہے۔  
۔۔۔ کوئی دنٹ کے لیے ہوش میں آئے۔ کبھی بھار بھوٹ جبنت کرتے تو ہم کان لگاتے کہ شاندی کچھ

کہنا چاہتے ہیں۔ معلوم ہوتا کہ آیات قرآنی کا درکار ہے ہیں۔ پنڈت نہرو کے دو منٹ بعد ڈاکٹر راجندر پر شاد آئے گے۔ ان کی آنکھوں میں بھی انسو ہی آنسو تھے۔ آن واحد میں ہندوستانی کابینے کے شد مانع پہنچ گئے۔ ہر ایک کا چہرہ آنسو کی پیوار سے ترخا اور ادھر ادھر ہچکیاں سنائی دیے رہی تھیں۔ مسٹر مہابیر تیکی مراپا درستھے۔ ڈاکٹر ادھار کرشن نے آبیدہ اواز میں کہا۔ ”ہندوستان کا آخری مسلمان اُمّہ گیا۔ وہ علم کے شہنشاہ تھے“ کہنا میں سکتے ہیں تھے۔ پنڈت پنت یاس کے عالم میں تھے۔ مرا جی ڈیساں لیے حال تھے۔ لال بہادر شاستری بلکہ رہے تھے۔ ڈاکٹر ڈاکھن کے حواس مغلل تھے۔ مولانا فارسی طیب غم سے مذہل تھے۔ مولانا حفظ الرحمن کی حالت دیکھ گئی تھی۔ ادھر زمانہ میں مولانا کی بہن آرزو یگم رطیپ رہی تھیں۔

### اب کوئی آرزو نہیں باقی

ان کے ارد گرد اندر اکانہ ہی، بیگم ارونا صفت علی اور سینکڑوں دوسری عورتیں جمع تھیں۔ اندر کہہ رہی تھیں ہندوستان کا نور بچ گیا اور ارونا رہی تھیں۔ ہم ایک عظمت سے محروم ہو گئے۔ پنڈت نہرو کا خیال تھا کہ مولانا تمام غر عوام سے کچھ رہے۔ ان کے جنازہ میں غوام کے بجائے خواص کی بھرپوری ہو گی۔ لیکن جنازہ اٹھا تو نگ ایڈورڈ روڈ کے بنکنمبر ہے باہر دولاٹ سے زائد عوام کھڑے تھے۔ اور جب جنازہ انڈیا گیٹ اور ہارڈنگ بروج سے ہوتا ہوا دریا لگن کے علاقہ میں پہنچا تو پانچ لاکھ افراد ہو چکے تھے۔ صحن چار بجے میت کو غسل دیا گیا اور کفار کو نوبت سمجھے جس کو کھنی کے پورٹکیو میں پنگ پڑاں دیا گیا۔ سب سے پہلے صدر محبور یہ نے پھول چڑھائے۔ پھر دزیراعظم نے اس کے بعد غیر ملکی سفر۔ نہ کہی ہزار برتو پوش عورتیں مولانا کی میت کو دیکھتے ہی ڈھایں مارمار کر دوئے گیں۔ ان کے ہونٹوں پر ایک ہی بول تھا۔ ”مولانا آپ بھی چلے گئے، ہمیں کس کے پرو کیا ہے، ہندو دیویاں اور کنیا یہیں مولانا کی نعش کو ہاتھ باندھ کر پر نام کرتی رہیں۔ ایک عجیب عالم تھا۔ چاروں طرف غم و اندوہ اور رنج و گری کی ہریں بھی ہوتی تھیں۔“

پنڈت جاہر لال نہرو کی بیوی چینی کا یہ حال تھا کہ ایک رضا کار کی طرح عوام کے ہجوم میں گس جاتے اور انہیں بیٹھنے سے روکتے۔ پنڈت جی نے میں دیوار سکیورٹی افسروں کو دیکھا تو ان سے پوچھا۔

”آپ کون ہیں؟“  
 ”سکیورٹی افسر“  
 ”کیوں؟“

”آپ کی خلافت کے لیے۔“

”کیسی خلافت، موت تو اپنے وقت پر آکے رہتی ہے۔ بچا سکتے ہو تو مولانا کو بچا لیتے؟“  
 شری پریودھ چندر رادی سمجھتے کہ پندت جی نے یہ کہا اور بلکہ بلکہ کردنے لگے۔ ان کے سکیورٹی افسر بھی اٹک بار ہو گئے۔ مشیک پون بجے میت اٹھائی گئی۔ پہلا کندھ عابد ہکوں کے سفر نے دیا۔ جب کلد شہادت کی صداؤں میں جنازہ اٹھا تو عربی سفر ابھی چھوٹ پھوٹ کر دنے لگے۔ جو نہیں بنگلہ سے باہر کملی توپ پر جنازہ رکھا گیا تو کہرا میخ گیا، معلوم ہوتا تھا پورا ہندستان رو رہا ہے۔ مولانا کی سین نے کوئی کی بھت سے کہا۔

”اچھا بھائی خدا حافظ“

پندت پنہت نے ڈاکٹر راجندر پر شاد کا سہارا لیتے ہوئے کہا۔ مولانا ایسے لوگ پھر کبھی پیدا نہ ہوں گے۔ اور ہم تو کبھی نہیں کیس گے۔  
 مولانا کی چارپائی کو کوئی تکمیل کے دروازہ نکل کنہ ہوں پر لایا گیا۔ کفن چندر کا تھا۔ جسم ہندستان کے تکمیل جنبدستے میں پیٹا ہوا تھا۔ اس پر کمیری شال پڑا تھا اور جنازہ پر تجہیلی کی روایت کے طبق خلافت کعبہ ڈالا گیا تھا۔

پندت نہرو، سڑدھیر صدر کانگریس، مولانا حفظ الرحمن سیواردی، جنگل شاہ نواز پر و فیر سالپول بکریہ بخشی غلام محمد اور مولانا کے ایک عزیز جنازہ گاڑی میں سوار تھے۔ ان کے پیش پہ دوسری گاڑی میں صدر جہوریہ ہندو ڈاکٹر راجندر پر شاد اور ڈاکٹر رادھا کرشمن نائب صدر کا موڑ تھا۔ ان کے بعد کندھوں کی ایک لمبی قطار تھی جس میں مرکزی وزراء، صوبائی وزراء اعلیٰ اکثر گورنر اور غیر ملکی سفارتی سے تھے۔ ہندستان کی فوج کے یعنی چیف جنرلز کے دائمی بائیں تھے۔ تمام راستے پھولوں کی صورت دھمار بارش ہوتی رہی۔ دریا گنج سے جامع مسجد تک ایک میل کا راستہ پھولوں سے اٹ گیا۔ جب کاش لحد تک پہنچنی تو ایک طرف علماء و حفاظ القرآن مجید پڑھ رہے تھے۔ دوسری

طرف اکابر و فضل اسر جھلکا گئے کھڑے ستھے۔ اس وقت میت کو بری فوج کے ایک ہزار نوجوانوں، ہوانی جہاز کے تین سو جانبازوں اور بھری فوج کے پانچ سو بہادروں نے اپنے عسلی بائپس کے ساتھ آخری سلام کیا۔ مولانا احمد سعید و صلوی سعد جمعیت العلماء ہندست دوست کو پکاس منٹ پر نمازہ جنازہ پڑھائی۔ پھر بعد میں انمار اکوئی تابوت بن تھا۔ ایک یادگار جسم غمید کفن میں پرد خاک کر دیا گیا۔ جب قبر کو مٹی دی گئی تو پہلاست جواہر لال نے گلاب چھپڑا کا اور اس طرح روئے کے ساری فضا اشکبار ہو گئی۔ تمام لوگ روئے ہے ستھے اور آنسو سختے ہیں ستھے۔ مولانا کے مزار کا حجر دار الجہد بود ماں“ کے تحت درج ہے۔ مختصر یہ کہ جامع مسجد اور لال قلعہ کے دریان پارک میں دفن کئے گئے۔ مزار گھلدا ہے۔ اس کے اوپر سنگی نصب کا طڑہ ہے اور چاروں طرف پانی کی جدوجہی اور بزرے کی روشنی ہیں۔ راقم جنازہ میں شرکت کے لیے اسی روز دھلی پہنچا۔ مولانا کو دفنا کر ہم ان کی کوئی میں گئے تو دری بعد پہنچت جواہر لال آگئے۔ اور سیدھا مولانا کے کمرے میں چلے گئے پھر چھپڑوں کی اس روشن پر کئے جہاں مولانا نہ لا کر ستھے۔ ایک گھنے سے سوال کیا۔

«کیا مولانا کی موت کے بعد بھی مکارا ہے؟»

راقم اسکے بڑھ کر آدای۔ بجا لایا۔ پہنچ گئے۔

«شورش، تو اسکے، مولانا سے ملے؟»

راقم کی چھپڑیں نکل گئیں۔ مولانا ہمیشہ کے لیے رخصت ہو چکے تھے اور ملاقات میں صبح محشر تک موجود ہو چکی تھی۔

## سیاست میں داخلہ

”ہماری آزادی“ کے پہلے باب دیہ عنوان پہلی جلد کا خلاصہ، میں مولانا نے ۱۹۵۴ء سے پہلے کے  
سو اربعہ دو فکار کو جلد اول پر اٹھا رکھا اور چار جگہ جلد اول کا ذکر کیا ہے فہرست ہے:

- ۱۔ میں اپنے ذہنی انقلابوں کا مفصل ذکر اپنی سوانح عمری کی پہلی جلدیں کروں گا۔
- ۲۔ بنکال کے انقلابیوں (دہشت پندوں) سے تعلقات کی تفصیلات بھی پہلی جلد ہی میں  
بیان کی جائیں گی۔

۳۔ سوراجیہ پاریٰ نے تمام قانون ساز اداروں میں اکثریت حاصل کر کے چار نکالی محاذ پر جو  
نتائج پیدا کئے اور ان کا ہندستان کے سیاسی مستقبل پر جائز پڑا اور تمام حالات مطلع عمری  
کی پہلی جلدیں درج ہوں گے۔

۴۔ لارڈ ونکشن ۱۹۲۲ء میں دائرے ہو کر آئے تو انہوں نے تمام کامگروں کے خلاف  
سمحت کاروانی کی۔ مولانا لکھتے ہیں کہ ”یہ دھلی میں تھا ایک سال سے زیادہ عرصہ مجھے  
دھلی ہی میں زیر حرast رکھا گیا۔ اس زمانے میں کتنی ایسے واقعے ہوئے جو ہندستان  
کے سیاسی مستقبل کے لیے بڑی اہمیت رکھتے تھے۔ ان کی تفصیل کے لیے بھی سوانح عمری  
کی جلد اول کا انتظار کرنا ہوگا۔“

پروفیسر ہما یوں بیرونی دیباپے میں ۱۹۷۸ء کے بعد کے واقعات سے متعلق تیسرا جلد کا ذکر  
کیا ہے۔ اگر ”ہماری آزادی“ دوسری جلد ہے تو مولانا کی وفات کے بعد کتاب اس ایک جلد ہی میں

ختم ہو گئی۔

مولانا نے نومبر ۱۹۵۸ء میں ہماری آزادی پر نظر ثانی کی۔ ان کا ارادہ تھا کہ نومبر ۱۹۵۸ء میں ان کی سڑوئی سالگرد کے موقع پر کتاب شان ہو میکن یہ جلد بھی ان کی زندگی میں شانع نہ ہو سکی۔ وہ ۲۲ فروری ۱۹۵۹ء کو خالق حقیقی سے جاتے اور اس طرح پہلی اور تیسری دونوں جلدیں مولانا کے ساتھ رحلت کر گئیں۔

مولانا فرماتے ہیں:

۱۔ ٹارڈ گردن نے ۱۹۰۵ء میں تقسیم بنگال کا فصل کیا تو ایک زیر حکومت سیاسی والقلابی جوش پیدا اور کار فرما ہوا۔ مشرقی اور بندوں میں یہ روزہ سے لکھتے آگئے تاکہ اس شہر کو اپنی جدوجہد کا مرکز بنائیں۔ ان کا اخبار اکرم گون ترقی بیداری کا نشان اور غیر ملکی حکومت کے خلاف جنگ کا جنہٹا بن کر لہراتے رہا۔ ان سے میری دو تین موقوں پر ملاقات ہوتی۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ القلابی سیاست کے لیے میرے دل میں ایک کشش پیدا ہو گئی اور میں ان کے ایک گروپ میں شامل ہو گیا۔

۲۔ مشرقی شام سندھ چکرورتی اس دور کے انقلابیوں (ٹیپر سٹوں) میں بڑا مرتبہ رکھتے تھے۔ ان کی وساطت سے میں اور انقلابیوں سے ملا۔ وہ القلابی مسلمانوں سے بدقسم تھے، اور اپنے رفقاء، متوسط طبقے کے بندوں میں سے چنا کرتے تھے۔ ان کا خیال تھا کہ بندوں تاکہ تحریک آزادی میں برطانی حکومت نے مسلمانوں کو اپنے لیے اور کار بنا کر ہوا ہے اور وہ اس کے اشامے پر چلتے ہیں۔ مشرقی بنگال کا گورنر ویم فیلڈ مارٹل ایجنسی کہا تھا کہ حکومت مسلمانوں کی جماعت کو ایسی نظر سے دیکھتی ہے جیسے کوئی شہر ہرایہ نئے درم کی محبوب یوں کو۔ انقلابیوں کی مسلمانوں سے نفرت کا ایک سبب یہ بھی تھا کہ ان کی پکڑ دھکڑ کے لیے حکومت نے پویں کے خرچ ملکے میں یوپی کے مسلمانوں کو لا کر رکھا تھا۔ مولانا لکھتے ہیں کہ شام سندھ چکرورتی اور ان کے انقلابی رفقاء کو شروع میں میرے اور پر بھروسہ رہتا، مجھے اپنی خاص محفلوں سے الگ رکھا، لیکن جب میں نے جلد ہی ان کا اعتماد حاصل کر لیا تو وہ مجھ پر

بھروسہ کرنے لگے۔ اس وقت مکھان کی سرگرمیاں بکال اور بہار تک محدود رہیں۔ اور بہار اس وقت صوبہ بکال کا حصہ تھا۔ میں نے انہیں انقلابی جماحت کو وہ دیستے پر آمادہ کر لیا اور دو برس کے اندر اندر شہری ہندوستان کے کئی بڑے شہروں اور بہی میں انقلابیوں کی خفیہ انجینیوسن گئیں:

(بہاری آزادی، پہلا باری)

بلح آبادی ذکر آزادی میں لکھتے ہیں کہ:

”شروع شروع میں مولانا آشنا پرند انقلابیوں کے ساتھ تھے، اور ہندوستان میں مسلح بغاوت کی تیاریوں میں لگے ہوئے تھے۔ ایک طرف بکال کے انقلابیوں کے ساتھ تعلقات اس توار تھے۔ دوسری طرف سرحد کے قبائل میں ان کے آدمی کام کر رہے تھے۔ شیخ الہند مولانا محمود الحسن مر جوم اور مولانا عبد اللہ سندھی مر جوم سے بھی رشدہ مخصوص تھا۔ جب میں ان کی رفاقت (۱۹۲۰ء) میں آیا تو اس وقت ملک مولانا مسلح بغاوت ہی کے قابل تھے۔ ایک دفعہ خود مجھے ایک جگہ بھیجا اور میں دو درجن پستول نے آیا۔ جو انہوں نے کسی اور کے ہاتھ کیسی زخمی نہیں دیکھ دئے تھے!

ذکر آزاد صفحہ ۲۲۴

مولانا آزاد کی سولہویں برسی پر ہندوستان کے مختار خانے (یونیورسٹی آر کامیونیٹ ایڈیشن) نے کابل میں قائم ہونے والی عارضی ہندوستانی حکومت اور مولانا آزاد کے زیر عنوان ایک دستاویزی تائیپ دی۔ جو تمام تر برطانوی انتیلی جیسی بیوروکی روپرتوں پر مشتمل تھی۔ ان روپرتوں کا حصل یہ تھا کہ:

”پہلی جنگ عظیم کے دوران ۱۹۱۴ء کے وسط میں ہندوستان کی جزوئی حکومت کابل میں قائم ہوئی اس کا منصوبہ مولانا آزاد نے تیار کیا تھا۔ انہی کی ہدایت پر مولانا عبد اللہ سندھی اور دوسرے لوگ کابل گئے تھے۔ حضرت شیخ الہند بھی آپ ہی کے مشورہ سے حجاز چلے گئے تھے۔ اس روپرٹ کا انگارندہ برطانوی انتیلی جیسی بیوہ کاڈ پڑی ڈائریکٹر جزیل طیویان تھا۔ اس نے ۳۱ اکتوبر ۱۹۱۴ء کو مذکورہ روپرٹ تیار

کی۔ مسٹر دیویان کی ایک دوسری پورٹ کے مطابق صوبہ مرحد سے آزاد قبائل کے بعض مرداروں کی درخواست پر مولانا نے ایک بڑا مساز بنگالی اور ایک ڈاکڑا کو دیا۔ بھجوایا۔ اُن کے علاوہ طلیپ کی ایک جماعت کابل روانہ کی۔ اسی پورٹ کے مطابق خود مولانا آزاد کابل کا عزم لے رہے تھے کہ حکومت نے انہیں پکڑ کے رانچی میں نظر پسند کر دیا اور اس طرح یہ رشتہ منقطع ہو گیا۔

ایک وقوع چند سالاں نوجوانوں نے مولانا سے سوال کیا:

"مولانا، یہ پسند درکیاں اور رشتے کے بلا کھلکھلے انگریز افسروں پر کوئی چلا دیتے ہیں آخران میں یہ عوام اور بے باکی کیسے پیدا ہوتی ہے؟ مولانا مسکرائے اور کہا "عزیز و نایا ان کسی منڈھی میں فروخت ہوئا تو میں آپ کو ضرور اس کا پتہ بتا دیا۔"

راقم دوسری جنگ عظیم کے دوران مغلیل جمل شہری میں ڈیپٹی اوف انڈیا رولز کے تحت سات برس قید کاٹ رہا تھا اور میں مختلف صوبوں سے بعض اعلیٰ افسروں کا ذکر ہے کہ ۲۸، ۲۹، ۳۰ برس کا ایک بگالی نوجوان نظر پسند ہو کے آیا، معلوم ہوا تھا کہ اس سے اسلحہ لینے آیا تھا۔ مولانا آزاد نے اپنے ایک معتقد کے نام ایک خط اس معنوں کا دیا تھا کہ حاملِ اپنے کسی کام کے لیے لاہور آ رہا ہے اس کے باوجود وہ پانچوں لکائیں بھجوادیں جن کا آپ نے دھلی میں وعدہ کیا تھا، نوجوان نے بتایا کہ تیر سے روڑ پشا اور سے پانچوں ریو اور ارہے تھے کہ وہ اگلے ہی دن پکڑا گیا۔ کوئی دھمکی نہیں لایا تھا اس کے شاہی قلعہ میں رہا۔ پوچھ چکھ ہوتی رہی کہ تھیشی عملِ حدد درجہ ظالم تھا لیکن وہ لوگ کچھ حاصل نہ کر پاسے اور تھا بھی کچھ نہیں وہ ناکام ہو گئے تو نظر پسند کو دیا۔ راقم نے اس سے کہا کہ مولانا کا انگریز کے صدر میں اور کا انگریز سختی سے عدم تشدد پر کار بند ہے۔ یہ کیونکہ ملکن ہے کہ مولانا اسلحہ کے حصول میں آپ کی مدد کے لیے تیار ہو گئے۔ نوجوان نے بتایا یہ صحیح ہے کہ ہم لوگ کا انگریز سے متفق نہیں اور نہ کا انگریز کی بیویتہ ہمارے حسب حال ہے۔ بھاشن پندرہ بوس سے کا انگریز نے جو سلوک کیا اس سے ہم بنگالی بچہ کبیدہ خاطر ہیں۔ لیکن اس نزاع کے باوجود مولانا آزاد نے اپنے احترام سے ہمارے دل خلی

لہیں ہونے دیتے۔ کوئی وقت بھوتو جم کامل اعتماد کے ساتھ ان کی خدمت میں حاضر ہو جاتے اور وہ ہمارے اقدام سے متفق ہوں یا نہ ہوں لیکن ہمارے جذبے کی وجہ افزائی ضرور کرتے ہیں یہاں پرکے سے مولانا کے تعلقات اتنے بھرپور ہیں کہ وہ ان کی خراش ستردہ نہیں کرتے، وہ جانتے مولانا سے انہوں نے کس طرح خط لایا۔ بہر حال میں یہ خط کے کریاں آیا اور پنجاب پولیس کی بھینٹ ہو گیا۔

۱۹۰۸ کے اوائل ۱۹۰۹ء کے آغاز میں مولانا ہندستان سے باہر صرف شام اور رُنگ کے مفرج گئے، تک سے فرانس پہنچنے ملنے جانے کا ارادہ تھا کہ والد کی ہماری کامن کمپرس ہی سے لوٹ گئے مولانا کا بیان ہے کہ :

”جب میں عراق گیا تو وہاں چند عربی القلاہیوں سے ملاقات ہوئی، وہ میں صطفے کا مل پاشا کے پیروؤں سے کچھ تعلقات پیدا ہوئے۔ ان کے علاوہ میں نیگرنس کے گروپ سے بھی ملا۔ انہوں نے قاہرہ میں اپنا مرکز قائم کر دکھا اور ایک ہفتہ وار اخبار شائع کرتے ہے۔ جب میں ترکی گیا تو نیگرنس تحریک کے چند لیڈر وہ سعدیتی ہو گئی، ہندستان والپ آنے کے کمی سال بعد تک ان سے خلائقابت جاری رہی۔ عرب اور رُنگ القلاہیوں سے ملاقات ہونے کا نتیجہ یہ نکلا کہ میرے سیاسی عقائد راست ہو گئے۔ ان القلاہیوں کو اس پر حیرت ہوتی تھی کہ ہندستانی مسلمان قومی مطابقوں کی طرف سے بے احتیاط اور سرد مہربی بر تھے یا ان کی مخالفت کرتے ہیں۔ ان کے نزدیک ہندستانی مسلمانوں کو آزادی کی جگہ میں بڑاؤں اور ببروں کا کام کرنا چاہیے تھے۔ نہ کہ انگریزوں کے پیرا بن کر رہ جانا، مجھے اور بھی زیادہ یقین ہو گیا کہ مسلمانوں کو نکاں کی آزادی کی مہم میں شرکت و معادلت کرنا چاہیے۔ اور اس کی تدبیر کرنا چاہیے کہ بريطانی حکومت اپنی اغراض کے لیے انہیں ناجائز طور پر استعمال ذکر کے۔ مجھے اس کی ضرورت محسوس ہوئی کہ ہندستانی مسلمانوں میں ایک نئی تحریک شروع کی جائے اور میں نے فیصلہ کیا کہ ہندستان والپ جا کر زیادہ انہاں کے ساتھ سیاسی جدوجہد کروں گا۔“ (رہنمایی آزادی پڑیا باب)

مولانا فرماتے ہیں کہ:

”ہندستان و پس اکر میں کچو دنوں خور کر تاریا کر مجھے کیا طلاق اختیار کرنا چاہیے اور کیا پورا گرام بنانا چاہیے۔ میں اس نتیجے پر پہنچا کہ اپنی موافقت کے لیے رائے عامد پیدا کرنا چاہیے اور اس کے لیے ایک اخبار باری کرنا ضروری تھا۔ اہلال“ اسی خود دفتر کا نتیجہ تھا۔“  
(ہماری آزادی)

ادھر پہنچنے والے عظیم ۱۹۱۵ء کو ختم ہوئی، ادھر سماں کا حال یہ تھا کہ انہیں بڑی شکل میں دفادری کے ساتھے میں ڈھالا گیا اور اس میں تقریباً ۷۰٪ بھیں، رس صرف ہوئے تھے۔ حکیم محمد اجمل خان نے ندوہ کے سالانہ اجلاس کے مددانی خطبے (۱۹۱۶ء) میں میان کیا کہ: ”ابتدائی اسلام سے غدر ۱۸۵۷ء تک جس قدر تکفیر کے فتویٰ سے لکھے گئے۔ اگر انہیں ایک مدرسہ میں جمع کیا جائے تو ہرگز اس جلد کی خدمت اس جلد کے برابر اٹھنے کی وجہ سے کر آج تک کفر کے فتوؤں کو جمع کیا جائے تو مدد و نفع ہو۔“

### روایات اجمل صفحہ ۸۰

انگریزی اقتدار نے ان فتوؤں کی بیواح تھا کہ کما حق فائدہ اٹھایا۔ شیعہ متسلسلہ بہمی فدائیا موجب ہو گیا، اقلید و غیر مقلد میں چھوڑ گئی، جو فرقے اقلیت میں تھے یا حکومت کے فرماناد سے تھے وہ انگریزی سرکار کی پیشہ سے کر سماں نہ میں تقریباً باعث ہوئے۔ ان کے لیے انگریزی حکومت غفت غیر مرقبہ تھی۔ رفتہ رفتہ یہ مرض مصدقی ہو گیا۔ یونی کے تعلقدار پنجاب کے زیندار، سرحد کے خوانین، نزدھ کے دوڑی کے اور بلڈ جیان کے تندار، انگریزوں کے دست و بازو ہو گئے۔ ان کے علاوہ علی گڑھ کا سیاسی مذاق، جو انگریز پر نیلوں کی بددامت پر وان چڑھا، انگریزی سرکار کا معادن ہو گیا، آنکھان برطانیہ کے دفادر سے تھے۔ مولانا احمد رضا خان نے عقامہ کی آٹیں دیوبند کی چھٹاڑ کی۔ ان کی جماعت نے پر اس تحریک کے خلاف فتویٰ سے صادر کئے جو انگریزوں کے خلاف عدم تعاون یا ترک موالات وغیرہ کی شکل میں اٹھی۔ مرتضیٰ علام احمد نے بیوت کا عمارہ باندھ کر جہاد منور کر ڈالا، ان کے علاوہ اکثر مشائخ اور پیشوں نے اپنے علم و عمل اور قول و فعل کی پوری کائنات انگریزوں کی جھوٹی میں ڈال دی اور انہی کے ہو گئے۔ انگریزوں کی اسی خواص کا کوشش پکڑا لوئی فرقة تھا۔

مسلمان ہندوستان میں فاتح کی جیشیت سے آئے اور کئی راست بادبائیں مختلف شکروں کے ساتھ آئی رہیں اور بعض علوم رتبت مشائخ مختلف وقوتوں میں وارد ہوئے۔ ان کی بدولت ہندوستان میں اسلام چھیلا، لیکن ایک خاص دور کے بعد مسلمانوں ہی کے ہاتھوں اسلام کو صنعت پہنچا۔ جب مسلمان حکمران تھے تو اس صنعت کا سبب فرماز وائے۔ جب مسلمان انگریزی حکومت کی رعیت ہو رہے تو اس کا موجبہ وہ سیاست داں تھے جن کے قول و فعل کا اور چھوڑ انگریزوں کے سیئے تھا ان ساتھ ہی بعض علماء و مشائخ کی ایک بڑی جماعت کا طرز عمل یہ تھا کہ وہ ہر مرحلہ میں انگریزوں کی خوشی کو ملحوظ رکھتی، ان لوگوں نے تصرف دین و تصور میں قلم رکایا بلکہ کروڑوں بندگاں خدا کی عقول کو اس طرح شکار کیا کہ ان سے اجتماعی ذمہ کی کاشوری میغفود ہو گیا۔ جب فرماز وائے کے آخری دور میں مسلمان برٹیکم میں مرعوت کے ساتھ گرفتی ہوئی دیوار تھے تو اس زمانے میں پہلی اجتماعی اسلامی تحریک مایداحمد شہید اور شاہ اسماعیل شہید کی سیاست میں جماعت مجاهدین (رمذان ۱۸۳۶ء)، کی تحریک تھی جس تحریک کے سامنے دریافت تھے۔ اول اسکد، ثانیاً انگریز، یہ ایک صحیح عمل تھا کہ مجاهدین اسی راستے سے ہندوستان کی ٹھرت قدم بڑھانے پا ہستے تھے۔ جس راستے سے مغل فاتحین آئے تھے لیکن اس تحریک کو بعض خالوں اور بکریوں کی غداری نے بلکہ کڑوالی ایجاد سرحد کے خالوں اور پنجاب کے طوں نے ملکوں کے ساتھ مل کر اسلام کی اس تریپ کو فنا کیا۔

دوسری بغاوت انگریزی استعمار کے خلاف، ۱۸۵۷ء میں ہوئی۔ انگریزوں نے اس بغاوت سے چھوٹوگ کیا۔ وہ ان کا استبدادی حق تھا۔ لیکن اس پتاہی کے مسلوں قلعہ محلی کے غدار اور پنجابی مسلمانوں کے گھر، ٹوانے اور اس قلاش کے دوسرا سے قبیلے تھے۔

تیسرا تحریک علماء صادق پوری انفرادی عنوان سے اجتماعی کوششیں بھیں جو انگریزی حکومت کے وضیاحت اس بسطاد کی نذر ہو گئیں۔ ان مقدمات کے بجز اور سرکاری گواہ سب کے سب مسلمان تھے۔ چوتھی تحریک، پہلی جنگ برطانیہ کے دوران (۱۸۵۷ء) میں حضرت مولانا محمود حسن دیوبندی کے ارشد تلامذہ نے بیرون بلکہ جاک مرتب و منظم کی۔ مولانا عبداللہ سنہنی ان کے سربراہ تھے، ان کے علاوہ حاجی ترنگ زلی رآخندی، مولانا ناسیف الرحمن قندھاری، مولانا منصور نصادری، مولانا عزیز گل کاکا نیل، مولانا احمد اللہ پانی پتی، مولانا ظہور محمد سہار پوری، شیخ عبدالرحم

سندھی میں اخواصِ محظی بین پوسنی، مولانا آن محمد جواد امروٹی، مولانا فضل ریج پشاوری، مولانا خدا بری  
یا خسالی، مولانا فضل محمد پشاوری، خان عبد الغفار خاں، ذاہر علی شاہ صدیق حمدان اور مولانا  
محمد احمد پکالی اس تحریک کے راستہ باز و سخت۔ اس تحریک کو بھی بڑائی سلسلت کے سلاں  
پہلویوں نے غرق کیا۔ اس کی تفصیلات مختلف کتابوں سے معلوم کی جاسکتی ہیں، مختصر زیرِ کاری آئی ذی  
کے سلاں اب کاروں نے حرمین شریعت تک حضرت شیخ الہند اور ان کے ارشد تلامذہ کا تعاقب  
کیا ان کے خدمتگار ہو گئے۔ اور اس طرح تمام راز حاصل کر کے انگریزی حکومت کے ہوالے  
کئے، مولوی محمد علی قادری نے سر عبدالحیوم کی معرفت معافی لے کر حکومت کو بہت سے راءوں  
ڈائے۔ میاں عبد الباری کو سر محمد شفیع نے حکومت سے چھٹکارا دلو اکران سے تمام تفصیلات  
حاصل کر لیں، خان بہادر حنفی نواز نے شیخ عبدالحق سے رسمی خطوط حاصل کئے۔ خان بہادر  
بیارک علی شیخ الہند سے چیک کیا۔ حکایت است: مولانا شیخ علی بخانوی کا بھائی مظہر بخاری بخانوی  
سنٹل انسٹیٹیویٹ میں تھا اس نے حضرت شیخ الہند کے ساتھیوں پر مولانا حسین احمد دہنی کے افاظ  
میں ہنریت و مشیانہ خالماں کئے۔ اس کے ساتھ بابائے اردو مولوی عبدالحق کا بھائی تصدیق حسین  
بلپوری بھی میں آئی ذی سے شکر تھا، اس نے بھی استبداد کا چوبہ بھر دکایا۔ مولانا مدنی و مکھٹہ  
میں کہ ان دونوں کا افراد علی ایک انگریز سڑائیں تھا لیکن اس میں انسانیت کا مادہ تھا۔ اور یہ دونوں اس  
سے یکسر غالی تھے۔

غرض تحریک خلافت سے پلیسٹر پہلی بندگی بخیلم کے دوران میں حضرت شیخ الہند، مولانا آزاد  
کے مشورہ سے ملکی آزادی کی بہتری کا عزم رکھتے تھے اور اس کے لیے متذکرہ نقشہ بنایا تھا  
وہ تحریک اپنوں کی غداری اور مسلمانوں کی جاسوسی سے ناکام ہو گئی۔

حضرت شیخ الہند کی اس تحریک میں مولانا آزاد نے کہاں تک ہاتھ بٹایا۔ اس بارے میں  
ضد رسمی تفصیلات نہ حضرت شیخ الہند کے مختلف تذکروں سے معلوم ہوتی ہیں اور نہ مولانا عبد اللہ  
سندھی کی ترپوں سے پڑھتا ہے۔ مولانا آزاد سے متعلق حضرت شیخ الہند کا مشہور قول یہ ہے کہ تم  
اپنی راہ بھول پکے ہتے۔ ابوالکلام نے وہ راد و کھانی ہے۔ لیکن اس فقرے کا تعلق ریشمی روپاں  
کی تحریک سے نہیں بلکہ الہلال کی اس دعوت سے ہے جو ہندوستان میں مسلمانوں کی نشأۃ ثانیۃ

یہ ذوقِ تھمار کے خلاف ایک اجتماعی بیداری کا ظہر رہتا۔ الحجت مولانا سائی کے ساتھ فہمنا و دو دلستہ رہنے جو بندوستان سے باہر اور بندوستان کے اندر پیر لکھ غایمیے نہ فہمنے کا شدید پیروغ حاصل کر رہی تھیں۔ مولانا نے ان تحریکوں کو اجتماعی فکر کے کوئی صرف ایک نمونی تو پیدا کی پسندیدگی بلکہ قومی جبوجہد کا سیاسی ذوق پیدا کیا، جس زمانے میں ”الہالِ کامریہ“ اور ”زیندار“ تھا اور ہوئے وہ زمانہ بندوستان میں مسلمانوں کے سیاسی سفر کا عوامی آغاز تھا۔ اس سے پہلے مسلمانوں میں بر طالوی اسٹیلا کی مرزا حمت کے نیے نہ تو کوئی عوامی تحریک تھی اور نہ اس کے تھیں کا ہمدرگیر ذہن تھا، لیکن ایک راست بارہ علامہ کا استوارہ شمن ذہن روشن مذور رہتا۔ لیکن اپنے دوسرے سے باہر عوامی تحریک کی خصوصیت نہیں رکھتا تھا، حضرت شیخ البند نے ایک خفیہ تنظیم کا اعلان کیا اس کے ارکان ملک سے باہر نہ رہنے پڑے ہیں۔ مگر عوام میں اس سے متعلق کوئی سیاسی ضمانتی نہیں۔ ادھر پڑے بڑے علماء و شاعر سے حضرت شیخ البند بالوس تھے، انہوں نے اپنی تحریک کے لیئے اپنے شاگردوں کو منتخب و مأمور کیا، ان لوگوں نے پامردی کا ایک ریکارڈ قائم کیا۔

جس پہنچ جان جو لوگوں میں ڈال کر بندوستان سے باہر چلے گئے، لیکن تحریک دو مصیبتوں کا شکار ہوئی۔ یعنی تو شرکا، میں سے دو چار نے انگریزوں کے ہاتھ پڑا تو کہ رانہ دے ڈالے، دوسرے کی ٹھی کے بھنون لوگ شامل تحریک ہو گئے۔ جن کی وجہ سے پورا نقشہ برپا ہو گیا، خان یہاڑی، جن کو اڑخان نے ایک نو مسلم عبد الحجت سے رسمی خطوط ہائل ایک سرمایہ کل اور دوار کو دیے اور اس کا پتوں کی خلافی کا ایک باراگرم ہو گیا تجھے تحریک بیٹھ گئی اور اسکا انگریزوں کو منظر اور عقیدہ صورت پڑھنے۔ دیوبند کے خدامہ تحریک کے پارچہ مرکز تھے۔

(۱) دین پور شریعت رسنده، (۲) امر دش مشریع، (۳) کراچی کھڈہ رسنده، (۴)

معنی (۵) چکوال، پنجاب۔

غرض یہ تحریک اس زمانے میں بے باں و پر رہی تھی جب الہال نے سفر شروع کیا، اور بھاگنا کا نادر پنجی میں نظر پہنچ کتے گئے۔ تحریک کی خصوصیت ایک خفیہ انقلابی تحریک کی تھی لیکن پہلی سبیلِ علیم کے اختتام تک کمزور پڑگئی۔ اور ملک اشتداد کی انقلابی سرچ سے عدم اشتداد تحریک (معنی، معاون)، کی سیاسی بخش پر آگئی۔

"الہلال"، "کامریڈ" اور "زمیندار" تین مختلف المذاج جریدے سے تھے۔ ان کے مصنایمین بھی مختلف تھے لیکن ان کا ذہن اور نظر پر کامریڈ نے انگریزی دلنوں سے خطاب کیا۔ "زمیندار" نے عوام کا وہ بیدار کیا۔ "الہلال" اس جماعت سے ہم کلام ہوا جس نے ہندستان کے عوامی سفر کی سیاسی لیٹرچر شپ کا شخص پیدا کیا۔ اس زمانے کی لیٹرچر شپ کے اعضا، وارکان اپنے سوانح و افکار میں تسلیم کرتے ہیں کہ ان میں سیاسی حرارت "الہلال" نے پیدا کی اور مولانا آزاد کی شعلہ نوایتوں کے باعث وہ اس دادی میں آئے۔

یہ صحیح ہے کہ مولانا آزاد تحریکی خلافت سے پہلے لیٹرچر نہیں۔ "الہلال" کے ایڈیٹر تھے تب ان کا نام بطور ایک ایڈیٹر کے تھا۔ ان کی شہرت ایک قائد کے اعتبار سے اس وقت تصور ہوئی۔ بہ وہ نظر بند کئے گئے۔ دسمبر ۱۹۱۹ء میں رہا ہوئے تو سیادت کی دادی میں قدم رکھا اور صفت اقبال کے رہنماء ہو گئے۔

تحریک خلافت سے پہلے سیاسی جدوجہد میں ہندو مسلم اتحاد کا تصور واضح تھا۔ ایک مخلوق ازمانہ تھا۔ بعض اقلیتی صوبوں کے مسلمان بالخصوص صوبہ بمبئی کے نامہ مسلمان انڈین نیشنل کانگرس کے کسی اجلاس کی صدارت کرتے اور اکاڈمیک مجلس عامل کے ممبر ہوتے تھے مگر جن صوبوں میں مسلمان اکثریت میں تھے وہاں سیاسی اعتبار سے نہ صرف مشترکہ جدوجہد کا تصور ناپید تھا بلکہ ہندو مسلم اتحاد بکار کی طرف تھا۔ یورپی مسلمانوں کا اقلیتی صوبہ تھا لیکن علی گڑھ کے اشات نے مسلمانوں کے الگ ہونے کی باگ ڈوڑ اس کے سپرد کر رکھی تھی۔ اور اسی کا ذہن ہندوستانی مسلمانوں کا ذہن بنتا ہوا بنا بکال میں ابتداً مسلمانوں نے پر طافی حکومت کے خلافت سخت جدوجہد کی لیکن وہ تنظیم تھی ایک جوش تھا، طاقت نہ تھی ایک فرض تھا۔ "یقینہ" جدوجہد کھلی گئی۔

لارڈ کرزن نے بیگانہ کو تقسیم کیا، تو اس سے ایک نئی چیز پیدا ہوئی مسلمانوں نے تقسیم پر صاد کیا ہندوؤں نے انکار کیا، اس طرح ایک ایسی تحریک پیدا ہو گئی کہ مسلمان حکومت کے ساتھ تھے اور ہندو حکومت کے خلاف تھے۔ کہ ہندوؤں میں تقسیم بیگانہ کے خلاف ایک ہر دوڑ گئی۔ ایسے طرف سیاسی مظاہر سے شروع ہو گئے۔ دوسری طرف دشت پندوں نے بلا ادا آخر حکومت پرانا نہ ہو گئی۔ ۱۴ اکتوبر ۱۹۱۹ء کو تقسیم بیگانہ کا اعلان ہوا تھا۔ لیکن ۲۷ ستمبر ۱۹۱۹ء میں شہنشاہ جارج پنجم نے دہلی کے جشن

کمچھ بخشی میں تقیم بکالہ کو منسخ کر دیا، لکھتے کے بجائے دھلی دار الحکومت فرار دیا۔ ۱۹۱۲ء میں چہار کو الگ صوربہ بنایا گیا، آسام اور اڑیسہ بھی الگ ہو گئے، غزنی ۱۹۰۶ء سے ۱۹۱۱ء تک ایک ایسا نٹھے تھا کہ مسلمان سیاسی اعتبار سے دفادری کا سفر کر رہے تھے۔ ہندستانی قویت کا تصورہ صرف ڈراما ڈول تھا، بلکہ بڑی حد تک متزل جو کھاتا۔

نواب سلیمان اللہ خان کی تحریک پر مسلم لیگ کی بناء ۳ دسمبر ۱۹۰۶ء کو ڈھاکہ میں رکھی گئی اس کا ذکر آپ کا ہے کہ جوک نواب وقار الملک اجلاس کے پہنچنے سے نسب العین تجویز کیا گیا کہ:-

- ۱۔ برطانوی حکومت سے متعلق مسلمانوں کے دل میں دفادرانہ خواہی امت کو ترقی دی جائے اور گورنمنٹ کے کسی اقدام سے مسلمانوں کو غلط فہمی ہو تو رفع کی جائے۔
- ۲۔ دوسرا سے فتوں سے متعلق معاذانہ خیالات پیدا ہوں تو ان کا سدی باب کیا جائے۔

- ۳۔ مسلمانوں کے سیاسی حقوق و فوائد گورنمنٹ کی خدمت میں مودباز طرز سے پیش کئے جائیں۔ نواب وقار الملک سیکرٹری اور نواب محسن الملک جو اسٹٹ ہے سیکرٹری منتخب کئے گے۔

اسی سال دسمبر ۱۹۰۶ء میں ہندو ہما سمجھا ہوا ہو۔ میں قائم ہوئی۔ لیگ کا دوسرا اجلاس دسمبر ۱۹۰۶ء میں کماچی ہوا۔ پھر ۱۹۰۷ء مارچ ۱۹۰۸ء کو نواب محمد مزمل اللہ خان کی کوئی میں سرٹیفیکیشن الدین پارٹی کے ذیر صدارت ایک خصوصی اجلاس ہوا لیکن کچھ عرصہ بعد سرٹیفیکیشن الدین مستقیم ہو گئے۔ پھر ایک سال کے اندر اندر پنجاب میں دو لیگیں بن گئیں۔ ایک کے صدر سرٹیفیکیشن اور دوسرا کے صدر سرٹیفیکیشن میں فضل ہیں۔ نواب وقار الملک نے ایک کی سیکرٹری شپ سے استقیم دے دیا تو پھر پیدھن سیکرٹری اور حاجی محمد موسیٰ خان جو اسٹٹ سیکرٹری مقرر کئے گئے۔ دسمبر ۱۹۰۸ء میں سالانہ جلس سرٹیفیکیشن کے ذیر صدارت امر تسری میں منعقد ہوا۔ اس میں تقیم بکالہ کی توشیح کی گئی، تیسرا اجلاس جنوری ۱۹۱۰ء میں بصدارت سر آغا خان دھلی میں منعقد ہوا۔ مولوی عزیز مرزا لیگ کے سیکرٹری منتخب کئے گئے۔

اس وقت تک مسلم لیگ کا دفتر علی گڑھ میں تھا لیکن ۱۹۰۹ء میں کارج کے ڈسٹریکٹوں اور صوبے کے پیشہ گورنمنٹ گورنمنٹ میں اختلاف راستے ہو گیا اور صوبائی گورنمنٹ سر آغا خان سے کہ کہ جنوری ۱۹۱۰ء میں

مسلم لیگ کا فرقہ علی گڑھ سے لکھنؤ سنقٹ کر دیا۔ اخلاف یہ تھا کہ نواب محسن الملک انگریز پرنسپل کی بالادستی کو قیلم نہیں کرتے تھے۔ اور اس رینز ویویشن کے خلاف سمجھتے جو بندی زبان کو راجح کرنے کے لیے لیفٹینٹ گورنر نے پاس کیا تھا۔

دسمبر ۱۹۱۶ء میں تقسیم بنگال کی منسوخی کے اعلان سے مسلم لیگ کی ایڈریشن جس کا مناج خانہ زاد تھا مسلمانوں میں سیاسی طور پر دہم پڑھی نواب سیم اشتفان دھکاک نے ۳ مارچ ۱۹۱۷ء کو مسلم لیگ کے اجسas ٹکٹ میں صدارتی خطبہ دیتے ہوئے کہا۔

”مسلمانوں کی وفاداری کو تھاکر حکومت نے تقسیم بنگال منسوخ کی اور بند و قوم کی شورش و مقاومت کے ساتھ پیر انداز ہوائی ہم سے حکومت نے قطعاً مشورہ نہیں کیا بلکہ ہم نے بوجہ وفاداری کے خبط کیا۔“ (انجیس)

نواب صاحب نے اعلان کیا کہ وہ آئندہ پنکا۔ ترمیگی میں حصہ نہیں لیں گے میں اور اس کے چند ماہ بعد ان کا انتقال ہو گیا، نواب وقار الملک نے کہا کہ اس طرح حادثت نے کویا مسلمانوں کی مردہ لاشیں سے ایک توپ خانہ گزارا ہے۔ ادھر تقسیم کی منسوخی پر ڈھاکہ یونیورسٹی کا اعلان د قیام مسلمانوں کی دبھوتی کے لیے اقسام واریغان تھا۔ فوری ۱۹۱۲ء میں مولوی عزیز ہرزا رحلت کر گئے تو ان کی جگہ سرور یہودیں جزوی سکرپٹی بنا سئے گئے۔ اس زمانے میں علی گڑھ کے ٹریٹیوں اور سرکاری مصلحتوں کے ماہین ٹکڑا ہو گیا۔ نواب وقار الملک نے ۱۲ مئی ۱۹۱۲ء کو لکھا کہ:

”جس قسم کی یونیورسٹی گورنمنٹ ہمیں دے رہی ہے اسے دوسری سے سلام۔

اکتوبر ۱۹۱۶ء میں جنگ بلقان چھڑ گئی۔ تو علی گڑھ کے طلبے نے قصیل غذا شرکوں کی۔

اس طرح یو کچھ بجا طلبہ وہ رقم بلقان بیچ دیتے۔ سر جیس مسٹن گورنر یونیٹی علی گڑھ اسے اور طلبہ کو نصیحت کی کہ وہ اس طرح اپنی صحت تباہ نہ کریں۔ اپنی توجہ تعلیم پر رکھیں۔

مولانا شوکت علی نے اسی سال انجمن خدام کعبہ قائم کی، مولانا محمد علی کامریڈ کو لکھتے ہے

وہی ہے آئے۔ ڈاکٹر مختار احمد النصاری نومبر ۱۹۱۲ء میں اپنا طبعی مش نے کر ترکی گئے،

اور وہاں چند ماہ رہے ۱۳ اگست ۱۹۱۳ء کو کامپور کی پھیلی بازار مسجد کامپور کا داقعہ

پیش آیا تو اس حادثہ میں بندوں نے مسلمانوں کا ساتھ دیا، لیکن اس کے فوراً بعد

ہندوؤں اور مسلمانوں کے ماہین پہلا فساد اجودھیا میں ہوا۔ وہاں گورنمنٹ کے حکم سے گاتھے کی قربانی بند کی گئی۔ اور مسلمانوں کی بتاول لیٹریشن پر جس کامنزاج حکومت کے خلاف ہو، ابھی پیدا نہ ہوتی تھی اور آزادی میں موجود تھیں۔ لیکن ان کے وجود ابھی ڈھلنے نہیں سکتے۔ علامہ بشی نعیانی ۱۸۸۳ء میں علی گڑھ کالج میں پروفیسر ہوتے۔ مسٹر بیک پرپل سکتے۔ علامہ نے ان کے پسروں سالہ دور کو خود دیکھا تھا وہ سر سید کی وفات کے بعد علی گڑھ چھوڑ کر لکھنؤ گئے اور ندوہ اعلما میں جدید و قدریم کا استراحت پیدا کرنے کے لیے ناظم بن گئے، چونکہ علی گڑھ ہر کو اپ نے مسلم سیاست کے سرکاری پیش مظاہر کو ابھی طرح بانپ لایا تھا، اور مسلم لیگ کے رجتی صنیر کی اس غایت سے واقع ہو چکے تھے کہ مسلمازی کی سیاست علی گڑھ کے انگریز پرپل و سنٹر کرتے ہیں اس لیے اپ نے مسلم لیگ کے خلاف خامہ فرمائی شروع کی، اس دور میں وہ نظیں تو زبانِ زخم تھیں جو اپ نے الہالِ اُغیرہ کے صفات میں لکھیں۔ اور اب اپ کے مجموعہ کلام میں آچکی ہیں۔ لیکن اپ نے مسلم گروٹ لکھنؤ میں ایک مسلم معمون شروع کیا، جو مسلم لیگ پر ایک وائیگفت تفہید تھا، علامہ نے لکھا، (دیہ تھیں)

لیگ کا نگاہ دیں شملہ ڈپوٹیشن تھا، اور اب پا آئندہ جو کچھ اس کا نظام ترکیبی قرار پاسے۔ ڈپوٹیشن کی روح اس میں موجود ہے گی۔

جو علی گڑھ ہندوؤں نے اپنے اس سالہ جدوجہد سے حاصل کئے ہیں لیگ ان میں مسلمانوں کا حصہ متعین کرنا مانا چاہتی اور ہندوؤں کے خلاف غوفا پیدا کر کے سرکار سے والبستہ رہنا چاہتی ہے۔

شمکر ڈپوٹیشن سب سے بڑا تماشا تھا، جو قومی ایسٹج پر کیا گیا۔

مسٹر اپرچ بولڈ علی گڑھ کے پرپل سکتے۔ انہوں نے وائرائے کے سیکرٹریٹ شملہ سے پختہ پر اک کے شملہ ڈپوٹیشن کی نیواٹھائی، نواب محسن الملک کے نام ۱۹۰۶ء اگست ۱۵ کو خط لکھا کہ وہ مسلمانوں کا حکم دیں جو وائرائے سے ملاقات کے لیے عصداشت کرے، اس عصداشت پر عملہ عرض کے مسلمانوں کے مسلمان نمائدوں کے دستخط ہوں۔

والسرائے کی خدمت میں پیش کرنے کے لیے وفد ایک ایڈریس سیار کرے جس میں وفاداری کا اظہار ہو اور حکومت کی طے شدہ پاسی پر اظہار احسان، طریقہ انتخاب جاری کرنے پر مسلم اقلیت کا نقصان بیایا جائے اور منہبی عقائد کی بنابر نامزدگی کا مطالبہ کیا جائے۔ اس ایڈریس میں یہ بھی کہا جائے کہ ہندوستان جیسے ملک میں زمینداروں کی رائے کو قیمت دینا انصب ہے۔ المختصر طریقہ انتخاب کے بجائے نامزدگی پر زور دیا جائے۔ سرائج بالڈ نے مزید کہا کہ وہ ایڈریس خود تیار کریں گے کیونکہ عنده الفاظ میں استعارت کرنے سے وہ سمجھنی واقت ہیں۔

سرائغافان و فد کے لیڈر قرار پاسے وہ انگریزی استعمار کے لیے بہترین سیاست دان تھے۔ انہوں نے ایک سال قبل نائیٹنٹھ سینچری میں ایک مضمون لکھا تھا کہ ہندوستان کی بے قاعدہ ریاستی فوج کو علیحدہ کر کے ایک باقاعدہ مرتب فوج رکھی جائے جس کے اخراجات ریاستوں کے ذمہ ہوں۔ لیکن نظم گورنمنٹ انڈیا کے راستھیں ہوا اور اس کی تکمیل کے لیے لارڈ کچر کمانڈر اپنیحیث کی مدت ملازمت میں توسعہ کی جائے لارڈ کچر دہی انگریز تھا جس نے مہدی سوڈانی کی لاش قبر سے نکلا کہ اس پر بیت زنی کی اور بڑیاں سمندر میں بہادی تھیں۔

والسرائے نے ایڈریس کے جواب میں مسلمانوں کی سیاسی خدمات کا اعتراف کیا اور میونپلیٹوں، ڈسڑک ہورڈوں اور قانون ساز کونسلوں میں مدد و سب کی بنابر ان کا حق انتخابی تیلیم کیا۔ گورنر یا یہ ایک ڈرامہ تھا جو خود تجویز کر کے اس طرح کھیلا گیا۔

ادھر و فد کی اس باریاں پر نہنڈن ٹاہر نے یک اکتوبر ۱۹۰۶ء کو مسلمانوں کی دانشندی کے ذریعہ ان طویل مقام لکھا۔ لطیفہ تھا کہ اسی دن وفد والسرائے سے ملا۔ اور یہ چیز اخبارات میں پہلی دفعہ آئی تھی کہ ہندوستان کی اقسام کا ملک ہے۔ ہر اکتوبر کو ٹاہر آفس نہنڈن نے ایک ڈرامہ مقام شائع کیا جس میں بگال کے سورش پسندوں کی تفصیل اور مسلمانوں کی وفاداری پر تحسین بھی۔ دیسٹرکٹ پریس برٹش نے بھی ہر اکتوبر کے شمارے میں مسلمانوں کے متعلق لکھا کہ وہ انگریزوں کی اطاعت کریں گے لیکن ہندو ہرگز اطاعت نہیں کرے گا؛ یہ وہ زمانہ تھا جب انگریزوں نے ہندوستان میں اپنی حکمران سیاست کو پٹا۔ سر ولیم ہنٹر کے الفاظ میں مسلمان ۱۸۷۲ء تک ہندوستان میں دبائے گئے اور ان پر ہندوؤں کو غالب کیا گیا۔ مسلمانوں نے ۱۸۸۶ء تک تعلیمی امور کو محفوظ

لکھا، پھر ۱۸۹۶ء میں جب سرستید وفات پاگئے تو مسلمانوں نے سیاست سے صرف اتنی رچسی لی کہ کانگریس کی مخالفت کرتے رہے۔ مگر یعنی مسلمان اس سے متفق نہ تھے یہکن وہ قلیل تھے۔ مثلاً نواب سید احمد ریس مدرس ابتداء سے کانگریس کے ساتھ تھے اور ۱۹۱۳ء میں کراچی کانگریس کے سامانہ مدرس کے صدر ہوئے، انہوں نے شملہ ڈپوٹیشن کے ایڈریس پر مسخ کرنے سے انکار کیا۔ حالانکہ مس نہانے میں وہ شکلے ہی میں تھے۔

کانگریس ۱۸۸۵ء میں قائم ہوئی ۱۹۱۹ء میں اس کی لیڈر شپ گاندھی جی کو منتقل ہوئی۔ مثلاً یونیورسٹیس بریس میں یعنی مسلمان اس کے صدر رہ بچکے تھے (۱) بدر دین طیب جی (مدرس، ۱۸۸۸ء)، (۲) نواب سید محمد بہادر رکراچی (۱۸۹۱ء)، (۳) سید حسن امام ریسمی (۱۹۱۸ء)۔

مشریع اور ہیوم نے ۱۸۸۵ء میں کانگریس کی نیڑاٹھائی کے اس طرح وہ ہندوستان کے سیاسی زندگی سے مطلع رہنا چاہتے تھے ورنہ جیسا تک ہندوستان کی سیاسی بیداری کا اعلیٰ تجسس بنگال، سسیاس اور بہبیت میں سیاسی انگیزیں قائم ہو چکی تھیں اور قومی مطالبات کی آزادی میں گونجی تھیں۔ فوجہ مخدود ۱۸۸۵ء سے ۱۹۱۸ء تک قومی مطالبات کا کافی زور تھا۔ لارڈ کرزن کی پالیسی نے قومی تحریک پھوستہ پیدا کیا، بنگال کی تقیم نے جلسوں، جلوسوں، مظاہروں اور بڑتاؤں کی ایسی بنا تھی کہ حکومت ہندوستان ہو گئی۔ بنگال دہشت پسندوں کا مرکز ہو گیا۔ پنجاب میں سردار احمدست سنگو اور لا لا لاجپت نے یہ سی مکاروں کا آغاز نکیا اور دلوں جلاوطن کر دیئے گئے۔ دادابھائی نادر جی نے انہی دلوں کانگریس کے ساری خلیے میں سورجیہ کا نفظ ایجاد کیا۔ جن سے انگریز چوکتا ہو گئے اور اس تقیم بنگال کے مسئلے پر کوئی نہ کام کیا۔ احمد سکوؤں کا بائیکاٹ کیا گیا، صرف مشرقی بنگال، ہی میں چوبیسیل کے لک بھاگ۔ مشتعل اسکول قام کئے گئے۔

مشریع چند سالاں نے ۱۹۰۳ء میں اخبار نیوانڈھیا نکال کر بنگال کو ایک نیا مزاج دیا۔ بہ ہندوستان میں سیاسی آزادی کی نیڑاٹھانے اور اس کا شاخہ بھڑکانے والے اخبار ہی تھے، ان کی تھیں آبیاری ہی کا نتیجہ ۱۹۲۱ء کی تحریک لال قادن کا جوش و خروش تھا۔ ۱۹۰۴ء میں بدیشی مال کے بائیک کی تحریک شروع ہوئی۔ پنجاب، اندھرا، سی پی، بنگال اور مہاراشٹر میں نیشنل پریسٹیشن کام کرنے کی مہم چلی۔ سوانی دویکانڈ کے بھائی مجھوپندر ناہودت نے "لیگانٹر" نامی اخبار نکالا، جس

نے انگریزی حکومت پر ہلم کھلا تھی۔ اس جرم میں اس کو طبیل المعاد سزا دی گئی۔ اُر بند و گھوش کو اُبند سے مارتمان کے جرم میں پکڑ لیا۔ بال لٹکا دھرنک ۳ ار جولائی ۱۹۰۸ء کو گرفتار کئے گئے اور چھ سال کی سزا دی گئی۔ لیکن سرکار نے اُن خدا اپیل کر کے تین سال کر دی۔ ان کے علاوہ بے شمار اشخاص پکڑے گئے۔ تمام تفصیلات سیتا رامیہ چاہیلی کی ”تواریخ کانگریس“ میں درج ہیں۔ المختصر پہلی جنگ عظیم سے بہت پہلے مک میں انگریزی حکومت کے خلاف تحریک سراخھا چکی بھی اور اس کے مظاہر معمولی نہ تھے۔ اس بیداری کا مرکز ان دنوں لکھتے تھے، مولانا آزاد لکھتے ہی کے شہری تھے۔ ان کا لاکپن یہاں جوان ہوا اور انقلابیوں سے ان کے تعلقات قائم ہو چکے تھے۔

۱۹۰۸ء کی ابتدائی سماں میں مصر اور ترکی کے نوجوانوں سے مل کے آئے تو ان کا نقطہ نظر ہندستان کے مسلمان رہنماؤں سے مختلف ہو چکا تھا۔ لفکار صفائی جدوجہد کا مرکز تھا کیونکہ اخبار اور ان کے ایڈیٹر فلم کی آزادی کے جرم میں سزا پا چکے تھے، مولانا کے سامنے اس جدوجہد کے نتائج سے اور ایکریں بگان کے سیاسی آثار چڑھاو کا پورا پورا انفشنہ بھی تھا۔ اُدھر سر سید کی تعلیمی سماں کے سیاسی فکار نے مسلمانوں کو انگریزوں کے تباخ کر دیا۔ اُدھر ہندستان کی غلامی نے دنیا سے اسلام کو معرض خطر میں اس طرح ڈالا کہ اس کا وجود گورنمنٹ سے تھا۔ مولانا بھی تو مذرا عظیم تھے کہ اپنے دعووں میں دنیا سے اسلام کے تاریخ ہونے کی نشاندہی کرتے۔ انہیں کاملاً اندازہ تھا کہ مسلمانوں کے زوال کا آغاز ہو چکا ہے۔ ہبھوں نے سب سے زیادہ ہندوستانی مسلمانوں کی سیاسی بوت کا صدمہ کیا اور وہ اس سے بھی پریشان تھے۔ وہ دیکھ رہے تھے کہ انگریز، ایگلو انڈین اور ہندو صحافی فلم کی جوست جگا کر ملک میں ایک نئی روح پہونچ رہی ہے، لیکن ان کے اثرات بندوں خواہ کے لیے ہیں۔ اُدھر مسلمان سر سید کی بدولت جمودور جمعت کی زندگی گزار رہے ہیں۔ مولانا نے اس جمودور جمعت کو توڑنے کے لیے جوں ۱۹۱۲ء میں ”المہال“ جاری کیا۔ اور جمودور جمعت کی لیڈر شپ کو ہلا ڈالا۔ ”المہال“ قرآن دا اسلام کی زبان میں خطاب کرنا اور ان مسائل پر ہاتھ رکھنا جو مسلمانوں کو سرکاری سحر سے نکال سکتے تھے، جنگ بلقان کا مجاز برطانوی استعمار کے خلاف عوامی نفرت کو مسحکر نے کا باواسط ذریعہ تھا۔ مولانا نے اس مسئلے کو دو فان کر دیا۔

کامپور میں مچھلی بازار کی مسجد کے انہدام سے مسلمانوں میں بیجان پیدا ہو گیا۔ اس پر حکومت

تے گرل چالا کر ناراضی کی ایک زبردست براہمدادی، ایک تحریک پیدا ہو گئی، مولانا نے ابھال جس سے پر تحریکی دلوں پیدا کیا، آخر لارڈ ہارڈنگ والسرائے ہند نے لکھتے پہنچ کر صوبائی حکومت کے پیشے پر خط شیخ کیتھا، مولانا نے اس مسئلہ پر جو تقریر میں کیس وہ خطابات کے شرپا رہے تھے اور جو معاہین میں تھے وہ قلم کے انگارے سمجھے، تیڈ سیمان ندوی نے لکھا تھا کہ مولانا ابوالکلام آزاد نے اس تحریک کو لے کر بھر میں اس طرح گوشجا دیا کہ حکومت کو پس انداز ہونا پڑا۔

گو تحریک خلافت کے بعد کا پندرہ فرقہ واریت کام کر رہا اور اکثر فرقہ وارانہ فرادات وہاں ہوتے تھے جتنی کہ ۱۹۴۲ء میں گنیش شکر و دیار تھی ایسا پیمائش نہیں تھا جبکہ ان کی بھیت ہو گیا، لیکن کاپنور کی سجدہ کے مسئلے میں ہندو مسلمانوں کے تائیدی تھے اور تحریک کا انداز ایسا تھا کہ مسلمانوں کے ذہن سے برطانوی استعمار خارج ہو رہا تھا۔

ہندوستان میں ۱۹۴۷ء تک برطانوی استعمار کے خلاف جدوجہد کا ناق پیدا کرنے کے لیے تحریک اور اس کے متعلق ایک اہم عضور تھے اور قومی لیڈر شپ عوام کی عصیتوں کو ابھارنے گئے یہے ان سے فائدہ اٹھائی تھی، لوگانیہ تک نے ہمارا شہر میں سیواجی مرہٹہ کے نام پر جلسوں اور جھوہنوں کا آغاز کیا اور پہلی دفعہ اس سلسلے ہی میں گرفتار ہو کر قید ہوئے، پنڈت جواہر لال نہرو نے تحریکی ہندو نہ ہونے کے باوجود چنوری ۱۹۴۷ء میں پنڈت نالوی کی سیادت میں گناہ جنم کے شکم پر تھان کیا، اس سال حکومت نے لکھا کی دھار بدلنے کے خلصے سے ہنانے پر قدغن لکادی تھی پنڈت نالوی نے اس کو درصم میں داخلت قرار دیا اور دسوادی میں کر سیتہ گرہ کیا، پنڈت نہرو کو کو ناڈا اگری سے داہس کر رہے تھے کہ وہ بھی شامل ہو گئے۔ پسیں نے محاصرہ کیا لیکن سیتہ گرہ کا میاں برباد اور نشان ہو گیا۔

ان دنوں مسلم نیگ و اضع طور پر سرکار کی اکل کار تھی، مسجد جماح نے پہلی دفعہ ۱۹۴۶ء میں مسلم نیگ کے ساتھ اجلاس منعقدہ لکھنؤ کی صدارت کی، ان کی آمد سے پہلے نیگ سرکاری خواہشات کے تابع تھی، لکھنؤ کی خواہش کے مطابق اس کے قول و عمل کا سانچہ تیار ہوتا، مولانا نے نیگ کے اس ذہن کو سنت بنایا، انکار و حادث "کا کالم الہلائی" کی ایجاد تھا، اس کا لم کو مولانا خود لکھتے اور غالباً طنزیات لکھا تھا اس کا پہلا داد آخری موضوع تھا، اس کے بعد مولانا نے کسی جماعت یا افراد پر کبھی طنز نہ کی۔

"الہلال" کا ابتدائی دور مارچ ۱۹۱۶ء میں ختم ہو گیا، لیکن یہ مولانا کے قلم اور علامہ بنی کے رسمات سے آئندی مجموع ہوئی کہ مسٹر محمد علی جناح کو صدر بنانے کو دسمبر ۱۹۱۷ء کے اجلاس میں منجھا لایا۔ مسٹر جناح اس نامے میں ہندو مسلم اتحاد کے سینئر تھے، انہی کی بدولت کانگریس اور یہاں میں سمجھوتہ ہوا۔ جس کے مطابق ہندو اور مسلمانوں کے حقوق کا تعین کیا گیا، واضح رہے ہے کہ سید بنی اللہ ۱۹۱۶ء میں یہاں یہاں کے سالانہ اجلاس متفقہ ناگپور کے صدر تھے۔ انہوں نے حکومت پر پہلی دفعہ تنقیبی کی اور ہندو مسلم اتحاد پر زور دیا تھا، لیکن تو کے سالانہ اجلاس میں وہ صدر استقبال پیر تھے۔ اندر یہ گروہ یا یہاں کے خود راستے ہونے کی طرف پڑا قدر ہوتا۔ اس کے بعد ۱۹۲۲ء تک یہاں صاحبِ اراستے لوگوں کے ہاتھ میں رہی، لیکن ۱۹۲۲ء میں سر صاعلِ حمد رہوئے تو پھر اس کی صدارت ۵۳۵۵: تک مروں اور خانہ بہادریوں ہی کے پاس رہی۔ صرف ۱۹۳۰ء میں الہ آباد کا اجلاس علامہ اقبال کی صدارت میں ہوا، جس میں انہوں نے ہندستان کی تعمیر کا تجھیل پڑھا کیا۔

"الہلال" کے دورِ اقل میں علامہ اقبال بھی اس کے محبوب میں سمجھا ہے، میں نے "الہلال" کے لیے خیردا رہیا کہتے۔ اور کمی و ترقی اپنی مسلسلوں میں بھی، اس زمانے میں مسلمانوں کا تعلیمی مناسب بہت خیر تھا اور بڑے سے بڑے پیچے بھی چند روزنما چند سو چھپتے تھے لیکن "الہلال" کی اشاعت سال کے اندر اندر چھپیں، ہزار فی بھفتہ ہو گئی، تیپ اردو و صحافت میں اس کا وہم و گمان بھی نہ تھا، حکومت نے "الہلال" کی تحریروں سے کچھ اکر دو ہزار کی ضمانت طلب کی لیکن "الہلال" رکانہیں، کچھ دنوں بعد دو ہزار ضبط کی کے مزید دس ہزار طلب کیا گیا، لیکن یہ بھی جلدی بھی ضبط کر دیا۔ ۱۹۱۵ء میں "الہلال" پر یہی بھی ضبط کے پارچے ماہ بعد "الہلال" کے نام سے دسرا پرچہ نکالا، لیکن حکومت کا اندازہ ہو گیا کہ اس طرح "الہلال" اور صاحبِ "الہلال" کی آداؤ کو دبانا فیکل ہے، اس نے مولانا کو ڈیپشن آف ائمیار گلشیر کے تحت ۲۳ مارچ ۱۹۱۶ء کو بھفتہ بھر کی مہلت دے کر کلکتہ چھوڑ دیتے کا حکم دیا، اور پنجاب، دہلی، یوپی اور بیسی کی حکومتوں نے بھی اسی قانون کے تحت اپنے صوبوں میں ان کا داخليہ سنڈ کر دیا۔ مولانا ۱۷ اپریل کو پاپی چلے گئے اور وہاں مور آبادی کا دس میں قیام کیا، لیکن حکومت نے پھر ماہ بعد مولانا کو وہیں نظر پنڈ کر دیا۔ اس کا بسبب یہ تھا کہ حکومت مولانا کے پراسرار ملقاتیوں سے خافت تھی۔ اس کا خیال تھا کہ مولانا بیگ کے اس زمانے میں ان غناصر کے مددگار ہیں جو برطانوی حکومت کو ختم کرنا چاہتے ہیں۔

آخر ۱۹۱۹ ستمبر کو شاہ انگلستان کے اعلان یہ مولانا کی نظر بندی بلکہ کے درستے نظر بند دل پسیوں کے ساتھ ختم ہو گئی، اور وہ یکم جنوری ۱۹۲۰ء کو رہا ہو گئے۔ مہاتما گاندھی سے مولانا کی پیشی ملاقات جنوری ۱۹۲۰ء میں ہوئی، گاندھی جی جنوبی افریقہ سے واپس آگئی یا سیاست میں داخل ہو کے اور چمپارن کے کسانوں میں کام کر رہے تھے۔ انہی کے ساتھ میں وہ رابنخی گئے تو مولانا آزاد سے مٹا چاہا ایکن حکومت بھارثے اجازت نہیں۔ مولانا رہا ہو کر دھلی پہنچے وہاں گاندھی جی سے ملنے۔ پھر روشن بل نے بلکہ میں ہیجان پیدا کر رکھا تھا۔ اور جیلانی نوادر باغ امر تسریں جزبل ڈار کی بیٹے تھا جنگ سے سارا بلک اشتعال و خصب کی حالت میں تھا اور جنگ کے خاتمے نے مسلمانوں کو بھڑکایا۔ تھادیوں نے ترکی سلطنت کا تباہ پنچ کر ڈالا۔ خلافت عثمانیہ تاریخ ہو گئی یا یہ سب کچھ سیاسی تحریر سے ایک حادثائی طوفان تھا۔ گاندھی جی مسلمانوں کے ہم خیال تھے اور انہیں ساتھ لئے کریں ہوا لات کی تحریک اٹھانے پا رہتے تھے — اور جنگ کے آخری دونوں میں مس رینی بیٹھ جو سردار یاگ کا عروج تھا۔ اور گاندھی جی نے احمد آباد کے مرد درد کی اعانت کی اور ۱۹ جنوری ۱۹۱۹ء کو روشن ایکٹ کے متعلق اعلان کیا کہ وہ سینٹر گرد سے اس کا مقابلہ کریں گے۔ ۳ مارچ ۱۹۱۹ء کو تھکن کا اعلان کیا گیا پھر ۶ اپریل پر ملتی کر دیا۔ اس روز ہر طبق ہوتی، دھلی میں گولی چلی پائیں اور آدمی چک اور پسیوں زخمی ہوئے۔ امر تسریں ۶ اپریل کو ڈاکٹر سیف الدین کچلو اور ڈاکٹر سینہ پال گرفتار کر دیئے گئے۔ لوگوں نے اتحاجی جلوس نکلا، حکام نے گولی چلانی جس سے دادا می شہید اور بہت سے شہید ہو گئے۔ ۷ جو ہم مشتعل ہو گیا اس اشتعال میں نیشنل بنک کو آگ لگادی، اور اس کے سفید فام ڈاکٹر قتل کر دیا۔ مزید پانچ انگریز قتل کئے گئے، بنک کے علاوہ ریلوے گوداں اور شیڈ دخیرہ کو آگ لگی۔ گوجرانوالہ اور قصور میں بھی ہنگامہ ہوا۔ قصور کا اسٹیشن جلا و یا گیا، گوجرانوالہ کا ایک پل نذرِ آتش کیا گئی۔ ریوں روک لی گئی۔ لاہور میں بھی گولی چلی، لگتے تھے بھی ایسی ہی خبریں آئیں۔ لاہور اور امر تسریں ہارپریل نوادر شکن لار لگادیا گیا، جیلانی نوادر باغ میں ۳ اپریل کو جزبل ڈار نے ایک سوہنہ و ستانی اور بچاس انگریز نوادر شکن لار لگادیا گیا، جیلانی نوادر باغ میں بیس ہزار لوگوں پر لے تھا شاگولی چلانی۔ سوہنہ سوہنہ نہ ختم ہو گئے۔

بھی سے کر جیلانی نوادر باغ میں بیس ہزار لوگوں پر لے تھا شاگولی چلانی۔ سوہنہ سوہنہ نہ ختم ہو گئے۔

بھی رپورٹ کے مطابق چار سو آدمی ہلاک اور ہزار دو ہزار کے درمیان زخمی ہوئے۔ ان زخمیوں میں پانی بند کر دیا گیا اور وہ جیلانی نوادر باغ کی چار دیواری میں رات بھر تڑپتے رہے۔ پھر لوگوں کو

پیٹ کے بل رینگنے پر مجبور کیا گیا۔ دوسرا ٹھانوں سے آدمیوں کو مارشل لار کے تحت گرفتار کیا، دوسرا ٹھانوں کو مزارتے قید دی گئی۔ اکاؤن کو چاہئی۔ چھپا لیس کو عمر قید، دو کو دس دس سال اور گیارہ کو مختلف العیاد سزا ملی۔ ایک سو دو افراد کو سول فران نے مارشل لار کے تحت قید کیا۔ لوگوں کو سر عام بیدل گوائے گئے۔ اور زندگیوں کو نظائرے کے لیے لایا گی۔

گاندھی جی کو امر تسرائے سے روک دیا۔ وہ پنجاب کے حدود ہی میں داخل نہیں ہو سکتے تھے۔ ان کی جگہ پنڈت مونی لال ہنڑا اور پنڈت مدن ہوہن ملویہ وغیرہ نے امر تسرائے کو تحقیقات کی اور وہ تمام مظالم قلببند کئے جو اہل شہر پر گزر چکے تھے۔

اس صورت حال نے ملک کو انگاروں پر بوٹا دیا تھا اور لوگ انگریزی حکومت سے بکرا جانے کو تھا۔ مزید بآں مسلمانوں میں اشتعال تھا لیکن ابھی کارسیس لیڈر شپ کے ہاتھ میں تھے۔ مولانا آزاد اور مولانا محمد علی وغیرہ کے نظر بندی سے رہا ہوتے ہی ان میں ایک نئی روح پیدا ہو گئی۔ اور جمعی لیڈر شپ خارج ہو گئی۔ گاندھی جی نے ۵۷ جنوری کو دہلی میں جلسہ عام کیا، جس میں دیکھائی تلاک اور دوسرے کا لگبھگ زعماء نے خلافت سے متعلق مسلمانوں کے نقطہ نظر کی تائید کی۔ اور مسلمان اکابر کا ایک دفتر کی کے مسئلے میں دائرہ نے سہم کرنا کام ہو چکا تھا۔ اخزکار ایک مشرک کے اجلاس میں گاندھی جی نے عدم قوانین کا پروگرام پیش کیا۔ اس اجلاس میں مولانا محمد علی، مولانا شوکت علی، مولانا عبدالباری رفیقی محل حکیم محمد اجمل خان اور مولانا آزاد مشرک تھے۔ حکیم اجمل خان نے کہا کہ:

”وہ اس پر غور کرنے کی مہلت چاہیتے ہیں۔“

مولانا عبدالباری رفیقی محل نے کہا کہ:

”وہ مراقبہ کئے بغیر تائید نہیں کر سکتے خدا کی طرف سے اشارہ ملنے پر وہ راستے دے سکتے ہیں۔“ مولانا محمد علی اور مولانا شوکت علی نے کہا کہ:

”فی الحال وہ مولانا عبدالباری کے فیصلے کا انتظار کریں گے۔“

گاندھی جی نے مولانا آزاد سے پوچھا تو مولانا نے بلا تامل جواب دیا کہ:

”مجھے آپ سے کاملاً اتفاق ہے۔ یہی ایک اصلاح ہے جس سے ہم برطانوی استعمار کا مقابلہ کر سکتے۔“

اور اپنے مقاصد کے مددگار ہو سکتے ہیں۔ ترکی کی مدد بھی اسی طرح ہو سکتی ہے۔“

چند ہستے بعد میر عظیم خلافت کا نفرنس ہوتی، تو گاندھی جی نے پہلی دفعہ عدم تعاون "کا پروگرام" بھی کیا۔ مولانا آزاد نے قرارداد کی تائید کی۔ ستمبر ۱۹۴۱ء کو اس پروگرام پر غور کرنے کے لیے کانگریس کا سیمینار خاص اجلاس لکھتے میں منعقد ہوا، لالہ لا جپت رائے صدر تھے۔ گاندھی جی نے اپنا پروگرام پیش کیا۔ حکومت کا کوئی تصور اچھی اور خلافت کے مسائل اسی طرح حل ہو سکتے ہیں۔ لالہ لا جپت رائے اور سی ار داس نے تھکنیکی کیا، پس چندرپال نے بھی اختلاف کیا، لیکن عدم تعاون کی تحریک کا ریزولوشن بہت بڑی تشتہ سے منظور ہو گیا۔ اس کا ایک بیب یہ تھا کہ اجلاس کے مندوں میں مسلم شاید پہلی اور آخری دفعہ تحریک میں ملکے اور نہ کوہہ قرارداد اپنی کے ووٹوں سے پاس ہوئی۔ عدم تعاون کا ریزولوشن مولانا کے ہاتھ سے تھا اور وہ اس کے موئید تھے۔ اس تحریک کے پاس ہوتے ہی گاندھی جی نے ملک کے طول عرض کو مرشد فوجی کیا۔ مولانا اس سفر میں ان کے ساتھ رہنے اور ملک کو ترک موالات کے لیے تیار کیا، اس کے تھوڑا اعزازہ بعد مولانا محمد علی، مولانا شوکت علی اور مولانا عبد الباری وغیرہم بھی متفق ہو گئے۔ اذکر تحریک رائے اور سی ار داس بھی آٹے اور سارے ملک تحریک ترک موالات سے گونج آئھا۔

مولانا فرماتے تھے کہ ہمارا تاجی کا پروگرام اصلًا ملائی سے مانوذہ تھا، لیکن وہ "المہال" میں عصہ پہلے بیب قریب ہیں لکھ کر تھے جو گاندھی جی نے پیش کیا اور ملک نے جدوجہد کے لیے قبول کیا۔ خلافت کیٹی ۱۹۴۱ء کے تیرے ہستے میں قائم کی گئی اس کا پہلا اجلاس دسمبر ۱۹۴۱ء میں بقام سیمینار منعقد ہوا۔ مولانا شوکت علی پہلے صدر تھے، جلیل الدین باغ کے حادثے نے امر تسری کو عوامی جوش خوشنامہ کرنا بنا دیا، کانگریس مسلم لیگ اور جمیعت العلماء ہند کے سالانہ اجلاس بھی اپنی دلوں امر تسری میں منعقد ہوئے۔ کانگریس کے صدر پنڈت موتی لال ہرود، مسلم لیگ کے صدر حکیم محمد اجل خاں اور جمیعتہ العلماء ہند سے صدر مولانا عبد الباری فرنگی محلی تھے، خلافت کا نفرنس کا دوسرا اجلاس ۵ اکتوبر ۱۹۴۲ء کو علام احمد پوری کے زیر صدارت بمبئی میں منعقد ہوا۔ جس میں انگلستان بھجوانے کے لیے ایک وفد تحریک کیا گیا اس تھکنیکی اداکان مولانا محمد علی، سید سیمان ندوی، مسٹر سید حسن ہمسڑیں بھجوانات تھے، اس وفد سے مارچ کو مسٹر فخر نائب وزیر ہند کے سامنے اپنے مطالبات پیش کئے۔ مسٹر لامڈ جارج وزیر اعظم تھے، وفد ان سے بھی ملا۔ لیکن نتیجہ دہی ڈھاک کے تین پات۔

ترک موالات کی تحریک پر بعض ہندو ملکے اس لیے جزو ہو رہے ہے تھے کہ خلافت کا مسئلہ خارجی

اور اسلامی ہے۔ مولانا نے ان کی غلط فہمیوں کا ذالم کیا کہ اس مسئلے نے مسلمانوں میں برطانوی استعمار کے خلاف داخلی طور پر بال و پر پیدا کئے ہیں۔ اور سوال ایک خصب دھر کے خلاف حق و انصاف کی معادنت کا ہے۔ مولانا محمد علی نے مدارس میں تقریر کرتے ہوئے کہ دیا کہ افغانستان، ہندوستان پر حملہ کرے تو اس لک کے مسلمان افغانستان کا ساتھ دیں گے۔

انگریزوں نے ہندوؤں کو بھڑکانے کے لیے ان کلمات کو استعمال کرنا شروع کیا۔ مولانا آزاد نے شرعی مسئلہ پیش کیا کہ ہندوستان آزاد ہے اور ایک ایسی گرفتاری قائم ہو جس میں دیگر قوموں کی طرح مسلمانوں کو بھی آزادی حاصل ہو تو اس صورت میں اسلام کا حکم یہ ہے کہ مسلمان اپنے وطن کو حملہ آوروں سے بچا میں مانگرچہ حملہ آور مسلمان اور خود خلیفہ کی فوج بھی کیوں نہ ہو۔

مولانا کی اس توضیح سے بدگمان صاف ہو گئی۔ مولانا محمد علی نے اصل میں یہ فہرہ انگریزی حکومت کے خلاف کہا تھا کہ تم ہماری آزادی خصب کے بیٹھے ہو، افغانستان نے چڑھائی کی توہم اپنی غلامی کے خلاف اس کا ساتھ دیں گے۔ چونکہ افغانستان مسلمان لکھا اور مولانا نے صرف مسلمانوں کا ذکر کیا تھا اس لیے انگریزوں نے چاہا کہ ہندوؤں کو مسلمانوں سے بدگمان کریں۔ مولانا سے منوب اغایا برطانوی بیسر پھر کی شوخی تھے۔ انگریزوں کے ساتھ پرداختہ علماء مشائخ نے ترک موالات کی تحریک پر اعتراض کئے کہ ترک فساد فی الارض کے مرتب بہوت ہیں، اور ایسا کوئی جہاد شروع نہیں کیا جاسکتا۔ جس کی کامیابی حتمی نہ ہو۔ مرتضیٰ علام احمد کی امت توزیر کا سلیسی کی پیداوار تھی۔ مسلمانوں کے بعض اقلیتی فرقوں نے بھی یہی کہا۔ قائد اعظم خلافت کی ائمیٰ یوشن ہی کوئی نہیں مانتے تھے وہ ترک موالات کے پروگرام پر کانگریس سے الگ ہو گئے۔ میکن اپنی انگریز پرستوں کے علاوہ مولانا احمد رضا خاں بریلوی نے ترک موالات کے خلاف قرآن و سنت کو اساس بنانے کو توہین دیا۔ ان حضرات کا پس منظور معلوم تھا، میکن مولانا اشرف علی تھانوی جو دیوبند ہی کی سربراہ اور رہ شخیت تھے۔ اس تحریک کے خلاف قرآن و سنت سے جواز پیدا کرنے لگے۔ ان کے بھائی مظہر علی تھانوی سی آئی ڈی کے ظالم ترین افسر تھے۔ انہوں نے شیخ الہند کے رفقاء پر انگریزوں کی دناداری کے شوق میں انتہائی ظلم کئے تھے، مولانا تھانوی کو بھائی کے ان مظالم سے متعلق قرآن و سنت میں کوئی حکم نہ ملا۔ میکن ترک موالات کی تعییط کے باعثے میں انہوں نے ہو گیا۔ یہ ایک افسوسناک حقیقت ہے کہ مولانا اشرف علی تھانوی کے اس طرز عمل نے عمر کے آخری

حدائق ان کے گرد اس قسم کے مریدوں اور ارادتمندوں کی بھرپور جمع کئے رکھی۔ جو برطانوی حکومت کی موجودگی کا باال اور اس کے آنکارہ تھے۔ حتیٰ کہ ان کے حالتہ نشینوں میں سیاسی ڈی کے اہل کار غاصبی تعدد میں تھے۔ ان کے خلفاء میں اکثریت ان لوگوں کی تھی جو ہندو کے دریافت یا کن اگر یہ کے طبق تھے۔ مولانا آزاد نے قرآن و سنت کی اس تحریت کا قرآن و سنت کے واضح احکام سے ستد باب کیا۔ جس سے ان لوگوں کی مخالفت ادھورہ می رہ گئی۔

بیرون میں جمیعت العلماء ہند کا انقرض کے انعقاد کا اعلان کیا گیا۔ مولانا آزاد اور صدر مخالفتے یا کن عقلاً احمد رضا خان ترک موالات سے متعلق اجلاس کی راہ میں مراجح ہوئے۔ ان کے معتقد زیادہ تر تھاں پر تھے، چھروں سے سلحہ ہو کر کاغذیں اٹھ دینے کے لیے تیار ہو گئے۔ بعض مقیدین نے عقلاً آزاد سے کہا کہ بیری میں کاغذیں ذکریں کہیں اور کہیں، دیاں خون خراہہ ہو جانے کا اندر یہ ہے۔ سچا نہ مانتے۔ کاغذیں ہوئی تو رضاخانی خبر برداز دن نے اجلاس کو زخمی میں لے لیا۔ سامعین و معاذرین میں ان کی نیایاں اکثریت تھی۔ مولانا احمد رضا خان کے صاحبزادے مولوی حامد رضا خان کے نامور فطیب مولانا سید سلیمان اشرف بھی ہم سلک علماء کے ساتھ ڈائس پر فریکش تھے۔

مولانا عبد الرزاق میسح آبادی ذکر آزاد میں لکھتے ہیں کہ:

”مولانا کے ساتھ وہ خود کا انقرض میں شرکیت تھے، مولانا سید سلیمان اشرف نے اپنی فصیح و میسح اور جامع و طویل تقریر سے کاغذیں کو ہلاڑالا، معلوم ہوا تھا اور کچھ کہتا ممکن نہیں رہا۔ لیکن مولانا آزاد جوابی تقریر کے لیے کوشے ہوئے تو خطابت کی موجہ سے جمیع بہوت ہو گیا۔ ان کی طلاقتِ سالی ایک ایسا مجنہ تھی کہ انسان تو انسان مظاہر قدرت بھی مسحور ہو گئے۔ مولانا نے تقریرِ ختم کی تو سید سلیمان اشرف نے اُنھے کہ اعلان کیا کہ مولانا آزاد نے ہمیں مطمئن کر دیا ہے۔ اب ہم تحریکِ خلافت کے مخالف نہیں رہتے۔“ مولوی حامد رضا خان نے اعلان کیا کہ سب غلط فہمیاں دوڑ ہو چکی ہیں اور اب ہم بھی سب کے ساتھ ہیں۔“

۱۶ ماہر ۱۹۴۰ء کو اتحادیوں نے استبلوں میں اپنی فوجیں آماد کر فرم پرست ترکوں کے ملاٹا پر کشمکشیا اور ان کے گھروں میں گھس گھس کر انہیں مارا، روٹ بے کو مالٹا بیچج دیا۔ جہاں انہیں اتحادیوں

ترقی کے بہت سے مبڑی تھے۔ شہر میں مارشل لارکا دیا۔ اور اعلان کیا کہ جو شخص قوم پرست لوگوں کو پناہ دے گا، اسے سزا نے موت دی جائے گی۔ سلطان طرکی نے ایک عدالت قائم کر کے مصطفیٰ کمال، علی فواز، ڈاکٹر عدنان اور خالدہ ادیب غامق وغیرہ کے لیے سزا نے موت کا حکم صادر کیا۔ شیخ الاسلام نے فتویٰ جاری کیا کہ جو شخص ان میں سے کسی ایک کو قتل کرے گا وہ یقینی طور پر جنت کا مستحق ہو کا بسطی کیا۔ انگلورہ پہنچ گئے اور وہاں ۲۴ اپریل ۱۹۲۰ء کو گریٹ نیشنل اسمبلی کے نام سے حکومت قائم کری۔ والسرائے ہند نے ۵ اگسٹ ۱۹۲۰ء کے ایک بیان میں کہا کہ طرکی کا فیصلہ ان کی مرضی کے خلاف ہوا ہے جس کا انہیں افسوس ہے۔ لیکن وہ بے بس ہیں۔ ادھر اسی زمانے میں جیلانی احمد باغ کی فائزگی سے متعلق ہنڑ کیسٹ کی روپرث شائع ہوئی۔ چونکہ روپرث ہندوستانیوں کے خلاف تھی اس لیے تمام ملک میں برہمی پیدا ہو گئی۔ ۲۰ جنی ۱۹۲۰ء کو بنارس میں کانگریس نے فیصلہ کیا کہ حکومت سے ترک موالات کی جائے۔ یکم اور دو جوں کو ہندوؤں اور مسلمانوں کا لامبا بادیں ایک شرکر کے جلسہ ہوا جس میں تک موالات کو باقاعدہ منظور کیا گیا تھا کے مقابلہ معاویہ کی ایک کیسٹ قائم کی گئی۔ جس کے پردہ ترک موالات کی تحریک کی گئی۔ اس کیسٹ کے ارکان سمجھے مہاتما گاندھی، مولانا ابوالکلام آزاد، مولانا محمد علی، مولانا شوکت علی، ڈاکٹر سید الدین چحلو، مولانا حضرت مولانا اور حاجی احمد صدیق (لکھنؤی)، بیسی۔

۱۸ جولائی ۱۹۲۰ء کو لکھنؤ میں ایک زبردست جلسہ ہوا ادھر اسی ہیئتے بھجت کی تحریک شروع ہوئی۔ سرحد کے علاقوں کی گڑھی میں ایک مہاجر عصیب اشٹ خان گورنل کی پشاوی سے رحلت کر گیا، لیکن گورنل کو رث مارشل میں بربی کر دیا گیا۔ یکم اگست کو عاصم ہریتال کی گئی۔ مہاتما گاندھی ترک موالات کی تحریک کے لیڈر قراپیاسے۔ انہوں نے حکومت کو اپنے تمام تنفس و اپیس کر دیئے، سلطان دھید الدین نے سوائے کانفرنس متعقدہ را گست کا فیصلہ منظور کرایا۔ جس کے مطابق تحریک میں کابردا حصہ اور سمنا یونان کو دے دیئے گئے۔ اس کے علاوہ استنبول اور بعض دوسری بذرگانوں کو دے کر آرمینیا کا علاوہ وسیع کر دیا گیا، ترکی کے لیے صرف ہندوستانی فوج باقی رکھتے پر صادر کیا گیا۔ لیکن انگلورہ کی ذمی حکومت نے اس فیصلہ کو محکرا دیا۔ یونانی فوج کا مقابلہ کیا اور شکست فاش دی، ادھر ۲ جنوری ۱۹۲۱ء کو ناپورہ میں خلافت کا نظر کا اجلاس ہوا تمام مسلمان زعماء موجود تھے۔ کانگریس اور مسلم لیگ کے اجلاس بھی وہیں ہوئے۔ پنجاب کے مشہور لیڈر پنڈت رام بھجت نے تحریک پیش کی کہ جب تک خلافت کا مسئلہ طے نہ ہو، شرکر کا

کی مخالفت کی جائے نیز اعلان کیا کہ ہند و مسلم خلافت میں مسلمانوں کے ساتھ میں۔ فاکٹر راج کمار پکورتی (ڈھاگہ) نے اس کی تائید کی۔

۲۴ دسمبر ۱۹۲۴ء کو لا آباد میں حکیمِ حمل خان کے ذیر صدارت خلافت کا نفرنس منعقد ہوئی۔ مسلم گیل اور ہنگام کے اجلاس بھی یہی ہوتے ان میں سول نافرمانی جاری کرنے کی تجویز پاس کی گئیں۔ ادھر گست ۱۹۲۵ء میں مصطفیٰ کمال نے یوتا یون پر حمل کر کے اپنے مک سے نکال دیا اور اس صورتِ حال پر یورپ کی طائفوں نے لوزان کا نفرنس طلب کی، لیکن اس میں شرکت کے لیے حکومتِ استنبول اور حکومتِ انگلورہ دونوں کو مدد عوکھا۔ اس شرارت کے بعض افراد کو مصطفیٰ کمال اور ان کے رفقاء جانپ گئے۔ انہوں نے ۲۷ نومبر ۱۹۲۳ء کو نیشنل اسمبلی کا اجلاس بلوایا اور خلافت و سلطنت کو الگ کر دیا، اس فیصلے پر مطہر و حیدر الدین نے بھاگ کر اتحادیوں کے چہاز میں پناہ لی۔ عبدالمجید آفندی کو خلیفہ بنایا گیا۔ لوزان کا نفرنس (۲۷ دسمبر ۱۹۲۲ء) میں ترک فاتحاء اندماز میں شرکیک ہوتے۔ پہلی دفعہ لوزان کا نفرنس ناکام ہوئی لیکن جولائی ۱۹۲۴ء میں ترکوں سے مصالحت ہو گئی تو ۲۷ جولائی ۱۹۲۴ء کو ہندوستان میں ترکی سے صلح کا جشن بیان گیا۔

مصطفیٰ کمال نے انگلورہ میں حکومت بناتے ہی خلافت کا منصب ختم کر دیا۔ شیخ الاسلام کا عبدہ اڑا ۱۹۲۴ء میں عظیم کے مسلمانوں کو اس افسوس پر پریشانی ہوتی، انہوں نے ایک وفد ترکی بھیجنے کے لیے تیار کیا لیکن حکومت ہند نے اجازت دینے سے انکار کر دیا۔ اس پر مولانا محمد علی کے ذیر صدارت ۱۹ دسمبر ۱۹۲۴ء کو ملکتے یہ خلافت کا نفرنس منعقد ہوئی جس میں خلافت کے خاتمے پر انہیار افسوس کے علاوہ جزیرہ عرب کی آزادی کی بطالیہ اور شریعت کمک سے انہیار نفرت کیا گیا۔

۲۵ دسمبر کا اجلاس میں سعیدر کو مولانا ابوالکلام آزاد کے ذیر صدارت کا نپور میں منعقد ہوا، جہاں آگامی تینی یوں شرکیک ہوتے۔ مولانا حضرت موبانی صدر استقبالیہ تھے انہوں نے اپنے خطبے میں ابن سعود کی نہادت کے ملاعہ شاہ جہاں کو خلافت دینے کا انہیار کیا لیکن اگلے اجلاس میں مولانا محمد علی نے تجویز پیش کر کے مولانا حضرت موبانی کا خطبہ کارروائی میں سے حذف کر دیا۔ اس کے بعد سلطان ابن سعود کے داخلہ جماں یہ انہیار حسرت اور شریعت کمک کے اخراج پر انہیار اطمینان کیا گیا۔

مولانا آزاد نے اپنے صدر ارتقی خطبے میں جدید تر کی کے ظہور اور صرکی سیاسی حرکتِ مشرق میں یورپ

کے طامناہ استعمار عراق، شام اور فلسطین میں انگریزی فرانسیسی حکم برداری، عثمانی خلافت کے اختتام، تک سے خاندان عثمانی کے اخراج، شمالی افریقہ میں امیر محمد بن عبد الحکیم کی پے در پے فتح مندیوں، حجاز کے ناگہانی اور فوری تغیرات، شریعت کمکتی خود ساختہ عمارت کے انهدام، ابن سعود کے داخل جہاز جزیرہ العرب کی سیاسی صورت حال، شام میں قومی حرکت کی طاقتور نمود، خاندان قاجاریہ کے ناتھے، پہلوی شہنشاہیت کے قیام اور بعض دوسرے سیاسی، ملکی، قومی اور بین الاقوامی مسائل پر روشنی ڈالی، فرمایا کہ:

”ہمارے لئے زندگی اور سرگرمی کی اصل جگہ خود اپنی سر زمین اور اپنا وطن ہے۔ اس بات پر افسوس کیا کہ ایک چھوٹی سی بدت میں ہمارا ہاک قدم اٹھا کر صرف ٹک ہی نہیں گیا بلکہ دلپسی کے لیے پچھے دیکھ رہا ہے۔ ادھر زہبی منافرست جماعتی تھسب، فرقہ دارانہ تنگی، اور محکومانہ ذہنیت کے تمام مفاسد ہماری راہ بدوسرد کے کھڑے ہیں۔“

مولانا نے ہندستان کے مسلمان فوجیوں کے ہاتھ ترکی کی بر بادی پر انہمار افسوس کرتے ہوئے کہا۔ ”ہندستان کے بد قسمت مسلمان اب اس کے لیے تیار نہ ہوں گے کہ برتاؤی شہنشاہیت کے لیے ان ترکوں کے سینفوں پر گولیاں چلا میں جرا پسند قومی و وطنی حق کی حفاظت کے لیے دفاع پر مجبور ہوئے ہیں۔“

مولانا نے استعمار کے ہاتھوں موصل و دمشق کی بر بادی کا ذکر کرتے ہوئے جنوبی افریقہ کے ایک ملک کو ہندستان کی غلامانہ زندگی کے ناتھ پر محروم کیا اور کہا کہ:

”طاقت نے کمزوری اور غفلت کے ساتھ کب انصاف کیا ہے کہ آج کرے گی ہر انصاف جس کا مطالبہ کمزوری کرے رحم ہے؟“

مزید فرمایا کہ:

”شریعت کا وجد اسلام اور عرب کے لیے موجودہ عہد کی سب سے بڑی مصیبت تھا۔ وہ اپنا آخری لمحہ حیات بھی ظلم و استبداد کے بغیر سر زکر سکا۔“

ایران میں قاجاری شاہیت کا خیر مقدم کرتے ہوئے کہا:

”کہ یہ انقلاب کیا شاندار اور مکمل ہوتا اگر ایک نئی شہنشاہیت کے آغاز کی جگہ ہم ایران کی جمہوریت کا اعلان نہ کئے، ابن سعود کے داخل جہاز پر انہمار مسٹر کیا کہ شریعت کو ختم

ہو گیا۔

مولانا نے خطبے کے آخر میں فرمایا کہ خلافت کیسی جس وقت قائم ہوتی تو اس کے پیش نظر دو  
ستھنے سمجھتے۔

۱۔ مسئلہ خلافت کے لیے ملک میں عام جدوجہد کرنا۔

۲۔ مسلمانوں میں ملکی آزادی کے لیے خصوصیت کے ساتھ سرگرمی پیدا کرنا۔

مولانا نے فرمایا کہ آخری مقصد کی ضرورت اس لیے پیش آئی کہ مسلمانوں کے قدم اس راہ میں بہت  
چیخھے سمجھے، مولانا نے خطبے کے اس حصے میں ہندستان کی آزادی کے حصول اور اس کے لیے جدوجہد پر  
شکر دیا اور کہا کہ مسلمانوں کو حق ہے کہ ہندوؤں سے منصفانہ طرز عمل کا مطابق کریں اور پوری قوت سے  
کمکیں۔ لیکن یہ غلط ہوا کہ وہ ہندوؤں کے طرز عمل سے روکا کر اجنبی حکومت کی آڑ پکڑ دیں، مسلمانوں کے  
لیے ہندستان ان کا ملک اور اس کی آزادی ان کا نسب العین ہے۔ مولانا نے خطبے کے آخر میں اس  
پوزور دیا کہ عالمی اور ملکی سیاست جو کروٹے چکی ہے اس کے پیش نظری اوقت ہمیں عوام کو  
تو مشت و خواند" کے تعبیری کام میں لگانا چاہیے۔ مولانا نے مجرزہ مومن حجاز پر صاد کیا اور عوام کی تعلیمی  
محبوبیت کے لیے چار نکاتی پر درگرام پیش کیا، جس میں نامٹ اسکولوں کا قیام، مسجدوں سے دروسوں  
کا قام لینا یا اپنے تربیتی نصاب جنمہ بیبی، اخلاقی اور عاشرتی اصلاح و ترقی پر مشتمل ہو قرات خانوں  
پیڈنگ روز کی تاسیں اور خطبات جمعیں اصلاح و ترقی کی دعوت بھی شامل تھے۔

یہ ذکر کا چکا ہے کہ مولانا ۳۱ دسمبر ۱۹۱۹ء کو رہا ہوئے۔ یکم جنوری ۱۹۲۰ء کو لکھتے چیخھے، پھر بائی  
خاکرات اور قومی مجلس میں شرکت کے لیے بیج و شام سفر کیا۔ اس کے دو ہفتے بعد ان کی صدارت  
میں ۲۸ فروری ۱۹۲۰ء کو مجلس خلافت بنگال کی پراونش کانفرنس ہوتی۔ اس کا صدارتی خطبہ جزیرہ امریب  
اور مسئلہ خلافت "ایک جامع دماغ دستاویز تھا۔ مسئلہ کا ہر ہلکہ بیان کیا اور کوئی مبحث تثنیہ نہ رہا۔  
فی الجملہ اس مصور پر سارا خطبہ ایک ایسی کتاب تھی کہ اردو یا کسی دوسری زبان میں اس سے بہتر  
کتاب نہ ہوگی یہ سب سے بڑا خطبہ تھا۔ جو آج تک کسی قومی یا سیاسی مجلس میں پڑھا گیا۔ اس کی حیثیت  
ایک مستقل تصنیف کی ہے۔

مولانا نے، پہلی مرتبہ ۱۹۲۰ء میں اُل انڈیا خلافت کانفرنس ناگور کی صدارت فرمائی۔ یہ خلافت

کانفرنس کا دوسرا اجلاس تھا، پہلا اجلاس ۱۹۱۹ء میں مولانا شوکت علی کے زیر صدارت امر تر میں ہوا، مولانا آزاد اس وقت راضی بھی میں نظر پنداشتے۔

جمعیۃ العلماء ہند کا اجلاس اقل ۱۹۱۹ء میں مولانا عبدالباری کے زیر صدارت امر تر میں دوسرا اجلاس ر ۱۹۲۰ء، حضرت شیخ الہند مولانا محمود حسنؒ کے زیر صدارت دھلی میں اور تیرہ اجلاس ۸ نومبر ۱۹۲۱ء کو مولانا آزاد کے زیر صدارت لاہور میں۔ اس اجلاس میں مولانا نے دو خطابات دئے۔ ایک تحریری ایک تقریری۔ تحریری خطبے میں مولانا نے علماء کو ان کے خصال و مکارم اور فرائض و مراثب سے آگاہ کرتے ہوئے بتایا کہ:

”دنیا میں علم و یقین صرف دھی الہی اور علوم و اعمال بنت ہیں اس کے سوا عالم و یقین کا اس سماں نیا کے پیچے وجود نہیں اس کے ماسوی جو کچھ اور جس قدر بھی ہے، قرآن پکار پکار کر کہتا ہے کہ ظن ہے، تخيین ہے، قیاس ہے، انکل ہے، سخریں ہے اور لعوب بالریب ہے، ظلت ہے، خلیمات لفاظی بعض ہے“

مولانا نے جہاد و عمل اور آزادی اور اسلام کے متعلق قرآن حکم کی مختلف آیتوں کا حوالہ دیتے ہوئے میں مختلف مدابر ہب اصلاح کا ذکر کیا۔ جو ان دونوں ہندوستان، مصر، شکی، ایران، ٹیونس، پاکستان و فغانستان میں نشر و یکون پار ہے سچے پہلا ہب اصلاح امر بخی سے موسم بخا، ہندوستان میں سرستی اور ان کے جانشین، طرکی میں سلطان محمود خاں اور اس کے وزیر، مصر میں محمد علی پاشا اور ٹیونس میں خیر الدین و بیرم توںی اس کے داعی سچے، دوسرا اصلاح سیاسی کامنہ ہب تھا، اس کو مسلمانوں کے سیاسی نذوال اور بخومی اخلاقی کاحد درج استغراق تھا، اس کے سب سے پڑے داعی سید جمال الدین افتخاری اور رٹکی میں سید مدحت پاشا (الدالاحوار) سچے۔

تیرہ اہب، اصلاح دینی و سیاسی سے موسم تھا، ہندوستان میں الہال اس کا داعی تھا، اس کا مطعنہ نظر مسلمانوں کو بدعات و توهہات سے نکال کے قرآن و سنت کے تابع کرنا اور ان کے گذشتہ اقتدار کو واپس لانا تھا، ترکستان اور بلاد رومیہ میں شیخ صدر الدین، مصر میں شیخ محمد عبد، شام میں شیخ عبد الرحمن کو اکبی اور شیخ نکمال الدین فاسی اس مسلک اصلاح کے داعی سچے۔

مولانا نے فرمایا: جمیعت العلماء ہند الہال کی بے روک صداؤں کا یوں مقصود ہے۔

عکسے حق کی راست بازی کا ذکر کرتے ہوئے مولانا نے ان علاوہ امت کا ذکر کیا جو قرن اول سے حق دعا  
کے پیشیاں سمجھے فرمایا:

”ہمارے لیے راہ عمل تجدید و احیا۔“ ہے نہ کہ تما میں و آخراء“

لقریبی خلیج میں مولانا نے عوام کے جذبات کو جھنجورتے ہوئے انہیں قرن اول کے غزوہ  
کی تھیں اُمّت دینے کا سبق دیا، صوبائی مجلس خلافت (اگر ۲۵ دسمبر ۱۹۲۱ء) کے خطبہ صدارت میں  
سناؤں کے جذبات کو پھر لئے ہوئے اگرہ کے تاریخی آثار کا اس طرح تذکرہ کیا کہ خطابت اپنی سورج  
یعنی مولانا نے تحریک خلافت کے متعلق فرمایا کہ،

”اس نے ایک طاقتور بُنگاے کے ساتھ کل ہندوستان کے ایک ایسے مسئلے کو زندہ  
کر دیا جو چالیس سال کی کوشش سے ہندوستان کو نہ ملا تھا اور وہ مسئلہ ہندوستان کی  
آزادی کا مسئلہ ہے جس سے ہندوستان کا پر ارغ روشن ہو گیا۔“

فرمایا:

”میں ہی تھا جس نے سب سے پہلے فرمدی۔ ۱۹۲۰ء میں ترک موالات کی نیو اٹھانی اور  
اس سب کیلئی کامیں میں سے ایک بھر میں تھا جس نے دھلی میں ترک موالات کا  
فیصلہ کیا، اس کا انہوں نے عمل مرتب کیا، میرے علاوہ ایک بھر میا اور انہیں حقیقی تھے درستے  
مکیم اجمیل خان۔“

مولانا کا انگریز کے سب سے کم مرضدار رہے، انہوں نے پہلی دفعہ ۱۹۲۳ء کو دھل کے  
مشتمل اجلاس کی صدارت کی، یہ اجلاس کا انگریز لیڈر شپ کے دو گروہوں کو جڑتے کے لیے تھا۔  
ایک گروہ کو انہوں کے حق میں اور دوسرا اس کے خلاف تھا مولانا نے انہیں اکٹھا کیا اور اخلاف کے  
بیان سے تعداد کا راست پیدا کیا۔ یہ کرنی معمولی چیز نہ تھی۔ مولانا نے کا انگریز کو انتشار سے بچایا اور دوسرے  
گروہوں کے نقطہ ہاتے لگایا میں ہم آنکھی پیدا کر کے باہمی تصادم ختم کیا۔

مولانا کا یہ خطبہ ایک فلسفی مدرسہ کا ادبی زبان میں خطاب ہے۔ مولانا نے مسئلہ خلافت کے پس منظر میں  
تسلیک کی تشاہ ثانیہ اور اس کے ملی وجود کی بغا و استحکام پر اظہار خیال کرتے ہوئے کھالفتوں میں بیان  
لیا کہ سوراج کے ملنے میں تغیر ہوئی تو یہ ہندوستان کا نقشان ہو گا۔ یہیں ہندوسلم اتحاد جاتا رہا تو

علم انسانیت کا نقصان ہو گا۔

مولانا نے اس زمانے میں ملک کے طول و عرض کا دورہ کیا۔ پشاور سے لکھتے تک اور وصلی سے مدرس تک ہر چکر ہزار یا انسانوں سے خطاب کرتے رہے۔ آئں انڈیا خلافت کا نفر نس کی دو فوج صدر اس کی اور کئی ایک صربیانی کا نفر نس کی صدارت فرمائی۔ ناپور کا خلیفہ صدارت دستیاب نہیں ہو سکا، مولانا نے ایک ایسا ذہن پیدا کیا جو پہلے مفقود یا مخدود تھا۔ جہاں تک عوام کا تعلق ہے ملک بھر میں قومی رائے تھا دو کی ایک ڈار پیدا ہو گئی اور اس ڈار کے پیدا کرنے میں ابوالکلام سرفہرست تھے۔ مولانا کی بالغ نظری اور مستقبل اندازی کا حال یہ تھا کہ انہوں نے ۲، ۳، ۴ اکتوبر ۱۹۱۴ء کو لکھتے کے لیک

جلسہ عام سے خطاب کرتے ہوئے کہا تھا کہ:

لیورپ کی مسیحی طاقیں مشرق سکے کے نام پر اسلام کے قوائے سایہ کو ختم کرنا چاہتی ہیں اور جو ملک اسلام کے زیر نگیں ہیں انہیں ملی جگت سے آپس میں بانٹ لینے کی متمنی ہیں۔

پہلی جنگ عظیم ختم ہوئی تو یہی ہوا کہ خلافت عثمانیہ پارہ پارہ ہو گئی اور مسلمان ریاستیں اپنی علیحدگی سے برطانیہ، فرانس اور اٹلی کے تصرف، حکم برداری اور استادی میں آگئیں۔ ان حالات میں تحریک خلافت نے ہندوستان کو جو کچھ دیا وہ یہ تھا کہ:

۱۔ ہندوستان میں احساس آزادی، اجتماعی طور پر بیدا ہو گیا اور ملک غیر ملکی علامی سے گاؤ غلامی حاصل کرنے کے لیے متحد ہو گیا۔ انگریزوں کو بھی احساس ہو گیا کہ ہندوستان نے اپنی منزل کی طرف قدم اٹھا لئے ہیں اور اب ان کی سیاسی تحریک کا ہر لذت ممکن نہیں۔

۲۔ ملک کی پرانی لیڈر شپ ختم ہو گئی، اس کی جگہ نئی لیڈر شپ کا آغاز ہوا۔

۳۔ مسلمانوں کی ذہنی سرزمیں میں برطانوی وفاداری کا جذبہ بھی بیویا گیا تھا اس کی وجہ مسلمانوں میں برطانوی علامی سے تنفس کے جذبات پیدا ہو گئے اور انگریزوں دوست لیڈر شپ کے بجائے استعمار دشمن لیڈر شپ نمایاں ہو گئی۔

۴۔ ۱۸۵۷ کے بعد یہ ایک نئے ہندوستان کا آغاز تھا۔

۵۔ مسلمان برطانوی استعمار کی عالمی سیاست سے واقعہ ہو گئے۔

۹۔ ہندوؤں کی وطنی سیاست کا مرکز اج انقلابی ہو چکا تھا، لیکن مسلمانوں کی معاشی دسمندگی اور عمرانی پسمندگی کے باعث رجعتی لیڈر شپ نے ان پر جو اپنا اثر و سوچ اور قسلط و اقتدار فاتح کر کے تھا وہ تحریک خلافت کی بروادت ختم ہو گیا۔

۱۰۔ تحریک خلافت کا مسلمانوں کو عامہ یہ تھا کہ ان میں پار دراہنماؤں کے علاوہ جو ان مرد کا رکن ہو کی جماعت پیدا ہو گئی، جس نے برطانوی استعمار سے آنکھیں چار کرنے کی رسم ڈال دی، اس سے پہلے مسلمانوں کی لیڈر شپ ان لوگوں کے ہاتھ میں سبقی جو بُرڈل "یا بُرڈل" ملتے۔

۱۱۔ یہ شخصیت تحریک خلافت کو حاصل ہوئی کہ اس نے حکومت سے لڑائی میں ترک مولات کا پہنچا رہا بجا دیا اور رضا کارانہ قید و بند کی نیور کھی۔

۱۲۔ اس تحریک کی بدلات ادب و شعر کا مرکز یکسر بدل گیا اور سیاست و خطابت کے مذاق میں ہر پا تبدیلی آگئی۔

۱۳۔ اس تحریک سے پہلے انگریزی خواندہ اور انگریزی ناخواندہ و مختلف راستوں پر سبقت، تحریک خلافت نے اس مفارکت کو مٹا کر یکجاںی پیدا کی۔

ملحق آبادی نے مولانا آزاد کی زبانی جو کہا تی املائی ہے اس میں مذہب کی خاندانی گرفت سے سچ کی ذہتی بیفادات کا عال تولکھا ہے اور یہ بھی درج کیا ہے کہ ان کی دماغی فضلا سریش کے انکار کی تجویل سے سبقتی تھی۔ پھر وہ کس طرح پلٹتے اور کیونکر دین کی راہ پر آئے۔ اس کتاب میں نہیں اور ترجمہ اسی آزادی سے ہے البتر ترجمان القرآن کے مقدمہ میں چند اشارات ہیں کہ ان پر الحاد کا زمانہ بھی گزر اتحاد۔

المختصر الہلال کی دعوت ابتداء وہی سبقت جو آج مولانا ابوالعلی مودودی کا نسب العین ہے الہ مباحثت کے جزو مان و مکان کے علاوہ تصویری و نظریاتی محااظات سے مختلف ہیں۔ الہلال کے ابتدائی

حصیں مولانا آزاد نے مسلم لیگ کو بُری طرح ریکیدا، لیکن بت وہ کامگیر کے ترجمان نہیں تھے۔

وہ ہندو مسلم اتحاد سے انکار نہیں کرتے تھے لیکن مسلمانوں کی افزایش کو قائم رکھنے کے ممتنی و داعی تھے، ان کے نزدیک مسلمانوں کا ملتوی وجود ہی ان کی بیقا کا ضامن تھا۔

عبد الرزاق ملحق آبادی ذکر آزاد کے صفحہ ۲۷ پر لکھتے ہیں کہ:

"مولانا مسلمانوں کو مذہب کی راہ منظم کرنا چاہتے تھے۔ ان کی ایکم کا غاصہ یہ تھا کہ مسلمانوں

کا ایک امام ہو، اور امام کی طاعت کو وہ اپنادی فرض مجھیں مسلمانوں میں یہ دعوت مقبول ہو سکتی ہے اگر قرآن و حدیث سے انہیں بتاویا جائے کہ امام کے بغیر ان کی زندگی غیر اسلامی ہے اور ان کی موت جاہلیت پر ہو گی، جب مسلمانوں کی ایک بڑی تعداد امام کو مان لئے تو امام ہندوؤں سے معاہدہ کر کے انہریزوں پر جماد کا اعلان کر دے۔“

یحییٰ آبادی لکھتے ہیں کہ ان کے زدیک مولانا ابوالکلام ہی اس امامت کے اہل تھے مولانا نے اس عرض سے یحییٰ آبادی کو بیعت کے لیے مجاز تھہرایا۔ اور الفاظ بیعت کا سودہ یہی لکھ دیا، ان کے پرد پرپی کا صورہ کیا۔ حضرت شیخ الہند الملا کی نظر بندی سے چھٹ کر انہی دنوں لکھنؤ پہنچے۔ یحییٰ آبادی کو معلوم ہوا کہ فرنگی محل والے حضرت شیخ الہند کو مولانا عبد الباری کی امامت پر راضی کر رہے ہیں تو حضرت شیخ الہند سے تخلیقیہ میں ملاقات کی اور کہا کہ بعض لوگ امامت کے سلسلہ میں آپ کا نام لے رہے ہیں آپ اس کتابیں بھی ہیں۔ حضرت شیخ سکارے اور فرمایا کہ،

”میں تو ایک لمحے کے لیے بھی اس کا تصور نہیں کر سکتا کہ مسلمانوں کا امام ہنوں“ یحییٰ آبادی نے کہا کچھ لوگ مولانا عبد الباری کا نام لے رہے ہیں، ”شیخ نے فرمایا مولانا عبد الباری کے بہترین آدمی ہوتے ہیں شبہ نہیں، مگر اس بیعت کی ذمہ داریاں کچھ اور ہی ہیں۔ یحییٰ آبادی نے کہا مولانا ابوالکلام آزاد کے بارے میں کیا راستے ہے؟ فرمایا میرزا نخاب بھی یہی ہے۔ اس وقت مولانا ابوالکلام آزاد کے سوا کوئی شخص امام الہند نہیں ہو سکتا، وہ ان اوصاف کا مجموعہ ہیں جو ہندوستان کے امام میں چونہ صورتی ہیں۔“

یحییٰ آبادی لکھتے ہیں کہ میں نے حضرت شیخ کے بعد مولانا عبد الباری سے بات چیت کی،

”مولانا آزاد کے سوا کسی اور کا نام امامت کے لیے لینا قوم سے غداری ہے۔ میں پہلا آدمی ہوں جو مولانا آزاد کے ہاتھ پر بیعت کرے گا؟“

یحییٰ آبادی لکھتے ہیں کہ میں اس جواب سے مطمئن نہ ہوا، مجھے معلوم تھا کہ مولانا آزاد سے بڑی چشمک ہے گو ظاہری محبت و خلوص کی کمی نہیں۔ میں نے ان سے تحریر چاہی تو انہوں نے لکھ دیا یحییٰ آبادی نے ذکر آزاد کے صفحہ ۴ پر وہ تحریر نقل کی ہے۔ ابھی یہ سلسہ چل ہی رہا تھا کہ مولانا آزاد نے یحییٰ آبادی

کاظمی میں سر دست اس قیمت کو تحریک کیجئے اور کام کئے جائیے۔

مولانا کو پنجاب، سندھ اور بنگال پر مقابلہ زیادہ اعتماد تھا کہ وہاں امامت کا سانچہ تیار ہو چکا تھا۔ اس زمانے میں دیوبند، مراد آباد، ندوہ، اور فرنگی محل علماء کی تیاری اور تکمیل کے مرکز تھے لیکن یہ کے ذہن میں مسلمانوں کی امامت کا حقدار وہ تھا جو ان سے استاد فضیلت لے چکا ہوا، مولانا انہیں ملک اپنے مطلع کیا، تو اپنے نے ۱۹۲۰ء کو انہیں ایک خط میں لکھا کہ :

”حضرت سے بھائی میں ملاقات ہوئی تھی وہ رائے دلکر کے آدمی نہیں ہیں۔ ان کا اصل بھوہر استقامت عمل ہے جو کچھ آپ نے لکھا پڑھ کر سخت طبق ہوا۔ افسوس بہتر سے بہتر بیکی کو بھی یہ لوگ بلا امیرش بھی کے نہیں انجام دے سکے۔ ان لوگوں میں ایک شخص بھی نہیں جو اس مسئلے کی اہمیت و حقیقت اور منصب و سیاست کے فرائض وہماں

اور پھر موجودہ حالات کی بنا پر مشکلات و مخصوصیات راہ کاملہ شناس ہو۔“

ملیح آبادی نے صفحہ ہم پر لکھا ہے کہ مولانا آزاد نے امامت کا مسئلہ اپنے ذہن سے لکال دیا اور اس کی وجہ تھی کہ وہ تحریک کے زمانے میں اس خاص دینی مسئلے سے مسلمانوں میں خلفتار یا تھادم کے حصہ خواہاں تھے۔ انہیں معلوم تھا کہ فرنگی محل اور دیوبند اپنی فضیلت کے مفروضہ پران کے طائفہ نہیں یعنی مخالفت ہیں۔ مولانا محمد علی مردم بقول ملیح آبادی مولانا آزاد کی امامت ہی کے نہیں بلکہ ذات کے بھی سخت مخالفت تھے اور عالمہ شخصی رقبا بست کا تھا۔

مولانا آزاد نے امامت کے مسئلے سے رُخ پھر کو مدرسہ عالیہ کالکتہ (سرکاری) کے مقابلے میں مدرسہ مسلمیہ قائم کیا۔ ۱۹۲۰ء کو افتتاح ہوا۔ مولانا نے استقبالیہ خلبہ میں کہا۔

”علم خدا کی ایک پاک امامت ہے اور اس کو صرف اس لیے ڈھونڈنا چاہیے کہ وہ علم ہے۔ اس حکومت نے علم کو علم کے لیے نہیں معیشت کے لیے ذریعہ بنایا ہے۔“

مولانا کو اس زمانے میں علماء کے مختلف دبتاؤں کا تباخ سے تبغ تجوہ ہوا کہ وہ اپتنے سلسلوں کے طائفے بنائے جائیں اور اپنے سے باہر کسی کو فضیلت دینے کے سوال پر ان کے علم و تقویٰ راضی

ہی نہیں ہوتے، مسلمانوں کے مغلوق مولانا نے محسوس کیا کہ ابھی ان میں سیاسی سفر کی اپیٹ کا فقدان ہے اور اس کے وجہ پر ایک بڑا سبب یہ ہے کہ وہ مختلف ممالک کے خوازوں میں اس طرح بنتے ہوئے ہیں کہ انہیں اسلام کی وحدت سے کہیں زیادہ ممالک کا بڑوارہ عزیز ہے، اور شارب کی اس لفظ پر وہ اسلام کی ملی وحدت کو بھی تیاگ دیتے ہیں۔

مولانا کے محسوسات کو ان کے سے جامع الفاظ میں پیش کرنا مشکل ہے۔ لیکن مولانا نے تحریک بہ خلافت کے دنوں میں اپنے مطابعاتی تجربوں سے جہاں مسلمانوں کے بوش و عمل کا اندازہ کیا تھا وہاں لاذواہ اس نقطہ نگاہ تک پہنچ چکے تھے۔

۱۔ ہندوستان کے مسلمان مختلف صوبوں میں بڑی ہری طاقت ہیں، ان پر جدوجہد اسلام کی وجہ اجنبی شخصیات مختلف المعنی اثر رکھتے ہیں۔

۲۔ مسلمانوں کی فہری و ساندگی اور سترانی پسختگی اس حد کو پہنچ کی تھی کہ ان میں سیاسی جدوجہد کی اجتماعی طاقت کا پیدا ہونا کہ سارے ملک ہمقدم دہنگر ہونا ممکن تھا، ہر صوبے اور علاقے کے مسلمان جبراگانہ معادات رکھتے تھے۔

۳۔ ملک کی آزادی ہندو مسلم اتحاد کے بغیر ناممکن تھی اور برطانوی استعمار ان دونوں کے اختلاف و تصادم ہی سے اپنی عمر دراز کر سکتا تھا۔

۴۔ مسلمان تنہائی تو اس ملک پر اقتدار پا سکتے تھے اور نہ الگ روکر اپنے قومی وجود کو تحفظ دے سکتے تھے۔

۵۔ اب دنیا جس فکری سانچے میں ڈھن رہی تھی وہ قدامت کے سانچوں سے مختلف تھا، سوال یہ تھا کہ خصی تحریکوں کا مقابلہ کرنے کے لیے قومی جدوجہد کی فہری چھاپ کیا ہو، کیونکہ ہندوستان سید احمد شہید اور علمائے صادق پور کے فکر و نظر کی تحریک سے ایک صدی آگے نکل چکا تھا اور تمام دنیا کے سیاسی دھارے مختلف ہو گئے تھے۔

۶۔ ہندوستان میں سیاسی مقاصد کے لیے کسی مذہبی تحریک کی سیاسی کامیابی مختلف مذہب کی موجودگی میں ناممکن تھی، ہندوستان کی مذاہب اور کئی ممالک کا وطن تھا۔ یہاں ایک مذہبی تحریک کا درستے مذہب کے پیروکاروں سے ملک اوناگزیر تھا اور یہ ہندوستان کی آزادی کے راستے کی بہت

بڑی روک تھی۔

۷۔ جس خلافت کے لیے ہندوستانی مسلمانوں نے عظیم جدوجہد کی، اس کو مصلحتی کمال کے روڈ عمل بنے اپنے ہاتھوں سعد و مود کر دیا گواستعار ہی کی کارفرمائی کا نتیجہ تھا۔ لیکن عرب کنی ریاستوں میں تقسیم ہو کر خلافت سے ہاتھ اٹھا پکے تھے۔ مولانا نے ہندوستانی مسلمانوں کے لیے اس خارجی سیاست کے بجائے داخلی سیاست کو اور ایتت دی کہ ہندوستان کی آزادی پر فریشانی مالک کی آزادی کا انصار ہے اور ہندوستان کی آزادی کا صحیح نقطہ ہندوؤں اور مسلمانوں کے اتحاد ہی سے اُنجھ ستا ہے۔

۸۔ مولانا نے ”ہندوستانی آزادی“ کے آخری مبحث میں لکھا ہے۔

”تاریخ شاہد ہے کہ مژروع کے چالیس برسوں یا زیادہ سے زیادہ پہلی صدی کو حضرت ﷺ کا اسلام کبھی مارے مسلمان مالک کو دست مذہب کی بنابر محمد نہیں کر سکا۔“

مولانا کے سیاسی انکار اسی نقطہ نکاہ کو محیط ساختے اور وہ تحریک خلافت کے داخلی و خارجی شوایپ و نظائر میں میں کا تجویر برکر پکے تھے۔

تحریک خلافت کے بعد ہندوستان میں ہندو مسلم فسادات کا جو لادا پھونا اور شدھی و شکعن کی تحریکوں نے جو رنگ اختیار کیا وہ ایک فوفاک منظر تھا، مولانا اس سے دل برداشت ہو کر قرطاسِ دظم کی صحیبوں میں پورٹ گئے۔ ۱۹۲۸ء سے ۱۹۲۹ء تک وہ کانگریس کی مجلس عاملہ کے رکن تھے لیکن کسی میدان میں حملہ و تازگی۔ ۱۹۲۸ء میں اہل الائوروں کے بارہ جانبی کیا، جو جوپہا ماه بعد ہندو گیا۔ ۱۹۲۸ء میں سامنے کیش سے متعلق ان کا مسلک بھی وہی تھا جو ہندوستان کے حریت پسندوں کا تھا لیکن وہ حکومت میں نہیں تھے کہ مقاطعہ مظاہروں میں شرک ہوتے اور بہنگا میں رچاتے۔ ۱۹۲۹ء میں کانگریس کا سالانہ اجلاس پنڈت جواہر لال نہرو کے زیر صدارت لاہور میں منعقد ہوا اور کانگریس نے مکمل آزادی کا نیند و لیوشن پاس کیا۔ مولانا اس میں تحریکیہ ہوئے مگر مالک کی فرقہ دارانہ کشیدگی سے انتہائی بدول تھے، مولانا محمد علی وغیرہ کانگریس چھوڑ کے پا پکے تھے۔ ادھر رجوتی لیڈر شپ نے مسلمانوں کو بالواسطہ بلاواسطہ مشارک کرنا مژروع کیا اور ایک حد تک مشارک کر لیا۔ اس دوران میں فرقہ وارانہ مناقشت طے کرنے کے لیے قبل اذیں کمی اتحاد کا انفرنسیں ہوئیں، ایک انفرنس کا نتیجہ نہ ہو پورٹ تھی۔ لیکن انگریز اکارت گئی۔ ملک میں مسلمانوں کی خلافتی لیڈر شپ جس میں پہلے ہی رقباتی پیشگ کتی ایک دوسرے کے مقابل دو سیاسی مسلکوں میں بہت گئی اور مکرا و کھلکھلہ ہو گیا۔ ادھر سندھ و ملک

مسک موجود تھا لیکن نہر و پورٹ کے مرحلہ میں مسلمان سیادت کی تیسم کا باعث ابو انکلام و محمد علی کا شخصی مکار اور بھی تھا۔ مولانا محمد علی نے انگرس سے علیحدگی اختیار کی تو وہ لوگ جو انگریز میں کی خوشنودی کے لیے جی رہے ہیں تھے۔ مولانا محمد علی کے گرد جمع ہو کر فرقہ داریت کا ستون ہو گئے۔ ان کا دعویٰ یہ تھا کہ وہ مسلمانوں کے ترجمان ہیں، مولانا آزاد نے اس مکاروں میں فی نفسہ حصہ نہیں، اور وہ سب کچھ چپ چاپ سمجھتے ہے جو ان کے حریت ان سے متعلق سیاست یا تعریفنا کہتے۔ مولانا نے ان دلوں یا اس کے بعد سیاسی انداز پر چھاؤ کے مختلف مردوں میں بلکہ تحریکیہ پاکستان کے زمانہ تھرو غصب میں بھی کسی کے خلاف کبھی درست کرنہ نہیں کہا اور نہ بُری شبانِ اسلام کی، وہ تمام حادثوں کو اپنے دل پر گرا دتے رہے۔

مکن میں درست پسند تحریکیہ کا سربراہ تھا۔ ادھر سامن کمیش کی اسپر لایبرل کے اجتماعی جلسوں میں لالہ لاچپت رائے پولیس کی لاکھیوں سے اس قدر زخمی ہوئے تھے کہ ان کا وہیہ انتہا ہو گیا۔ اس پڑھتے پڑھتے ملک کو بڑا دلااء پنجاب و دھلی میں بیوں کا پھٹانہ نہ رہ ہو گیا اور افسروں پر گلی چلنے کے واقعات عام ہو گئے۔ پنجاب تحریکیہ ملکہ درست راجہ آزاد، سکھ دیوادسان کے ساتھیوں کا نام ملک میں گنجھنے لگا۔ ادھر درست پسندی کا یہ عالم تھا کہ بعض شہروں میں بیک وقت ہم پڑھتے۔ اسی زمانے میں ہولاندی تہہماں میوں کا شہ پارہ ترجمان القرآن (جلد اول)، شائع ہوا۔

لاہور کا انگرس ملک سوراچ پارٹی کا بول بالارہ، اکثر قانون ساز اسمبلیوں میں اس کو علاقہ حاصل ہوئی اور وہ پاریمنی معاذ پر سرگرم رہی۔ برطانوی حکومت کو معلوم ہو گیا کہ اس کا دھان پچھوٹ چکایا اور اس کا ہے۔ سردار و مطل بھائی پیل مرکزی اسمبلی کے پریزیدنٹ ہوئے انہوں نے حکومت کو اس قدر پریشان کیا کہ قومی آزادی کا مسئلہ حقیقت بُری ہو گیا اور انگریز ہندوستان سے بات پریت کرنے پر مجبور تھے۔ لاہور کا انگرس میں نہر و پورٹ فلم کر دی گئی، انگرس نے فیصلہ کیا کہ ہندوستان کا موقف عمل آزادی بیسے، حکومت نے تیسم زیکا تو ایک سال بعد کانگریس عوامی تحریک شروع کر دی۔

۱۹۴۶ء میں تحریکیہ شروع کی گئی، کانگرس نے نیکین سیتہ گرہ شروع کیا۔ گاندھی جی نے ڈانڈی مارچ کیا، جگہ جگہ نک سازی کی گئی کوئی چار ماہ کے اندر جیل بھر گئے۔ گاندھی اردن میثاق کے وقت ستر ہزار کے لگ بھگ سیاسی قیدی سمجھے جن میں چوبیس بزرگ مسلمان سمجھے، صوبہ سرحد میں قصہ خوانی باندرا کا فوجا

گورہ فرج نے کئی سو خدائی قدمت کاروں کو بھون ڈالا، کانگرس کے ساتھ خدائی خدمت کاروا احرار اور جماعت العلماء کے زعماء دارکان بھی تھے۔ انہوں نے بھی قید و بند کی صعوبتیں برداشت کیں بلکہ اس خلاف قانون جماعت فرار دے دی گئی تو ایک کے بعد دوسرا صدر اور اس کی نامردور لٹک کیسی کے ارکان پکڑے ہانتے رہے۔ مولانازادو بھی سدر نقشب کیے گئے اور وہ بھی پکڑے گئے۔ انہوں نے اپنا جانشین ڈاکٹر الفشاری کو متفرک کیا۔ ڈاکٹر حب تحریک میں حصہ لینے پر آمدہ ن تھے۔ مولانا نے انہیں ارضی کیا اور وہ تباہ ہو گئے۔ ڈاکٹر صاحب نے اپنی قید کا نہ سپیشل جیبل جبرات میں گوارا۔

مولانا کو مریخ کی ایک تقریر کے چرم میں پکڑا گیا اور وہ تقریر یا ڈرڈھ سال قید رہے، پسرو اور جیکر کی مسامی سے گاندھی اردن میشان ہوا تو مولانا یہی مجلس عاملہ کے ساتھ رہا ہو گئے۔ اسی میشان کا یقین تھا کہ ہمہ انہا گاندھی گول میز کا نفرنس میں شرکیہ ہوتے۔ لیکن گفت و شنید لا حاصل رہی، اس دوران میں لارڈ اردن چلے گئے اور ان کی جگہ لارڈ ولنگٹن والسرائے ہو کر ائمہ وہ ایک سخت گیر انسان تھے اور ایک زمانے میں بیٹی کے گورنر ہے تھے، تب ان کے خلاف بیٹی کے شہروں نے جو مظاہرہ کیا محمد علی جناح اس کے قائد تھے اور بیٹی کا جناح ہاں ان کی اس جبرات اور قید ہی کا اعتراف تھا۔

لارڈ ولنگٹن والسرائے ہو کر ائمہ تو جناح نے ہندوستان چھپوڑ دیا اور لندن چلے گئے۔ لارڈ ولنگٹن سخت گیر تھا، اس نے گاندھی جی کو لندن سے واپسی پر جیبل میں ڈال دیا اور کئی کانگرسی راہنمای پکڑے گئے، مولانازادو بھی دھلی میں ایک سال سے زیادہ عرصہ قید رکھا گیا۔

یہ زمانہ بجیب و غریب تھا، مولانا محمد علی گول میز کا نفرنس میں شرکت کے لیے گئے اور لندن ہی میں حلقت کی گئے، مشریق مکہ سے باہر تھے۔ انہیں گول میز کا نفرنس میں صرف اس لیے مدعوہ کیا گیا کہ وہ انگریزوں کی سی بات نہیں کہ سکتے تھے ان کا خیر اپا ستحا، ڈاکٹر الفشاری کو انگریزوں کی ملی بھگت کے باعث مسلمانوں نے شامل نہ ہوتے دیا وہ انگریزوں کی شرپڑا پستے رہے کہ الفشاری کو مسلمانوں کی ناشنگی کا حق ہی نہیں پہنچا۔ ادھر مسلمانوں کی صورت حال یہ تھی کہ احرار جبرا گاندہ انتخاب کی حمایت میں کانگرس سے الگ ہو گئے اور پنجاب میں ایک ابھری ہوئی طاقت تھے، ان کی بدولت تحریک کشیر پیدا ہوئی اور تقریر یا بیس ہزار مسلمان قید ہوئے کی لو جوان کشیر کے سرحدی مورچوں پر شہید ہوئے۔

ادھر ۱۹۲۵ء تک حالات نے کئی پانسے پلٹے، خان عبدالغفار خان سالہاں صوبہ سرحد سے

باہر رہے ان کے لیے اپنے صوبے میں داخلہ منسوج تھا۔ مولانا محمد علی کی وفات کے بعد مسلمانوں کے اکثریتی صوبوں کا حال یہ تھا کہ بیکال میں مسلمانوں کی رجتی لیڈر شپ کا صوبائی اسمبلی کے یورپی ممبروں سے گھٹ جوڑ تھا، امر حمد میں خان عبدالغفار خان عوام کی اکثریت کے محبوب تھے، لیکن صاحبزادہ عبد القیوم اور خان ہبادر قلی خان جیسے پیشی و فادار حکومت کے ہاتھ کی چھڑی اور جیب کی گھڑی تھے۔ سنہ ۱۹۴۷ء میں سرکاری دہلی دوں کے ہاتھ میں تھا اور عوام ان کی جاگیر تھے۔ بلوچستان استعمار کا سیاسی محکم تھا اور عوام میں تنداروں کے مویشی تھے۔ پنجاب سیاسی مسائل میں سگونہ تھا، ہندو، مسلمان اور سکھ اپنی میں متحارب تھے۔ مسلمانوں کا مقدس انگریزی کے نسل ایعد مسلیل و فاداروں کے ہاتھ میں تھا۔

سنہ دعیات، فردوس خان نون، اندر حیات دغیرہ تو پیدائشی خانہ زاد سے ان کے علاوہ پنجاب کے مسلمان پالٹیکیس میں سرکاری اہل کار اور سی آئی ڈی کے افسروں افغانستان کے اقليتی صوبے بالخصوص بیوپی اور بیسی مسلمانوں کی فرقہ داریت کا سر پیشہ تھے اور اکثریتی صوبے ہندوؤں سے کٹا چھپنی کا مرکز تھے۔ اور اس کٹا چھپنی، ہی سے وہ ذہن ابھر کے پختہ ہو رہا تھا جو تفہیم اور دس کے ناتھ سے نادافت تھا۔

مولانا اس وقت کے بکھر دوں سے الگ تھا لگ ترجمان القرآن کے ترجیح اور تفسیر میں منہج سے تعلق فاؤن ۱۹۳۶ء میں انہوں نے ترجمان القرآن جلد دوم مکمل کی۔ پھر جب ۱۹۴۵ء میں صوبجاتی شروع مختاری سے متعلق قانون حکومت ہند پاس ہوا تو ہندوستان میں ایک نئی سیاسی ہیل شروع ہوئی۔ گامدھی جی نے مرن برست دکھرا کچھتوں سے متعلق قانون کی تفریق تھم کرائی۔ سکھوں نے پنجاب میں مسلمانوں کی برائے نام اکثریت کو مسلمان راج کا نام دیئے کہ شور مچا نا شروع کیا وہ کانگرس سے ہمنواں کی توقع رکھتے تھے لیکن کانگرس کی مجلس عامل نے صادق کیا اور یہ ممکن بھی نہ تھا۔

سکھوں کا خیال تھا کہ وہ کانگرس کو رام کر سکتے ہیں، کیونکہ ان کی اور ہندوؤں کی چھاپ یکساں ہے۔ دوسرے مسلمان میں جیش اجتماعت کا نگریں سے باہر ہیں اور وہ کانگرس کے ساتھ ہیں لیکن مولانا آناؤ نے اس عصیتی ذہن پر پانی پھر دیا۔ اکالی کانگرس سے الگ ہی تھے اور الگ ہو گئے۔ انتخاب میں کانگرس کا مقابلہ کیا اور یہ واقعہ ہے کہ سکھ میدر جو کانگرس میں تھے۔ جہاں تک مسلمانوں کا تعلق تھا وہ شروع میں اکالی دل سے مختلف ذہن نہ رکھتے تھے، انہوں نے خلوت و جلوت میں بیان کیا کہ:

مولانا آزاد ان کے راستے کی سب سے بڑی روک ہیں وہ تو ان کو پہنچ دیتے ہیں اور  
خان کی آواز کا نگس ہائی کمان میں رساب ہوتی ہے۔

مولانا کا نگس ہائی کمان میں مسلم صوبوں کے انچارج تھے۔ لیکن پنجاب میں شکھن اور اکالی کچھ  
اس طرح متحدا کے صوبائی کا نگس کے کرتا درہ راستے وہ تو اپنے ذہن کی چھاپ پر رُک کرتے اور نہ مسلمانوں  
کی کے معاملے میں صاف دل تھے۔ ہمیشہ اس مسلمان ہی کو صوبیہ کا نگس کی صدارت دیتے جو مولانا سے  
متفق نہ ہوتا۔ مثلاً اکثر سیف الدین کچھوڑا مولانا کے شخصاً مخالف تھے۔ میاں افتخار الدین اشتمالی تھے  
کہ مسلمان کی طبعت میں سیاسی تلوں بھاوا، ادھر چیزوں پلے جب تک کی تقدیم تاکہ یہ ہر کوئی بھی اور  
پسند و سماں کا مستقبل طے کرنے کے لیے ۱۹۲۶ء کے انتخابات ہو رہے تھے تو ان عناصر نے یہ  
چاہتے ہوئے کہ سردار پرشیل اور مولانا آزاد میں سیاسی مقابلت پر اکر ہی ہے، مولانا کے خلاف بڑا  
بے گھر جوڑ لیا اور ان کی متابعت سے بالا ہونا چاہا۔ لیکن ان کا چراگ اسی طرح بیکھا، بیکھارا۔ ادھر  
میاں افتخار الدین نے پھر بیری سے مسلم لیگ کی راہی، اور مولانا کے سامنے شدائد کا انبار سمجھا۔ لیکن یہ  
بے کچھ ان کے لیے عارضی تھا، ان کی محرومی یہ بھی کروہ اپنے داروغے سے باہر جانکے ہی نہیں تھے  
کہ اور یہ بھاکہ ان کی بیٹے داعیتیت سے ہائی کمان بھی مرغوب تھا۔

وہ عوام کے نہیں تاریخ کے انسان تھے وہ سیاست دان نہیں تھا۔ اور یہ مذہبی اسلام  
کے طرح اپنی ذات یا اپنے مستقبل پر نہیں سوچتا بلکہ اس کے سامنے نک اور انسان ہوتے ہیں۔

## سیاست کا جوار بھائما

دہمری گول میر کانفرنس (۱۹۳۴ء)، جس میں مہاتما گاندھی انڈین نیشنل کانگریس کے واحد نمائندے کی پیشی سے شریک ہوئے فردا راجہ مقامت کے منڈی میں صرف اس چھوٹی سی بات پر ناکام ہو گئی کہ بنگال اور بیجانب کے مسلمان اکثریت میں ہوتے کے باوجود صوبائی مقامت میں صرف ایک ایک نشست زیادہ مانگتے تھے اور اس کے عومن شرک انتخاب قبول کرنے کو تیار تھے لیکن رازیڈ نیشنل کانفرنس کے ہندو اور سکھ نمائندوں نے تسلیم نہ کیا، نتیجہ بات کچھ سے کچھ ہو گئی۔ مہاتما گاندھی نے اعتراض کیا کہ میں فرقہ والہ مسلم کا حل ڈھونڈتھے میں بری طرح ناکام رہا ہوں یہ مسئلہ میرے میکڈیالمڈ وزیر اعظم انگلستان نے الگت ۱۹۳۲ء میں مکیونل ایوارڈ کا اعلان کیا تو مہاتما گاندھی نے ۲۵ ستمبر ۱۹۳۲ء کو ایوارڈ کے اس پہلو پرمن پرست رکھا کہ ہندوؤں اور اچھوتوں (جیسی وہ ہری جن کہتے تھے) کو علیحدہ حقوق دے کر دو مختلف قوموں میں تقسیم کر دیا ہے۔ نتیجہ ۲۵ ستمبر ۱۹۳۲ء کو حکومت پر اندماز ہو گئی مکیونل ایوارڈ میں ترمیم کی گئی اور ۱۹۳۳ء میں قطاس لیعن شائع کیا گی۔ اس میں وفاق ہند کی تحریزی درج تھیں ان تحریزوں پر خود رکھتے کے لیے برتاؤی پارٹی نے ایک چیڈہ لیکھی بنائی جس کے صدر لارڈ لینا تھکلو تھے، اس کی روپورٹ اکتوبر ۱۹۳۴ء کو پیش کی گئی۔ اسی کا نتیجہ ۱۹۳۵ء کا گورنمنٹ آف انڈیا ایکٹ تھا، جس کے تحت صوبائی خود مختاری کا آغاز ہوا اور مرکز کے لیے ایک ایسی ایکٹ وفاقی حکومت تحریز کی گئی جس میں صوبائی حکومتوں کے علاوہ ریاستوں کی رضامندی پر ان کے شمول کا نقشہ بنا یا گیا۔ دراصل چار سال تھے چار سال کا یہ عرصہ ایک لمحاظ سے آئینی جدوجہد اور اس کے ردود افعال کا دور تھا۔

۱۹۳۵ء کا ایکٹ فی الواقع کوئی آزادی کی دستاویز نہ تھا۔ لیکن بہر حال وہ ہندوستان کو اختیارات

منتقل کرنے کی طرف ایک قدم صفر رہتا۔ اور نزول مقصود کے دستوری سفر کا ایک پڑا درختا۔ اس کی اہمیت کا اندازہ ایسٹ انڈیا کمپنی سے لے کر شاہ انگلستان کی فرمائشوں کے مختلف ادوار سے ہو سکتا ہے۔ مکار بخت نے ۱۹۱۶ء میں ایسٹ انڈیا کمپنی کو ہندوستان میں تجارت کرنے کی سندھی تھی، لیکن ایسٹ انڈیا کمپنی کا اقتدار ہبہ عرصہ بعد شروع ہوا۔ اس نے راجاوں اور نوابوں کی اندر فی کمزوریوں سے فائدہ اٹھا کر محل و دخل شروع کیا۔ اس کی اپتنائی شکل یہ تھی کہ مدرس، بمبئی اور بنگال میں صوبجاتی حکومتیں قائم کی گئیں۔ ہندویہ حکومتیں اپنے ادوار میں لیڈن ہال سٹریٹ لندن کی مرکزی اور با اختیار جماعت کے سامنے جو ابدہ تھیں۔ ۲۰۰۰ء میں برطانوی پارٹنٹ نے ریگولیشن ایکٹ کے نام سے ہندوستان کے لیے ایک قانون بنا یا جس کی رو سے ہر پریسٹنسی کو جداگانہ حکومت مل گئی۔ مگر بنگال پریسٹنسی کو مدرس اور بمبئی پر قدر سے ہائی فوئیت دی گئی۔ گورنر بنگال کو گورنر جزیرہ کہا گیا۔ اس کے بعد پچاس سال تک گورنر جزیرہ کے اقتدار و اختیار میں اضافہ ہوتا رہا، لیکن جہاں تک مدرس اور بمبئی کی حکومتوں کا تعلق تھا ان کے احمد دوستی معاملات میں بنگال میں احتلت نہ کر سکتا تھا۔ لیکن ریگولیشن ایکٹ کا نشانہ ہبہ عالی مرکزی حکومت کا تحکام و انصباط ہوا۔ ۱۸۷۳ء میں اسی قسم کا ایک اور قانون وضع ہوا۔ جس سے مرکزیت کو زیریں تقویت حاصل ہوئی، مدرس اور بمبئی کی حکومتوں سے قانون سازی کا اختیار سے بیا گیا اور بنگال کا گورنر تمام ہندوستان کا گورنر جزیرہ با اختیار کو نسل ہو گیا۔

۱۸۵۷ء کے ہنگامہ آزادی کے بعد ایسٹ انڈیا کمپنی کا اقتدار سلب ہو گیا اور زمام سلطنت شاہ انگلستان کو منتقل ہو گئی، پارٹنٹ نے ہندوستان کی حکومت چلانے کے لیے وزیر ہند کا تقرر کیا، جس کی امداد کے لیے دس سے لے کر چودہ بامخواہ ادکان کی انڈیا کو نسل بنائی گئی۔ ۱۸۶۱ء میں برطانوی پارٹنٹ نے انڈین کو نزل ایکٹ پاس کیا جس کی رو سے بمبئی، بنگال، مدرس، بلوپی، پنجاب اور سرحد میں قانون سازی کے لیے کوئی قائم کی گیں۔ لیکن گورنر جزیرہ کو تمام ملک میں ہمگیر اختیارات حاصل رہے۔ لارڈ کرزن گورنر جزیرہ ہوئے تو ان کا نقطہ نگاہ یہ تھا کہ تمام اختیارات مرکز کے پاس رہیں۔ لارڈ منٹوئے تو انہوں نے بعض صوبائی اختیارات کی نیور کھنا چاہی۔ اس عرض سے اصلاحات کے لیے شاہی کمیشن مقرر ہوا۔ اس نے ہندوستان کے سفر و مطالعہ کے بعد ۱۸۷۰ء میں رپورٹ پیش کی۔ ماحصل یہ تھا کہ مرکزی حکومت کے اختیارات میں کوئی بھی تحریم کئے بغیر صوبوں کو جتنے امور میں خود اختیار بنا دیا جائے۔ ۱۸۷۹ء کا انڈین کو نسل ایکٹ اپنی خارشات

کا نتیجہ تھا اور اسی کا نام "منٹو مارے ریخانز" تھا۔ اور لارڈ منٹو سبکدوش ہو گئے تو لارڈ ہارڈنگ گورنر جنرل ہو کے آئے انہوں نے اگست ۱۹۱۴ء میں ملک معظم کی حکومت کو تیار کیا کہ صوبوں کی تقسیم جدید ہو اور دارالحکومت سلطنت کے بجائے دھلی قرار دیا جائے، چنانچہ تقسیم بھکال غور کی گئی جو بہار و اڑیسہ قائم ہوا۔ دھلی دارالحکومت قرار پایا۔

برطانیہ کے مشہور سیاستدان سٹریٹلگونے، ۱۹۱۴ء میں دارالعوام میں ہندوستان کو بتدیری کی ذمہ دار حکومت سونپنے کے سلسلے میں ثابت خیالات کا خلیار کیا۔ ۱۹۱۶ء میں موٹٹ فورڈز پورٹ شائع ہوئی تو اس میں صوبوں کے لیے دو عملی کی سفارش کی گئی۔ چنانچہ ۱۹۱۶ء کا گورنمنٹ آف انڈیا ایکٹ اسی روپورٹ کی بنا پر تیار ہوا اس کی رو سے صوبوں کو جزوی خود اختیاری مل گئی۔ محفوظ امور گورنر گورنر نے اس کی کو نسل کے زیرِ نظر رہ پہلیں تفویض شدہ امور گورنر نے اور اس کے مقرر کردہ وزراء کو دے دیتے گئے۔ ان وزراء کا تقریص صوبہ جاتی مجلس قانون ساز میں سے تھا، ۱۹۱۹ء کے ایک میں ایک دفعہ بھی کہ دس برس بعد ایک کمیشن کے ذریعے موجودہ اصلاحات کے من و بیح کی تحقیقات کر کے آئندہ کے دستوری نقشے پر سفارشات حاصل کی جائیں۔ سائنس کمیشن (۱۹۲۷ء) اسی دفعہ کا نتیجہ تھا۔

کمیشن نے دو مرتبہ ہندوستان کا دورہ کیا، پہلا دورہ فروری ۱۹۲۸ء سے ہے کہ اپریل ۱۹۲۸ء تک، دوسرا اکتوبر ۱۹۲۸ء سے ہے کہ اپریل ۱۹۲۹ء تک۔ میں ۱۹۳۰ء میں کمیشن نے برطانوی پارلیمنٹ کے ساتھ اپنی روپورٹ پیش کی جس میں وفاقی ہند کے قیام پر زور دیا گیا۔ اس روپورٹ کا نتیجہ گول میز کا انفراس کا انعقاد تھا، جہاں تک ہندوستان کے نمائندوں کا تعلق تھا گول میز کا انفراس کے نمائندات باہمی تعاہدت سے محروم رہے۔ لیکن اسی کا نتیجہ یا حاصل برطانوی حکومت کا کیون لایوارڈ تھا۔ جو ۱۹۳۵ء کے ایکٹ یعنی صوبہ جاتی خود محترمی اور مرکزی وفاق کی کمیٹی دستاویز کا پہرہ تھا۔

پہلی گول میز کا انفراس، ۱۹۳۵ء کو منعقد ہوئی اس میں کل چھیساں ڈیلی گیٹ شامل ہوئے جن میں سولہ ہندوستانی ریاستوں، ستاؤن برطانوی ہندوستان اور تیرہ انگلستان کی مختلف یاسی جماعتیں کے نمائندے تھے۔ ادھر اگست ۱۹۳۰ء میں حکومت مرضی جنکار اور سرچ بہادر پروردگاری معرفت مہاتما گاندھی اور کانگریسی زمینہ سے بردا جیل میں بات چیت کر رہی تھی، ابتداءً گفتگو ناکام ہو گئی لیکن ۲۱ جنوری ۱۹۳۱ء کو مہاتما گاندھی اور ان کے بیس رفقاء یکایک رہا کر دیئے گئے۔ ۲۶ جنوری ۱۹۳۱ء کو گاندھی ارولن "یشاق ہو گیا۔" اگست

۱۹۴۰ء کو کانگریس نے گول میز کا نفرنس میں عدم شوریت کا فیصلہ کیا۔ لیکن سرتیج بہادر پر اور مسٹر جباری میں مہماں داری کے باعث مہاتما جی ۲۵ اگست کو گول میز کا نفرنس میں شرکت کے لیے راضی ہو کر انگلستان پہنچے گئے۔ مگر کا نفرنس ہندوستان میں کسی مقاہمتوں کے بغیر ختم ہو گئی، مہاتما کا نہ ہی ۲۸ دسمبر ۱۹۴۱ء کو

کوہاپیس بھی پہنچے تو مک میں لارڈ ونڈنڈن نے آرڈی نیشنوں کا تشدد برپا کر دکھا دیا۔ یونی میں تمام آرڈی نیشن راج دکھا۔ سرحد میں سرخپوشوں پر گولیاں چلا کر پریروت کا دور دورہ دکھا اور ان کے بڑے بھائیوں میں سمجھے، اُدھر بنگال میں بھی آرڈی نیشنوں کی حکمرانی تھی۔ غرض پورا لہک جابر ان قویں کی نفع میں تھا۔ ۱۹۴۲ء کے آغاز میں انڈین نیشنل کانگریس اور اس سے ملحقہ جماعتیں خلافت قانون قانون سے دی گئیں۔ پھر ۱۲ جون ۱۹۴۷ء کو پابندی بھٹکی گئی، لیکن صوبہ سرحد کی سرخپوش تنظیم، بنگال کانگریس عوامیت کی سیوا دل پر پابندیاں بدستور عالمی رہیں، بعض صوبوں میں کانگریس کی عمارتوں پر حکومت نے تھخنہ کر دکھا دی۔ ان عمارتوں کو بدستور اپنے قبضے میں لکھا اور ۱۹۴۵ء کے وسط تک والپیس نہ کیا۔

ڈاکٹر سید راسیہ پٹا بھائی نے تاریخ کانگریس میں لکھا ہے کہ ۱۹۴۲ء میں حکومت کے ہاتھوں حسب سے زیادہ لفتسان صوبہ سرحد کو برد اشتہ کرنا پڑا۔ خان عبدالغفار خان مسلسل نظر مدد رہے۔ ۱۹۴۳ء میں کانگریس نے سول نافرمانی کا انتوا کیا اس کے تھوڑے سے دنوں بعد خان عبدالغفار خان پورا دستور دئے گئے، لیکن وہ صوبہ سرحد میں داخل نہیں ہو سکے۔ ۱۹۴۴ء کانگریس کی عمر کا پچاسوں جال پتھر کی پتھر کی تھی۔ اس نامے ہی میں ہولا ممالک پھر سے زائد عرصہ جیل میں ہے۔

حضرت مسیح مسیح امدادی کا مکان رہا۔ پورا ہوئے اسی دور میں انہوں نے ترجمان القرآن پر توجیہ کی اور اس کی دوسری جلد تھریڑے۔ فی الجمل ۱۹۴۶ء تک ان کی مشغولیت کا بڑا حصہ ترجمان القرآن کی تسویریں ہوتے ہیں۔ ۱۹۴۷ء کانگریس کا ہمارے ہاتھوں کے باعث اس کے مختلف جلوں میں شرکیت ہوتے اور اپنی رائے دیتے۔ لیکن عوام سے درود اسلامیہ منقطع کیا کہ خطابت ہی سے دستکش رہے۔ انہیں عوام میں لانا سخت شکل تھا۔

ترجمان القرآن جلد دوم کا ابتداء ۱۹۴۷ء میں نگر کانگریس کیپ لکھنؤ میں ۱۳ اپریل ۱۹۴۷ء کا لکھا ہوا ہے۔ ظاہر ہے ترجمان القرآن کی دو جلدیں تحریک خلافت کے بعد زیر قلم نہیں اور ان کا زمانہ تصنیف شاید ۱۹۴۶ء ہے۔

۱۹۳۴ء میں صوبیحاتی خود مختاری کے انتخابات ہوئے تو کانگریس کو پانچ بڑے صوبوں میں کامل اکثریت حاصل ہوئی اور چار صوبوں میں وہ سب سے بڑی واحد پارٹی تھی۔ البتہ پنجاب اور سندھ میں ہندوؤں کی حد تک تو نمائندگی کا تأسیب نہیں تھا۔ لیکن گجرات میں وہ کوئی طاقت نہ تھی۔ اسی طرح بھال میں بھی اس کی تعداد وزارت سازی کے مطابق نہ تھی، لیکن کانگریس کی اس جمیت نے ملکی سیاست کا پانی پلٹا۔ سکس کی حد تک کانگریس اور انگریز دو عظیم طائفیں تھیں۔ انگریز حکمران تھا، اور کانگریس ملکی آزادی کی بے پناہ عمومی تحریک۔ انتخابی نتائج نے پنجاب، سرحد اور بھال میں مسلم لیگ کی غیر اہم کامیابی کے باوجود ایک ایسا نقشہ پیدا کیا کہ مسلم لیگ پٹھکے اجلاس میں ایک ایسی طاقت بن گئی کہ سروار مکنڈ حیات اور مولوی نفضل الحق نے قائدِ عظم کی سیاسی بیعت کر لی۔ مرحوم میں تغیر کانگریس کی واقعی اکثریت کے باعث ڈاکٹر فان صاحب کی حکومت تھی۔ انہوں نے تحریک پاکستان کے شباب را ۱۹۴۷ء میں بھی اکثریت حاصل کی۔ اور انہیں پاکستان بن جانے کے بعد قائدِ عظم نے خصوصی اختیارات سے برخاست کیا۔ مگر سندھ میں لیگ ابتداءً اقتدار سے محروم رہی۔ خان ہباد اللہ سخن کو لیش بنا کے صوبے کے دزیرِ اعظم ہوئے مگر انگریز دن سے مل بگت کر کے خان ہباد کی حکومت نے ر ۱۹۴۹ء میں گوئی سے مردا دیا اور مسلم لیگ وزارت کارانتین صاف کیا۔

اگر یوپی میں کانگریس کامل اکثریت حاصل نہ کرتی اور اس کا تصادم نواب اساعیل میر بھٹی اور دھرم ریئل نے کی معرفت مسلم لیگ سے ہو جاتا تو ملکیں تھا بزرگ طبقہ کی آزادی کا سودج کسی اور عنوان سے طنوع ہوتا، میکنیں پڑھتے جو اہر لال ہنروں کی بد ولت معاملہ انت پھر گیا مولانا آزاد وزارت سازی کے یہ لکھوڑے تو ان کی نواب محمد اسماعیل میر بھٹی اور چودھری خلیفہ الزماں سے بات چیت ہوتی۔ وہ دلویں تیار تھے کہ کامن کے پروگرام کی پوری پوری حمایت کریں گے اور ان کا مکمل تعاون حاصل ہوگا۔ مولانا آزاد نے ہماری آنکھیں میں لکھا ہے کہ نواب صاحب اور چودھری صاحب کو قدرتاً امید تھی کہ لیگ نبیت حکومت میں شرکت کی جائے اور یہ دلوں لیگ کے نمائندہ وزیر ہوں گے مگر پر شوتم داس نہیں سنگھٹنی ذہنیت کے نیشنلٹ میں تھے۔ انہوں نے پنڈت جواہر لال ہنرود کو متاثر کیا۔ پنڈت بھی نے چودھری خلیفہ الزماں اور نواب اسماعیل میر بھٹی کو لکھا کہ دلوں میں سے ایک کو وزارت میں لیا جا سکتا ہے۔ مولانا لکھتے ہیں کہ صورت حال کچھ ایسی تھی کہ ان دو میں سے ایک نے وزارت میں شامل ہو سکتا تھا اور نہ صورت حال سے عہدہ برآ ہو سکے کے لیے مفید تھا۔ مسیحہ وہ فتنے میں محفوظ رہی اور دن تھا کہ تاریخ ملکی قیسم کی طرف مڑ گئی۔ ان انتخابات میں نتائج کے اعتبار

تے دو اقلیتی صوبوں، بھلی اور بیوی میں نمایاں کامیابی حاصل کی تھی۔ ورنہ جن صوبوں کا نام پاکستان تھاں ان تاخیلی اعتبار سے اس کی نمائشگی کا سلسلہ ہی ناقابلِ اعتماد رہا۔ بنگال میں صوبیائی گورنریگ کی وزارت پر چاہتا تھا۔ لیکن کرنٹ پر جا پاڑی کی کامیابی نے کھیل بھاڑ دیا۔ بیوی میں بیگ کی کامیابی کا ایک بہت سبب تھا۔ ملانا نے ہند کا تعاون تھا۔ جمعیۃ کا خیال تھا کہ بیگ آئندہ کانگریس سے تعاون کرے گی اور وزارت میں حصہ اتنا کرے گا۔ مگر صورت حالات پرانا تھا گئی۔ انگریز کانگریس کی کامیابی سے سیاست بدھوں میں تھی۔

حصہ سنتے ملکی سیاست کا ایک سنبھالنے کے لیے ہندوں اور مسلمانوں کی تفریق اس طرح جلی کی کہ مسلمانوں کو بیگ میں سمجھو دیا۔ چنانچہ مسلم بیگ پڑھ کا مجلس رہا۔ مسلمانوں کی اسی ایتھامی طاقت کا تقدیم کیا۔ اسی مجلس میں لاہور کے فیروز الدین احمد نے پہلی دفعہ قائدِ اعظم۔ باد کاغذہ لکھا اور یہی ان کا لعوب

موجوں کا آزاد کانگریس ہائی کمائل پر کس مددگار ارشاد میں ہوتے اس کا اعتراف فرمادا ہی جی سے کیا تھا۔

ہندوں وزاریٰ مشن دھلی میں تھا۔ ہم کچھ دوست ہبھامبھی سے ملے تو انہوں نے مولانا سے متعلق تھا۔ ہوئے کہ اکارڈہ ناکری کے بہت بڑے عالم ہیں اور میں تاریخی معلومات اپنی سے حاصل کر رہا ہوں۔

مشن کی چھاپ کانگریس کے ہمصولوں پر بہت گھری ہوتی ہے اکثر بنیادی قراءہ داویں ان کے قلم سے تیار کیجیے۔ وہ ابتداء میں لکھتے جو ہر لال انگریزی کرتے ہیں۔

مولانا وفات پر پنڈت جواہر لال نے پلک جھنسے میں جو وقریب کی اس میں بیان کیا تھا کہ:

اک کے الٹو جانے سے ایک بڑا خلاپیدا ہو گیا ہے۔ جب کبھی ہم مشکلوں سے چھپا رہے تو ان سے مشورہ لیتے کے لیے حاضر ہوتے اور وہ ہماری ذہنی احامت کرتے تھے۔ ان کی محیر العقول ذہانت پرچیدہ سے پرچیدہ مسائل میں ہمارے لیے رہنا ہوتی۔ وہ محض قادرِ الکلام ہی نہیں بلکہ ایک شدما غُصختیت تھے۔ فی الجملہ عطیہِ قدرت سے ہم نے ملک کو جس قومی جدوجہد کے لیے تیار کیا اس کے تبرہ و استعمال کی جوست

تھاں عبد الحق خان حکومت پاکستان کی طویل نظر بندی گزار کے رہا ہوئے تو راقم کے ہاں ہجانے سے کانگریس ہائی کمائل کے متعلق مختلف بائیں ہوئیں، ایک دن مولانا کا ذکر کرتے ہوئے

فرمایا کہ:

”کانگریں ہائی کانٹل، کانڈھی جی کی عظمت جواہر لال کی شجاعت اور مولانا آزاد کی ذلت  
کا نام تھا۔ وہ کانگریں کو بیان کے ناتھ بک پہنچنے میں مدد دیتے اور قرآن وادوں کے  
لفاظ انتخاب کرتے تھے، لکھی دفعہ پڑت جواہر لال نہرو کے انگریزی الفاظ تبدیل کرتے  
تو حیرت پوئی کہ انہیں انگریزی الفاظ و معانی پر اتنی دستگاہ ہے:

غرض مولانا ہندوستان کے بہت بڑے عبقری تھے۔ لیکن ان کی عبقریت کا اعتراف معاصرت

و معاصرت کی نذر ہو گیا مثلاً:

۱۔ تحریک خلافت کے زمانے میں تحریک لالعاون کے مجرک اور تحریک ترک مولات کے موید تھے۔  
اس بارے میں طبق علماء کو قرآن و سنت سے شرعی بنیادیں بھیں۔ مسیح بن عبد اللہ جیسے بالغہ اسلام افسوس  
ا شیع عصر نے اس کا اعتراف کیا۔ مگر مولانا محمد علی رحمۃ اللہ علیہ کی بھبھی اپنی طبیعت کو ان سے نکاٹتھی۔ ادھر  
علی گز بھا اپنے ایک عظیم فرزند کی پشت پناہ تھا۔ ادھر یوپی کامران اپنے ایک پوت کو تیاگ کر مولانا کا ساتھ  
دیتے ہے قاصر تھا۔ ادھر خود علماء اور علماء مولانا سے اپنی روایتی اتنا کے باعث کھپاڑ دکھتے تھے۔ فرنگی محل  
انہیں کیونکر رہا تھا، کہ وہاں مولانا عبدالباری مرشد و امام تھے اور مولانا محمد علی ان سے بیعت تھے۔ یوپیہ کا  
حال بھی یہی تھا کہ بظاہر مولانا کا احترام کرتا لیکن امند خانہ ان کے سرپر اپنے ان کی وسائل فضیلت دیکھ کر  
کہنی پور کرتا، الختصر یوپی کی سیاسی طبیعت کا میلان تھا کہ اپنے صوبے سے باہر کی عبقریت کو شاذ ہی سمجھتا  
اور میں اس کی افاد طبع کا اقتدار تھا۔ اور کانگریس کی لیڈر شپ میں بھی یہی سچان غالب تھا۔

مولانا آزاد اعلم کی اُن بلندیوں پر متعے کہ ان کے لیے بھی کچھ ان کا داماغ تھا۔ وہ جلوت کے بجائے  
تلوت کے انسان تھے۔ معاصرت کی دیواریں پھانڈنا ان کے مذاق ہی میں نہ تھا۔ وہ خواص میں گھٹنے خانے  
خلاف تھے۔ ان میں جب ذات کا مادہ بالکل نہ تھا۔ اتنے کم آمیز تھے کہ حصول آزادی کے آخری  
مسلمانوں نے ان کی قائدان اُبڑو کو سخت لفڑان پہنچایا۔ ادھر تحریک پاکستان نے توہرا کار رخ پھر  
اُدھر احرار رہنماعقیدت کے باوجدد و امن کشان تھے۔ ان سے جمعیت علماء ہند کو ارادت ضروری تھی۔  
ان کے نزدیک شیخ الاسلام مولانا حسین احمد سعیدی علیہ الرحمۃ ہی تھے۔  
پہنچت موقی لال نہرو پہنچت جواہر لال نہرو اور چند دوسرے ہندو نیشنلیوں کے دل میں۔

یہ بڑی جگہ تھی اور وہ ان کے احترام کو محفوظ رکھتے تھے لیکن مولانا بہر حال ہند و نہیں تھے کہ ہند و جوامِ عدالت کے منڈر یا ہیر و روپ کے شوالہ میں ان کی مرمتی رکھتے اور ان کی عبقریت زبانِ زد عوامِ حکومت پھر مسلمانوں کی ناراضی نے مولانا کو اس درجہ نہ تباہ کر دیا تھا کہ سروار پیل جیسے ہندو رہنماؤں میں سے شدید خلاف رکھتے اور ان کی رایوں سے مغلاتے تھے۔ پنجاب کا سکھ ان سے ناراضی تھا کہ وہ ہائی کمیٹی میں ان کی کالِ لکھنے نہیں دیتے۔ سجاش چند بوش انقلابی لیڈر تھے۔ آزاد ہند فوج ان کا شرپاہ تھی۔ کانگرس سے تھک ہو گئے تو ان کی ناراضی کا شدید ہجوم مولانا کے خلاف تھا۔ وہ اپنے بیانوں میں مولانا کو مغل اعظم بھتیان کے نزدیک کانگرس کے میدان میں ان کا شرمات کھانا مولانا کی وجہ سے تھا۔

مولانا کانگرس کے کھلے اجدادوں میں کم ہی تقریر کرتے۔ لیکن جیسے کبھی کانگرس کے یہے کوئی اندر ٹھیک ہجوان یا آذانش پیدا ہوتی تو مندوں میں کو قابلِ معقول کرنے کے لیے مولانا خطاب کرتے یعنی کانگرس کو شست پارٹی نے انہیں غسل کانگرس کو اپنے تصرف میں لینا چاہا تو مولانا کا تبدیر برزا ہو گیا۔ اور کانگرس کو شست پارٹی رہ گئی، مکونسوں کو ان کے ہمراہ سے سیاست شکست ہوئی۔ اور وہ کانگرس میں نقاب لگاتے سے تھرے ہیں۔ کانگڑی جی کے خلاف اندرخانہ بغاوت پیدا ہوتی قوas کے روکنے میں اکثر مولانا ہی کی ذرا ست حکم کی تھی ملے میں کانگرس کا اجتماعی خال مولانا کی مالیوں سے مختلف ہوتا تو عن خلافات یا غدشت کی تھکت ہی مولانا کرتے آخری نیچران کے مطابق ہوتا۔ آزادی کے بعد کانگرس پر ایک سخت مورڈا ہیکا۔ اس سے کچھ ٹوٹتے لگا، لیکن مولانا کانگرس کی ناد کو فتحِ مددی کے سامنہ کارے پر لے گئے۔ اکثر ملکی وغیر ملکی خلاف مولانا کی خطاب است پر عش کر اُسکے کانگرس کا اجلاس جلیاں کو البارع اور تسریں عقا۔ روز نامہ سیٹیشن میں:

مولانا آزاد نے تقریبی قواعام پر جادو ہو گیا، وہ نقش کا بچ ہو گئے اور ایک سرے سے دوسرے سے تک بہوت ہو کر بیٹھے رہے۔

مولانا ہمروجہ مسلمانوں کی بیدردی اور ہندوؤں کی سرد ہمہری کا شکار رہے۔ مسلمان اشیعیں یا سی مسلمان دیکھا چاہتے تھے اور ہندوؤں کے نزدیک وہ مریا سر مسلمان تھے۔ ان کا وجود صرف ان کی عبقریت تھا۔

تمہری کیس پاکستان کے آخری سالوں میں مسلمانوں کا جوش و غضب ان کے خلاف

ہر شکدہ ہوگی۔ خود عمار نے اس الاؤ کا تماشا کیا۔ اکثر علمائے کرام اور فضلاۓ عظام جو اپنے تیس لفڑی  
و علم کا سرچشمہ خیال کرتے تھے۔ مولانا کے غلاف عوام و خواص کی یاد گئی اور یہی صفات کی ثراٹ خانی کے  
مزے یتھے رہے۔ یہاں بات ہے کہ پاکستان کی ایک چوتھائی حصی ہی میں وہ خود بھی سب دشمن کا شکار  
ہو گئے اور نئی پوداں کے احترام سے خالی ہو گئی۔

۴۔ شاہ برطانیہ کے ولی عہد ۱۹۲۱ء میں اصلاحات کا افتتاح کرنے ہندوستان دار دہونے تو کانگریس  
نے ان کے استقبال کی تقریبات وغیرہ کے باہمکاث کا فیصلہ کیا۔ جس سے حکومت ہند بڑی مشکل میں پڑ گئی۔  
ولی عہد کے ہندوستان میں استقبال و قیام کا آخری مقام مکمل تھا۔ وائرسے چاہتا تھا کہ یہاں استقبال عظیم  
ہو۔ لیکن سرطسی آرداس اور مولانا آناؤ نے ایسی فضایہ اکی تھی کہ باہمکاث مکمل تھا۔ مولانا آناؤ اور سی اکر  
داس علی پور جیل میں تھے۔ پنڈت مدن مولویہ کوشان تھے کہ حکومت اور کانگریس میں تجویز ہو جائے  
وہ دھلی میں وائرسے سے مل کر علی پور جیل میں سڑداس اور مولانا سے ملے اور ان سے کہا کہ تم اگر  
مکمل تھے میں ولی عہد کا باہمکاث نہ کریں تو حکومت کانگریس سے کوئی معاملہ کر لے گی، ان کی تجویز تھی ہندوستان  
کے سیاسی مستقبل کو طے کرنے کے لیے ایک گول میز کا انفرس بلائی جائے، مولانا اور داس باہمی مشورے  
کے بعد گول میز کا انفرس کی تجویز پر راضی ہو گئے لیکن یہ شرط تھا کہ گول میز کا انفرس سے پہلے تمام کانگریسی  
راہنماء کئے جائیں۔ مالویہ جی سے کہا کہ وہ گاندھی جی سے مل کر ان کی رضامندی حاصل کریں۔ گاندھی جی  
اس وقت قید میں نہیں تھے، وائرسے راضی ہو گیا۔ لیکن اس غرض سے سڑداس اور مولانا نے  
بیان تیار کیا مالویہ جی وہ بیان لے کر گاندھی جی کے پاس بجیسی گئے، انہوں نے منظورہ کیا۔ نہیں اصرار  
کہ پہلے تمام سیاسی لیڈر بالخصوص علی براڈاں رہا کہ جائیں پھر گول میز کا انفرس کی تجویز پر غور ہو۔ اس کا  
اور بات چیز میں ولی عہد کا سفر ختم ہو گیا۔ مکمل میں مقاطعہ جوش پر رہا۔ ولی عہد چلے گئے تو وائرسے نے  
ہی ختم کر دی۔ اب گاندھی جی نے بجی میں سنکری ناز کے زیر صدارت گول میز کا انفرس بلوانے کا ذکر کیا تو وائرسے  
نے رسید ہی نہ دی۔ ناگہاں چورہ چوری کے حادثے پر گاندھی جی نے تحریک موقوف کر دی۔ اس کا سیاسی جلسہ  
میں شدید رفع عمل ہوا اور سارے ملک میں شکست کی فضایہ اہو گئی۔ حکومت نے اس فضناک غنیمت کو  
گاندھی جی کو پکڑ دیا انبیاء چہ برس قید کی سزا دی نتیجہ عدم تعاون کی تحریک دم توڑ کر ختم ہو گئی۔  
سڑداس نے محسوس کیا کہ اب ۱۹۲۷ء میں قانون ساز مجلسوں پر قبضہ کر کے سیاسی نصب پر

کے حصول کا ذریعہ بنانا چاہیئے وہ گیا کانگرس (۱۹۲۹ء) کے لگ بھگ رہا ہوئے انہیں استقبالیہ کیٹی نے صدر منتخب کیا۔ پنڈت مولیٰ لال نہرو، سڑودھل بھائی پٹیل اور حکیم اجمل خان نے ان کی تجویز سے الفاظ کیا۔ میکن مالج گپال آپاریہ، سڑودھل بھائی پٹیل اور بالورا جند پرشاد متفق نہ ہوئے۔ ان کا استدلال تھا کہ حکومت اس سے یہ تباہ نکالے گی کہ کاندھی جی کی قیادت سے انحراف کیا گیا ہے۔ یونکہ کاندھی جی ۱۹۲۱ء کا انسلوں کے بائیکاٹ کا فیصلہ کرائچے ہیں۔ اب ان کی غیر حاضری میں اس فیصلے کا استرداد ان پر صدر اعتماد کے مصدقہ ہو گا۔ جب سڑداں کی تجویز کا نگرس کے اجلاس میں رہ گئی تو وہ صدارت سے مستعفی ہو گئے اور کانگرس چیخز اور نو چیخز کے دھڑوں میں تقسیم ہو گئی ماہ پس میں تھکا فضیحی ہونے لگی جس سے یہ شدید انشار پیدا ہو گیا۔ کوئی چھ ماہ بعد مولانا قید سے رہا ہوئے تو انشار شباب پر تھا۔ دونوں فریق میں ساختہ ملائے کے خواہاں تھے۔ اور دونوں کو ان پر اعتماد تھا، حالات خراب ہونے لگے تو مولانا کو کانگرس کے پیش اجلاس دہلی کا صدر منتخب کیا گیا، مولانا کی فراست نے اتحاد کی میواٹھا دی فیصلہ ہو جیا۔ دونوں فریق آزادی کے ساتھ اپنے پروگرام پر عمل کر سکیں گے۔ چیخز نے سوراج پارٹی قائم کی اور نو چیخز نے تحریک کام شروع کیا۔ انتخاب میں سوراج پارٹی جیت گئی۔ سڑودھل بھائی پٹیل سنٹرل اسٹیل کے پرنسپل ٹکٹ ہو گئے۔ ان کا صدارتی زمانہ ایوان کی جگہ حادی کا دور تھا، ملک میں آزادی کی ایک اہم پیدا ہو گئی۔ سرچ پارٹی نے ہماں بھائی کی کاریز ویوشن پیش کیا۔ حکومت نے ریز ویوشن منظور ہونے سے قبل یہ میں ملکہ کر دیا۔

مولانا نے اپنے سوانح ہماری آزادی میں مدرسی اور داں کی صب الٹنی کو بے حد سراہا ہے اور ۱۹۲۸ء کے ایک معائنے میں بھی ان کے تدبیر کی تحسین کی ہے۔ مولانا کا خیال تھا کہ ذذہ رہتے تو وہ سیاسی مقدار مخلّمت ہوتا۔ ان کی صحت کے بعد ان کے پردوں نے ان کے خیالات کی اس طرح تفصیل تحسیلات سے مسلمانوں کو نہ صرف کانگرس سے بذلن کر دیا بلکہ ملک کی تقسیم کا ذہنی آغاز ہو گیا۔ پنڈت مولیٰ لال نہرو نے انہی دنوں بیان دیا تھا کہ مولانا آزاد ۱۹۲۳ء میں آڑے ز آتے تو کانگرس فتح ملک کا شکار ہوتی۔ اور یہ ملک کا نقصان ہوتا؟

مولانا ۱۹۲۴ء میں کانگرس کے سب سے کم عمر صدر رہتے۔ اور جو اپنال ۱۹۲۹ء میں نوجوان صدر ہے میکن وہ مولانا سے دو سال بڑی عمر میں صدر ہوئے۔ مولانا کے ساختہ دولت کا گھنٹہ نہ تھا، وہ فرقہ و اغنا

کے انسان تھے، ان کی صدارت کا سبب ان کا علم اور ان کا فہم تھا۔

۳۔ کانگریس ۱۹۴۵ء کی آئینی اصلاحات کے تحت صوبائی خود مختاری کے انتخابات میں حصہ لینے کے لیے تیار رہتی اس کا خیال تھا کہ انتخابی وزارتوں کے باوجود اختیارات گورنرزوں ہی کے پانچ میں سب سے گورنر زدیع الاختیار ہونے کے باعث جب چاہیے گا وزارتوں یا اسمبلیوں کو توڑا دے گا۔ ادھر مرکز کا نقشہ بھی ایک کمزور و فاقہ کا تھا جس میں والیاں بیاست کا پلہ بہت بھاری رکھا گیا۔ اور ان سے یہی موقع کی جا سکتی تھی کہ وہ خلقتہ ملک کے برطانوی حاکموں کا ساتھ دیں گے، کانگریس کا نصب العین ہندوستان کی تکمیل آزادی تھا، اس کے نزدیک صوبائی خود مختاری ایک کھڑاگ تھا۔ چنانچہ کانگریس کی عالمہ کے پیشتر ارکان صوبائی انتخابات میں حصہ لینے کے خلاف تھے۔ مولانا آزاد کی رائے تھی کہ انتخابات کا بالیکٹ کرنا غلط ہو گا۔ اس طرح وہ لوگ منتخب ہو کر ہندوستانی قوم کے نمائندے بننے سے بیٹھیں گے جو حقیقت نمائندہ نہیں ہوں گے۔ اس کے علاوہ مولانا کا خیال تھا کہ انتخابات خواہم کی سیاسی تعلیم اور بنیادی مسائل سے اکابری کے لیے ایک بے مثل ذریعہ ہیں۔ بالآخر مولانا نے عالمہ کو موافق کر دیا اور وہ انتخابات میں حصہ لینے کے لیے تیار ہو گئی۔ اتنی بڑی کامیابی کے بعد کانگریس کے رہنماؤں میں وزارتوں میں بناۓ پا خلاف تھا، جو لوگ انتخابات ہی میں حصہ لیتے کے خلاف تھے۔ ان کا فقط لگاہ تھا کہ صوبائی خود مختاری ڈھکوں سے ہے، مگر نزوں کے خاص اختیارات وزارتوں کی خرابی و رسوائی کا باعث ہوں گے، وزارتوں میں نہ بدلائیا جائے۔ مولانا کی رائے تھی کہ صوبائی حکومتوں کو جو اختیارات دے گئے ہیں ان سے پورا فائدہ انتخابات پر جیسے گورنرزوں سے تصادم ہو تو اس وقت مناسب قدم اٹھایا جائے گا۔ اس مکار سے عوام میں کانگریس کی طاقت بڑھے گی۔

گورنرزوں نے کانگریس کے اس تدبیر و تأمل کو وزارت سازی کے مسئلے میں صحتی کر دیا کہ پارٹیوں کو دعوت دی جن کی کانگریس کے بعد اسمبلی میں اکثریت تھی ان لوگوں نے وزارتوں میں بنالیں جس سے کانگریس کے ہاتھوں شکست خوردہ خناصر نے سنبھالا یا اور اپنی اٹھاتوں کے لیے پرپُر زے جمع کئے دائرائے نے کانگریس کے زعماً سے جوابات پیش کی اس میں گورنرزوں کی مخالفت کا معاملہ صاف کر کر کہ کانگریسی رہنماؤں کے تمام خدشے محض سوچ کی گریں ہیں۔ اس سے کانگریس کی عالمی میں عہدے تھیوں کرنے کا رجحان پیدا ہو گیا۔ اس دوران میں کانگریس ہہدے قبول کرنے کے خلاف ایک فضاضیدہ اگرچہ

تحقیقی پستیت جو اہر لال نہرو صدر تھے۔ وہ عہدوں کے خلاف قطعی طور پر بیان دے چکے تھے اس مسئلے پر غور کرنے کے لیے درکاٹ کیٹی کا اجلاس دار دھا بیس ہوا تو اس بارے میں سب پس دپش کر رہے تھے، مولانا نے ہمہ سے قبول کر لینے کے نقطہ نکاہ کی تحریک کی ایک طویل بحث کے بعد گاندھی جی نے مولانا سے تکمیل کیا تو عاملہ رضا مند ہو گئی۔

ہائی کمائنڈ نے ایک پارٹی مینیٹری بورڈ بنایا جو کانگریس وزارتوں کی نگرانی کے علاوہ انہیں عمومی بڑائیں پیش کا مجاز و مسوں تھا، مولانا آزاد سردار پیٹل اور ڈاکٹر راجندرا پرشاد بھرپور اور کرنے گئے، اس بورڈ نے تحریک معاشر کی بنگال، بہار، یوپی، پنجاب، سندھ اور سرحد کے پار یہاںی معاملات مولانا کے سپرد کئے گئے اور حسن کے انچارج ہوئے۔ ابھی وزارتوں کا بننا ہی تھا کہ کانگریس کے خلاف ایک طوفان کھڑا ہو گیا۔ مسلم لیگ نے کانگریس کے خلاف استعمال اقتدار کا پروپرینڈہ مژوں کیا۔ تمام حکام میں از امامت ہوتے گئے کہ فلاں فلاں صوبے میں کانگریسی وزارتوں مسلمانوں سے فلاں فلاں نا انصافی کر چکی ہیں اور جو میں فلاں فلاں لشید ہو رہا ہے۔

لیگ نے اسی عرض سے کہنی ایک تحقیقاتی کمیٹیاں بنائیں۔ ان کمیٹیوں نے اپنی رپورٹیں مرتب کیں۔ صحنیہ ایک سیاسی جنگ تھی، لیگ کانگریس کو مسلمانوں سے تمام وکال محروم کرنا چاہتی تھی اور وہ اس باب مذکورہ بوزیر کا میا ب ہوئی تھی کانگریس وزارتوں نے لیگ کے نام از امامت کا جواب دیا، مختلف شرکتیں شائع کئے۔ اگر کوئی واقعہ کسی وزیر کے فساد نیت سے ہوا تھا تو اس وزیر کو مسزا دی گئی۔ ایک اور حصہ کانگریس کیا گیا لیکن بعض از امامت معمولی نوعیت کے برائے وزن بیت تھے۔

کانگریس کے جوانی کا یہ چیز جو مختلف صوبوں کی وزارتوں نے شائع کئے ان میں یوپی وزارت کے انتظامیوں کی پیشانی پر بسم اللہ ارحمن لکھا ہوتا اور وہ نہایت شمشتہ اور دو میں تھے۔ لیکن لیگ سیاسی پروپریتی کے میدان میں تھی اس کے نزدیک ہر صفائی مجرمانہ تھی وہ لوگ جو انگریزوں کے ہاتھوں قوی و فزدی بحث سہنے کے عادی تھے کانگریس وزارتوں کے خلاف ڈھونڈ ڈھونڈ کر جنم تلاش کرتے اور ان کی صفائی کو بھی جنم ہی کا حصہ قرار دے کر مسلمانوں کو مجہر کاتے تھے، یہ ایک سیاسی عمل تھا ظاہر ہے کہ جنگ اور سیاست سے حقیقی کے درجے کام آتے ہیں، لیگ نے یہی کیا، جو لوگ انگریزوں کے ہاتھوں مسلمانوں کے روزمرہ بحث پر چوں نہیں کرتے تھے بلکہ اسلامی سلطنت کی بربادی پر برقانوںی حکمرانوں کے لیے پاسا مر لے کر حاضر

ہوئے تھے، وہ افرادی و اقوات کو رنگ دے کر کانگریس کے خلاف اچھا لئے رہے، یہی ذہن ہندستان کی قسم کے بعد شکایتی صوبیں مسلمانوں کی ایک بڑی تبلیغ کا باعث ہوا، حتیٰ کہ ان کا وجود مثل ہو گیا اور ان کے لیے نظر یہ ظاہر ترین راستہ رہ گئے۔

- ۱۔ بھاگ کر پاکستان چلے جائیں جو سب کے لیے ناممکن تھا۔
- ۲۔ ارتدا و قبول کر لیں جوان کے لیے زندہ قتل تھا۔

۳۔ ہندستان میں مدد اور اس طرح رہیں جس طرح ایک اپاریخ دوسروں کے رجم و کرم پر رہتا ہے۔ مولا نے ہماری آزادی میں لکھا ہے کہ لیگ کے ان امامات بالکل بے ہیاد تھے اور یہی راستے والوں کے علاوہ صوبوں کے گورنمنٹوں کی تھیں، اگر ان میں حقیقت کا شابہ ہوتا تو وہ تدارک کرتے ورنہ خدمت مدارک کی صورت میں مستفی ہو جاتے لیکن یہ زمانہ ہندوستانی سیاست کے لیے بعض نئے سانچوں کی ڈھلائی کا تھا، انگریزوں پر واضح ہو رہا تھا کہ ہندوستان میں ان کے اقتدار کی عمر کا آخری زمانہ ہے، کانگریس کو اپنی طاقت کے عظیم ہونے کا یقین ہو چکا تھا اور لیگ ہندوستانی مسلمانوں کی غامدہ سیاسی طاقت کا ظہور تھا۔



## دوسری جنگِ عظیم کے دوران

دوسری جنگِ عظیم ۲ ستمبر ۱۹۱۴ء کو شروع ہوئی۔ آغاز اچانک ہنسیں تھا، اس تو جو دستے اور کسی وقت جنگ پھر جانے کا امکان تھا، بلکہ فاشتم معاہدہ و رسالی کا رسم عمل تھا۔ جنگ اس وقت یقینی ہو گئی جب اسٹریا ہرمنی میں شامل ہوا، اور بولنڈ نے سوڈائیں لینڈٹ کامپانی کا مطالہ شروع کیا؛ اسٹریا ہمپر لین برطانیہ کے بعد یہ اعلیٰ سلطنت میتھے۔ انہوں نے میرخ کا سفر کیا۔ برطانیہ اور ہرمنی میں محبوبت ہو گیا، میکن جنگِ ملکی جنگ کو سلاویکیہ قومی حصہ جنگ کے بغیر ہی ہرمنی نے سنبھال لیا۔ جنگ پھر ملکی تو ہرمنی نے پولنڈ پر ہاتھ صاف کیا۔ ادھر جنگ نے بھی اس کے نصفِ مشرقی حصے پر قبضہ کر لیا۔

ہندوستان سیاسی دور اپر پر تھا، حکومت نے جنگ کے یقینی خروجیات کو ملحوظ رکھتے ہوئے آرمی لیکٹری پاس کر دیا تھا کہ امورِ جنگ کی مخالفت صحتو جب مرا ہے پھر جنگ ناگزیر ہو گئی اور سوزی را غلبہ برطانیہ کے ملکانِ جنگ کیا۔ والسرائے نے بھی شرکت جنگ کا اعلان کر دیا کہ ہندوستان برطانیہ کے ساتھ ہے مولویں کی طرف توں سے پوچھنا تو ایک طرف رہا اسٹریل اسپلی ۱۹۱۳ء کے آئینی سفر سے پہلے کی یادگار تھی اس سے بھی استفسار نہ کیا گیا۔ وُ نیشن آف انڈیا روڈ فور آن فذ کئے گئے، والسرائے نے پہلے ہندوستان کو شریک کیا۔ پھر مرکزی اسپلی سے رسمار جوڑ کیا، ظاہر ہے کہ یہ ہندوستان کا عوامی یا قومی نیض مذہبِ تھا اسکے معظم کے نائب اور سلطنت برطانیہ کے نمائندہ نے اس کا فیصلہ کا اور سادے عکس کو جنگ میں دھکیل دیا۔ عکس کی وجہ سے بڑی سیاسی جماعتوں میں سے کسی نے جنگ میں شمول کا اعلان نہ کیا اور نہ برطانوی سرکار کی ہندوستانی حکومت نے اعلان سے پیشہ ران سے پوچھا۔ چونکہ ہندوستان علامِ تھا ہذا اور السرائے اس کو جنگ میں جھوپک پستہ کا مجاز تھا۔

نام پر ۱۹۳۹ء میں یعنی چھ ماہ پہلے کانگرス نے تری پورہ کے اجلاس میں برطانیہ کی خارجہ پالیں پر ناپسندیدگی کا اظہار کرتے ہوئے معاهدہ میونچ کے علاوہ برطانوی اطاوی معاهدے اور ہمارے باغیوں کی حکومت کو تسلیم کرنے کی صورتِ حال کو جمہوریت سے غداری، لگاتار عہدِ شکنی اور اجتماعی تحفظ کے نظام کی نیز کتنی قرار دیا اور ہین الاقوامی فساد کے نشوونما پانے کا سوال مٹھرا یا تھا۔

جنگ یورپ ایجمنی میں پہنچ لایا ہی رہی تھی تو یورپ وامریکہ کی بعض انجمنوں کے افادگانہ ہی جی کی ہین الاقوامی شخصیت سے اپیلس کردی ہے تھے کہ وہ جنگ کو رکاوے کے لیے کوئی تغیر کریں۔ گاندھی جی یہ قبول کردا ہے ان دونوں شدید ذہنی بحران سے گزر رہے تھے ان کا اندر وطنی کرب بڑھ دیا تھا، ان کی رائے تھی کہ ہونے والی جنگ میں ہندوستان کو کسی حالت میں بھی شرکیت نہ ہونا چاہیے خواہ شرکت کرنے سے ہندوستان کو آزادی ملتی ہو۔ مولانا آزاد کا خیال تھا کہ یورپ دو حصوں میں بٹ گیا ہے، ایک ناٹھی ازم اور فاشیزم کا بلک ہے دوسرا جمہوری طاقتوں کا نامانہ ہے۔ ہندوستان کو جمہوری طاقتوں کا ساتھ دینا چاہیے۔ بشرطیکہ ہندوستان آزاد ہو، البته غلامی کی ذمیتوں پہن کر ہندوستان جمہوریت کے لیے نہیں بڑھ سکتا۔ پہنچ جو اہر لال نہر دکو، بحیثیتِ مجموعی مولانا سے اتفاق ہتا اور وہ گاندھی جی کے جنگ بند کرنے کے نظریے سے متعلق نہ تھے۔ کانگریس نے اعلانِ جنگ کے آٹھ بیرونی بعد ایک سوچ کو وار دھا میں اجلاس کیا، دائرائے کے اعلانِ جنگ کو ہندوستانی رائے عامر کی تحریر کر دانتے ہوئے اس کے استرداد کا اعلان کیا، اور مرکزی مخالفین میں ایک کانگریسی میروں کو ہدایت کی کہ وہ سرطانِ ابھی کے آئندہ سیشن میں شرکیت نہیں کانگریس کی حاملہ نے اپنی مدد فرار دادیں برطانوی عوام کو مدبرانہ الفاظ میں چھاٹتے ہوئے فاشزم اور اپیزیدزم دو لوگوں کا اڑتے باہتوں میں قومی آزادی کو انسانیت کی مشترکہ میراث قرار دیتے ہوئے اعلان کیا کہ وہ اس صورت ہی میں جنگ کے متعلق فیصلہ کر سکتی ہے کہ ہندوستان کی آزادی کو تسلیم کر دیا جائے اور وہ رہندوستان، ایک آزاد قوم کی بحیث سے جمہوریت کش طاقتوں سے برس پیکار ہو۔

دیوبند ہندوستان ہی کے لیے نہیں تمام دنیا کے لیے نازک تھا کانگریس ایک ذریست محکم کے صورت پر تھی، ہندوستان جنگ میں شرکیت ہو یا اپنی آزادی کے لیے جدوجہد کرے۔ یہی دو چیزوں اس کے مابین، سوالِ محتاک اس کا فیصلہ کرنے والے کانگریس کا صدر کون ہو، کانگریس کی نگاہِ انتخاب مولانا اپنے پہلے سال مولانا اس خواہش کو رد کر چکے تھے اب مرحلہ نازک بھی تھا اور شکنیں بھی۔ گاندھی جی نے بھی

مودت سے اصرار کیا کہ وہ صدارت فیوں کریں۔ چنانچہ مولانا راضی ہو گئے۔ مژاہم این راستے مقابلے میں  
جس بعومی سے دوٹ ماحصل کر کے رہ گئے۔ مولانا نے رام گڑھ کانگرس کے سالانہ اجلاس کی صدارت  
فوقی اور جو خطیب پڑھا اس میں جنگ سے متعلق بنی خیالات کا اظہار کیا، وہی کانگرس کی اس قرارداد کی  
بسیاس سمجھے جو اس اجلاس میں منظور کی گئی۔ محضرا یہ کہ ہندوستان اس صورت ہی میں شریک جنگ ہو  
سکتا ہے کہ اس کو آزادی دی جائے اور ملک بر طائفی استیلا روا تحصال سے کامل آزاد ہو، اور کانگرس  
کی کانٹک کے حکم پر ستمبر ۱۹۴۹ء میں کانگرس کی صوبائی وزارتوں نے اتفاقی دے دیا۔

مولانا کی صدارت سے پہلے سیماش چندر بوس بے گاندھی جی کا تازہ اس طرح ختم ہوا تھا کہ سیماش  
صدرت سے سبقی ہو گئے ان کی جگہ راجندر پر شاد صدر بنائے گئے لیکن فضائلی تکمیل کے باعث ہر لال  
کانٹک کی طرف میں شامل ہو گئے۔ مولانا نے انہیں راضی کیا تو شامل ہو گئے۔

مولانا ہندوستان کی آزادی کے حصول پر اتحادیوں کے ساتھ جنگ میں شامل ہونے کو تیار تھے  
لیکن گاندھی جی کا ملا اہنسا عدم تشدد کے داعی تھے۔ وہ کسی حالت میں بھی جنگ نہیں چاہتے تھے۔  
وہ کہ نقطہ نظر کہ عدم تشدد مصلحت کی بات ہے یہ عقیدے کی نہیں، گاندھی جی نے عقیدہ بنایا تھا یہاں  
جس تھے یہی کہ:

جو ہر لال نہرو، صردار پٹیل، اچکپال آچاریہ اور خان عبدالغفار خاں بحث کی ابتدائی  
منزلوں میں ان کے ہم خیال تھے لیکن راجندر پر شاد، اچاریہ، کرپانی اور شری شکر  
را و دیو گاندھی جی کے مرید تھے۔

جولائی ۱۹۴۷ء میں کانگرس کی مجلس عامرو ہا ملتے اپنے اجلاس منعقدہ پولنا میں مولانا کے خیالات  
کی تائید کی۔ قرارداد کا خلاصہ یہ تھا کہ ہندوستان کی جنگ آزادی کی بغاۃ عدم تشدد پر ہے، لیکن فاشیم اور  
تہذیبیت کی جنگ میں ہندوستان اپنی کامل آزادی کے بعد ہی جہوری طاقتوں کا ساتھ دے سکتا ہے۔  
صردار پٹیل نے پونامیں جنگ کے سوال پر مولانا کی ہمزاںی کی لیکن پھر ایک ہمیت کے اندر اندر اپنی راستے  
سلسلی اور گاندھی کے ہم خیال ہو گئے کہ وہ ہر حالت میں اہنسا کے طرفدار ہیں۔ جولائی ۱۹۴۷ء میں  
صردار چندر پر شاد اور بعض دوسرے ممبروں نے مولانا کو خط لکھا کہ

جنگ کے بلے ہیں، انہیں گاندھی جی کے خیالات سے اتفاق ہی نہیں عقیدت بھی ہے

اور وہ چاہتے ہیں کہ کانگرس ان کی پیروی کرتی رہے، لیکن چونکہ صدر (مولانا) کو ان سے اختلاف ہے اس لیے وہ سمجھتے ہیں کہ درکانگ کیٹی کے میراث رہیں۔

اس خط پر جواہر لال نہرو، راجنگپال آچاریہ، آحمد علی اور سید محمد کے سوا تمام بروں کے دستخط سمجھتے ہیں۔ انہیں سخت تکلیف ہوئی کہ خان عبدالغفار خان جوان کے مخلص و معتمد ہم خیالوں میں سمجھتے گئے۔ مولانا نے اس خط کو ان دونوں خفیہ رکھا اور ساتھیوں کو لکھا کہ برطانوی حکومت ہندوستان کی آزادی کو تسلیم نہیں کرے گی اور جنگ میں ہماری شرکت کا سوال محض ایک علمی مسئلہ رہے گا۔ مولانا کے ان دلائل سے وہ ساتھی راضی ہو گئے اس طرح استعفیٰ کا بخراج مل گیا۔

والسرائے نے اگست ۱۹۴۶ء میں مولانا کو دعوت دی کہ وہ ان سے ملیں تاکہ ایگزیکٹو کونسل کے ارکان و انتظامیات برطناحدادیے جائیں اور اس طرح کانگرس حکومت میں شرکیں ہو جائے۔ مولانا نے انکار کر دیا۔ بعض ساتھیوں کا خیال تھا کہ مولانا ملیتے تو مفید تھا، لیکن مولانا نے ملاقات کو نہ صرف بے معنی سمجھا بلکہ جواب آں غزل تھا۔ گاندھی جی نے جنگ کے شروع میں والسرائے کو ملاقات کے لیے لکھا تو اس نے انکار کیا تھا۔ مولانا کے انکار پر اخبارات نے سرفی جانی کہ مولانا کی نہ (۵۰)، والسرائے کی اُس نہ (۵۱)، کا جواب ہے۔ گاندھی جی نے مولانا کے نام ایک خط میں اس نہ (۵۰)، کی تائید و تحسین کی۔

حکومت کانگرس کی ٹھاچنی غیر مختتم تھی برطانوی سرکار کی عشار کانگرس کے نزدیک قومی آزادی کی جمیت کے خلاف تھی، اور برطانوی سرکار کا ہندوستان کو آزاد کرنا۔ اس کے مقابلات کی نفع تھا نیچۂ کانگرس نے انفرادی سیئرگرہ کا فیصلہ کیا۔ مولانا برطانوی سرکار کے خلاف زیادہ وسیع و شدید تحركیں چلانے کے تمنی تھے۔ لیکن گاندھی جی انفرادی سیئرگرہ سے آگے بڑھتے نہیں تھے۔ چنانچہ گاندھی جی کے اشتہم کے ایک درویش دونبا بھاد سے پہلے سیرہ گرہی نامزد کئے گئے۔ دوسرا پیڈٹ جواہر لال نہرو، اس طرح ہندوستان میں ایک علامتی تحركیں پیدا ہو گئی، مولانا پنجاب سے لوٹ رہے تھے کہ الہ آباد رویلو سے ایشیش پر گرفتار کر لئے گئے۔ انہیں دو برس کی سزا سے کر منی جیل میں رکھا گیا۔ جنگ اس نیزی سے الٹ پٹ رہی تھی کہ اتحادیوں کو شکستوں پر شکستیں ہو رہی تھیں، ادھران دو واقعات نے دنیا کو پلا دیا اور جنگ خونخوار غربت ہو گئی جوں ۱۹۴۷ء میں جرمی نے روس پر حملہ کر دیا۔ دوسرا اس کے چھ مہینے بعد جاپان نے پول پار بردا مرکیز، میں جنگ

چھرہ دی، اس طرح تمام دنیا عالمگیر جنگ کی پیش میں آگئی، جاپان نے چند ہفتوں ہی میں لایا اور سنگاپور کو فتح کر لیا، پھر برما پر قبضہ کیا، اس سے آگے ہندوستان تھا، خلیج بنگال میں جاپان جہاز پھرنے لگے تو اسی ہی دنوں میں ان کا انڈیمان اور نکobar پر قبضہ ہو گیا، امریکہ شروع سے برتائی پر زور دے رہا تھا کہ ہندوستان سے سمجھوتہ کرے اب اس نے زیادہ دباؤ دنا شروع کیا کہ ہندوستان سے مسلم طے کیا جائے۔ چنانچہ عوام یا کوئی برطانیہ کو معاف ہمیت کی خواہش پیدا ہوتی۔ چرچل برطانوی قدامت پسند تھا اس نے دوسری جنگ یورپ کا فرنٹ کے دنوں میں کاندھی جی کے لگوٹ سمیت بلکھ پیس رشاہی محل ایں داخل ہوتے پر احتجاج کرتے ہوئے کہا تھا کہ :

”وہ برداشت نہیں کر سکتا کہ ایک نگ و صڑنگ فیقر برطانوی سلطنت کی شاہزادی عظمت کے خلاف اُداب شاہی کو سترہ کرتا ہوا بلکھ پیس میں داخل ہو رہا ہے اس عظیم فرمان روائی تو من ہے جس کی سلطنت میں آفتاب غریب نہیں ہوتا ہے۔“

صدر وزریعت نے اس چرچل کو جھکا دیا کہ اس کی حکومت ہندوستان سے بات چیت کرے جانا چاہیے جس سے دنیا ۱۹۴۷ء میں مولانا آزاد اور پرنسپت جواہر لال یا ایک رہا کر دیتے گئے۔ کاندھی جی بار دو ییں میں سمجھتا ہے مولانا نے دو لگا کیشی کا جلاس دیاں طلب کیا مولانا لکھتے ہیں کہ :

”کاندھی جی سے ملتے ہیں مجھے احساس ہوا کہ ہم دلوں پہلے سے بھی زیادہ ایک دوسرے سے دور ہو گئے ہیں، پہلے ہمارے درمیان اصول کا اختلاف تھا، اب حالات کا چارزہ لئے کہ بنیادی طور پر ہم مختلف نتیجے نکال رہے ہیں۔ کاندھی جی کا خیال تھا کہ برطانوی حکومت ہندوستان کو آزاد کرنے پر میاد ہو گئی ہے، میں سمجھتا تھا کہ برطانوی حکومت یہ تو پہاہتی ہے کہ ہم اس سے تعاون کریں۔ لیکن وہ اب بھی ہندوستان کو آزاد کرنے کے لیے تیار نہیں۔ جنگ کے دوران برطانوی حکومت زیادہ سے زیادہ یہ کرے گی کہ ایک بنی ایگزیکٹو کو نسل بنائے جس کے اختیارات زیادہ ہوں اور کامگروں کو اس میں کافی نمائندگی دے۔“

مولانا نے اپنی رہائی کے تھوڑا اعرضہ بعد ایک پریس کا فرنٹ میں غیر ملکی اخبار نویسون کا جواب لکھتے ہوئے کہا کہ :

”جنگ کے مغلوق کا گھر میں کی پالیسی عقیدے کی نہیں، اگر بجا پان ہندوستان پر حملہ کرے تو ہر ہندوستانی کو ماخوذ میں تلوار لے کر ملک کا تحفظ کرنا چاہیئے۔ لیکن یہ ہم اسی صورت میں کر سکتے ہیں کہ وہ زنجیریں بھول دی جائیں جن میں ہمارے پا ہتھ پاؤں جکڑے ہوئے ہیں۔ اس پا بزرگی کے ساتھ ہم کیے رکھ سکتے ہیں“

لندن کے ”ٹائمز“ اور ڈیلی نیوز نے اس پریس کا لفڑی پر تبصرہ کرتے ہوئے کہا:

”معلوم ہوتا ہے کہ گاندھی جی اور کا گھر کے لیڈروں کے درمیان اختلاف ہے۔“

گاندھی جی نے بار دو لی کے اجلاس میں اسی تبصرہ کا ذکر کیا۔ ادھر ۱۹۴۷ء کو سماش چذر بوس ہندوستان سے فرار کر گئے، ماہر ۱۹۴۷ء میں برلن ریڈیو سے ان کی تقریب نشر ہوئی تو معاملہ صفات ہو گیا کہ وہ کپاں ہیں اور کس محاں پر ہیں۔ گاندھی جی کا خال محتاک اتحادی کامیاب نہیں ہوں گے اور فتح جنمی بجا پان کی ہو گی۔ ان دونوں پین کے سر پاہ جزوں چیانگ کائی شیک سختے وہ بھی انگریز دوں پر زور دے رہے سختے ہوں گے اور اس حملے سے سمجھوئے گریں، بجا پان کے پرل ہمار پر حملہ سے یہ احرار اور بڑھ لیں۔ ادھر اس حملے سے خود چینی حکومت کی اہمیت پہنچ دی گئی۔

جو اہر لال نہر و جنگ سے کچھ پہلے جنوبی چین گئے اور چیانگ کائی شیک کے ہجان ہوئے تھے، جزو نے جنگ کے دوران مولانا کو خط لکھا کہ انہیں ہندوستان کی فکر ہے اور وہ اس کے عوام کی تباوں اور ہوشیار سے بہادر دی رکھتے ہیں، مولانا نے جواب دیا کہ وہ ہندوستان آئیں اور والسرائے کے علاوہ کا گھر کے زمان سے ملاقات کر کے امناہ نگاہیں کو معاہدہ کی تدبیر کیا ہو سکتی ہے، چیانگ کائی شیک فروری ۱۹۴۷ء کو چین سے ملاقات کے سوا اور کوئی زبان نہیں جانتے تھے، مولانا نکھستے ہیں کہ وہ اور جواہر لال نہر و ان سے متعلق تو وہ چیانگ کو متفق کر سکے۔

آخر چیانگ، مولانا اور پیڈٹ سے مطالعاتی تاثر لے کر روانہ ہو گئے، انہوں نے مراجعت سے پہلے ایک بیان میں بريطانیہ سے ابیل کی کہ جس قدر جلد ممکن ہو وہ ہندوستان کو سیاسی اختیارات سونپتے کہ ان حالات میں جمہوریوں سے عہدہ برآ ہونے کے لیے ہندوستان کی آزادی کا اعتراف واعتلان

حکومیت ہے۔

روڈ ویلٹ اور چانگ کائی شیک کے اصرار اور دباؤ کا نتیجہ مقاومت چل نے سرکر پس کو ہندوستان سے حاصلت کی گفتگو پر مامور کیا۔ اس کا اعلان اماریج کی شام کو ۸ بجے بی بی سی سے ہوا، اخبار نظیریں نے قدر آہی مولانا سے رہ عمل دریافت کی تو مولانا نے کہا کہ:

”میں اس وقت کوئی راستے نہیں دے سکتا۔ جب تک صحیح تفصیلات معلوم نہ ہوں، البتہ

ایک پرانے دوست کی حیثیت سے میں ان کا خرچ خدمت کر دوں گا：“

مولانا اور دھاہی میں بتھے کہ والسرائے کامنار ملا، مولانا نے دعوت قبول کر لی، سرکر پس نے کامنگ کے لیڈر دوں کو بھی بدھوکیا، اس کے علاوہ والیان ریاست کے نمائندوں ہندو ہما سبھا اور فرانسیسیہ بخش کو بھی دعوت دی گئی۔ مولانا کی کرپس سے پہلی ملاقات ۲۷ مارچ ۱۹۴۶ء کو ہوئی۔ سرکر پس نے اپنی چڑھیز کا خلاک مولانا کو دیا اور دریافت کیا کہ جنگ سے متعلق کامنڈھی جی کے خیالات ڈاکے چھپے نہیں وہ تو کسی سلطنت میں بھی جنگ میں شریک نہیں ہونا چاہیتے، آپ کے (مولانا) خیالات کی اساس پر سمجھوتہ ہو سکتا ہے کہ کامنڈھی جی کا اخلاق مسامن جنگ میں مانع نہیں ہو گا، مولانا نے ان سے کہا کامنڈھی جی کا گذشتہ میں قائد و عنزت کا مرتع ہیں۔ ہم ان کے خیالات کا انتہائی سماحت کرتے ہیں۔ لیکن ہندوستان آزاد ہو گیا تو سارا مکمل و جان سے جنگ کے کاموں میں مدد کرے گا، اور عوام لازمی خدمت کے لیے تیار ہوں گے۔ اس گفتگو کے نتیجے میں سریشیور ڈکر پس نے ایک یادداشت تیار کی جو باہمیں کی بات چربت کا خلاصہ اور برطانوی حکومت و ہندوستانی قوم سے متعلق مفہومت کی تجویز دوں پر مشتمل تھی۔ ان کی تجویز تھی کہ:

۱۔ برطانوی حکومت فرداً اعلان کرے کہ وہاں ہندوستانی ہی ہندوستان کو آزاد قرار دے دیا جائیگا۔

۲۔ ہندوستان کو فیصلہ کرنے کا اختیار ہو گا کہ وہ برطانوی کامن دینیوں میں شامل رہے یا نہیں ہے۔

۳۔ والسرائے کی ایک زمینی کو نسل جنگ کے دران دوبارہ مرتب کی جائے گی۔ اس کے ارکان کو وزروں کا مرتبہ حاصل ہو گا اور والسرائے کی حیثیت ایک دستوری بیٹھ کی ہو گی اس طرح اختیار عملنا شغل کر دیا جائے گا لیکن اسے فالذنا شغل کرنے کی کارروائی رطابی ختم ہونے کے بعد ہو گی۔

مولانا نے سرکر پس سے واضح الفاظ میں یقین حاصل کیا کہ والسرائے کی حیثیت انگلستان کے باشا کی طرح دستوری ہے۔ کی ہو گی اور ایک زمینی کو نسل کو برطانوی کا بیان کے سے اختیارات حاصل ہوں گے۔

مولانا نے پوچھا۔ مگر اس تنظیم میں انڈیا افس کی حیثیت کیا ہوگی؟  
کرپس نے جواب دیا:

”یہ ایک تفضیل طلب معاملہ ہے جس پر انہوں نے اب تک غور نہیں کیا البتہ اس بارے میں  
کانگریس کے خیالات کا پورا الحاظ رکھا جائے گا، پھر قدر سے سوچ کر کہا انڈیا افس فائم رہے گا  
اوہ فذر یہ ہندی بھی رہے گا، مگر اس کی حیثیت وہی ہوگی جو دوسری ڈومی ٹینوں کے وزیر دوباری  
کی ہوتی ہے؟“

ان تجاویز پر غور کرنے کے لیے کانگریس درکانگ کیٹی کا اجلاس ۲۹ مارچ ۱۹۷۲ء کو شروع ہو کر ۱۴ اپریل  
تک جاری رہا، گاندھی جی ان تجاویز کو قبول کرنے کے خلاف تھے۔ اور اس کا سبب جنگ سے ان کی نفرت تھی۔  
جو اہر کال کام جان ان تجویزوں کو منظور کرنے کی طرف تھا۔ راج گوپال آچاری بھی تجاویز پر صاد کر رہے تھے۔  
دوسرے سے مجرم مجلس عالیہ میں تو حضور تھے، لیکن ان کی راستے مولانا کے الفاظ میں پختہ نہ تھی وہ صرف گاندھی جی  
کی طرف دیکھتے رہتے۔ مولانا نے پھر عالیہ کا دوسرا نہ اجلاس ختم ہوتے ہی یکم اپریل ۱۹۷۲ء کو کرپس سے دوبارہ  
ملقات کی، مولانا لکھتے ہیں۔

انہوں نے محسوس کیا کہ سر کرپس کے بنیادی نقطہ نظر میں تباہی آچکی ہے اب ان کے جوابات  
پہلے سے مختلف ہیں۔ ایک یکٹو کو نسل کے بارے میں ان کا جواب یہ چادر یا بیشم تھا:  
مولانا نے اپنی دلوں ایک بعد امام میں تقریر کئے ہوئے فرمایا کہ:

”کرپس آئے تو اپنے ساتھ خوشگوار وعدے لائے تھے اور وہ ماریخی بصیرت کے انسان معلوم  
ہوتے تھے۔ لیکن یہ درکانگ کیٹی کے استقامات کی دریافت کے لیے میں ان سے  
دوبارہ ملتا تو وہ ایک بد لے ہوئے انسان تھے۔ میں چیران عطا کہ انسان تو وہی ہے میں نہیں  
دوسری ہو گئی ہے۔“

مولانا نے اس کے وجہ بیان کرتے ہوئے لکھا چکے:

”پیری ان سے پہلی اور دوسری ملاقات کے درمیان جو وقفہ ہوا اس میں محدود ہند کے  
افران اعلیٰ نے انہیں مکوس طور پر متأثر کیا۔ وائرسے اور ان کے متعلقین نے انہیں محصور  
رکھا۔ اس طرح نہ نہ اور دھلی کے درمیان تبادلہ خیال نے ان کی سوچ کا رُخ پھیر دیا۔“

کرپس خود سو ششٹ غیال کے سختے اور مشہور سو سلسلت یئڈر یوسف مہر علی سے ان کے دوستانہ مراسم  
تکے، مارا قم لاہور سٹریٹ جیل میں محتاط یوسف مہر علی بھی دہیں قید تھے، کرپس نے ہندوستان پہنچ کر انہیں اپنے  
خوبیں لکھا کہ میں اس قوم کا ایک فرد ہوں جو میری قانونی راستے یعنی کے لیے مجھے ہزاروں پونڈ دینی ہے۔  
یہیں میاسی راستے مفت دیتا ہوں تو قبول نہیں کرتی۔ کرپس روس میں انگلستان کے سفر رہے اور میٹھیٹ کو  
انگلیوں سے قریب لائے میں انہی کی سوچ بوجھ کو دخل تھا۔ ہمارا اور سٹان میں عام روایتوں کے مطابق لکھنا وکی  
بھی حقنا اسٹوار کرنے میں وہ کامیاب رہے تھے۔ روس اور جرمی کی جنگ کے واقعات اس کی تصدیق کرتے  
ہیں کہ انگریزوں کے لیے روس میں ان کی سفارت برطانوی ڈپلومیسی کا نقطہ مکالم تھا اور اشتراکی رہنماؤں  
پر اعتماد کرنے لگے تھے جو چل نے اسی غرض سے ان کو ہندوستان بھیجا تھا۔ کہ ملائی وہ ہندوستان کے  
دینہ دنوں کو شیشے میں آتا رہیں گے۔ پھر ہندوستان کی آزادی کے متعلق امریکہ کا دباؤ نہ رہے گا، لیکن مولانا ان  
کی گفتگو کے چکر میں دوستے اور بیانی کی طرح بات چیت کا نتیجہ یہ نکلا کہ سر کرپس کو گفتگو کے حاذر نہ کامی بھی  
کہا گی جنہوں نہیں اپنی تحقیقات سے پھر گئے، مولانا نے ۲۰ اپریل کی ملاقات کے بعد وہ رنگ کیٹی کو

لکھا گا۔

۱۔ برطانوی حکومت جنگ کے دوران میں ہندوستان کو اختیارات منتقل کرنے کے لیے تیار نہیں۔  
۲۔ وہ کوئی کو کامی بھی نہیں گورنر جنرل کی کوئی بھی رکھنا چاہتی ہے۔  
۳۔ واسرائے کوئی کو اپنے فیصلوں کو اپنے صواب دید پر رکھنا چاہتا ہے اور نہ دوران جنگ اس سے  
دستبردار ہوتے کو تیار ہے۔  
۴۔ آخری اختیار واسرائے ہی اپنے پاس رکھنا چاہتا ہے۔

۵۔ ہندوستان کی آزادی کے مسئلے پر برطانوی حکومت ایک نئے زاویے سے خود کر سکتی ہے لیکن  
یہ کہنا مشکل ہے کہ رہائی بند ہونے کے فوراً بعد ہندوستان کو آزاد کیا جائے گا۔  
۶۔ جنگ کے بعد جو چل وزارت کی جگہ کسی دھرمی وزارت نے لی تو یہ طے کرنا مشکل ہے کہ وہ کیا نہ بیر  
اختیار کرتی ہے۔  
۷۔ کرپس کی تجویز منظور کرنے کے بعد یہ بات معلم رہے گی کہ برطانوی حکومت نے ہندوستان کے  
مستقبل کے متعلقاتی بات کا صاف صاف یقین دلایا ہے۔

مولانا نے ۶ اپریل کو کرپس سے ایک اور ملاقات کی اور اپریل کو درگانگ کمیٹی کا اجلاس کیا۔ کانگریس نے افسوس کے ساتھ کرپس کی تجاوزی کو نامنظور کر دیا۔ کرپس نے جواہر لال کو ڈھنپ پر لانا چاہا وہ چاہتا تھا کہ جواہر لال جمہوریت کی بغاۓ کے نام پر ای انذیری طبیور سے برادر کا است کریں۔ جواہر لال مان کے کینکے وہ نظریاتی انسان تھے اور فاشریم کے باختوں تاخت و تاراج سے ناخوش تھے۔ مولانا نے اس برادر کا است کو بربطاً نوی ڈپلومی کا بھکنڈہ سمجھتے ہوئے پہنچت جی کو منع کیا۔ پہلے تو پہنچت جی جنت کرتے رہے پھر مان گئے۔ مولانا نے انہیں راضی کر لیا کہ وہ نہ کوئی بیان دیں گے اور شبرادر کا است کریں گے۔ معاملہ صرف آنکھ تھے۔ کہ پہنچت جی مسائل کو ہمیشہ میں اتنا قومی نقطۂ زناہ سے دیکھتے اور ان کا زاویہ نظر نہ موہما قومی سے نہ زیادہ میں الاقوامی ہوتا۔ وہ کرپس کی تجاوزی کے مطابق برطانیہ سے تعاون کرنے کے لیے تیار تھے اور اس میں جایاں کے چین پر چلتے کاروں عمل بھی تھا۔

جو اہر لال اس وقت دنیا کی تباہی اور ہندوستان کی غلامی سے افرادہ خاطر تھے۔ اور چاہتے تھے کہ جہوڑیوں کے شاذ بشاذ رطیں، لیکن مولانا انہیں عاجلانہ فیصلوں سے روکتے اور وہ قدر سے روکد کے بعد مان جاتے تھے۔

راجگوپال آچاریہ بھی کرپس کی تجاوزی مان لیتے کے حق میں تھے، انہوں نے محسوس کیا کہ مسلم لیگ کے مطابق تقیم لیکر کی وجہ سے ہندوستان کی آزادی کا گھٹ ٹھوڑی ہے تو انہوں نے مدراں کی کانگریس لیجیلیج پارٹی میں اس مطلب کا ریزولوشن پیش کر دیا کہ علیحدگی کا چوپا مطابق مسلم لیگ کرہی ہے اسے منظور کر دیا جائے یہ فیصلہ راجگوپال آچاریہ نے از خود کیا اور کسی بھی ساختی کو اعتماد میں نہ لیا۔ مولانا نے اس کا فوٹش لیا اور آچاریہ سے کہا کہ اس طرح درگانگ کمیٹی وحدت نکر سے خود مہر کو تعدادات کی تقدیر ہو جائے گی۔ آچاریہ ۳۰ اپریل ۱۹۴۲ء کو کانگریس کی عاملہ سے مستحق ہو گئے، کرپس شن سے دو تین چیزیں اشکار ہوئیں کہ ۱۔ ہندوستان کی آزادی کے متعلق میں اتنا قومی جمہوریت کا دباؤ موجود ہے لیکن چرچ ہندوستان کو آزادی دینے سے گریز و فرار کرتے ہیں۔

۲۔ کانگریس کی مجلس عاملہ میں جنگ سے متعلق سہ گونہ نظریات ہیں ایک ذہن کے راستا گاہاندھی جی ہیں اور وہ سرے سے جنگ میں شامل ہی کا مقابلہ ہے، دوسرے سے ذہن کے نمائندہ جواہر لال ہیں اور وہ عالمی جمہوریت کی دیرانی کے حصے سے کی تاب نہ لکر جنگ میں شامل ہونا چاہتا ہے۔ تیسرا

ذہن کے نمائندے مولانا آزاد ہیں اور مولانا ہندوستان کی آزادی کو اساس بنانے کے شرکیں جنگ ہونا چاہتے ہیں۔

۴۔ کرپس مشن نے مسلم لیگ کی واحد نمائندگی کے موقف کو اس طرح بالائی کر بندوں مسلم ملت دشیدہ سے شدید ہو گیا اور واضح ہو گیا کہ مسلم لیگ کو نظر انداز کر کے ہندوستان کی آزادی کا سوال طے نہیں کیا جاسکتا۔

کرپس مشن کے ناکام ہوتے سے ہندوستان کی یاسی فضایں مالیوسی اور عرصہ پیدا ہو گیا۔ اس شدید پیغمبل اور شنگین صورتِ حال پر غور کرنے کے لیے، ۲۰ اپریل سے یکم منی تک ال آباد میں مجلس عاملہ کا جلاس ہوا۔ اس کے علاوہ ۹ مارچ اپریل سے ۲۰ مئی تک مجلس عاملہ کا جلاس ہوتا رہا۔ مولانا نے کرپس مشن کے نذکرات اور اس کے مذاقہ پر سیر حاصل خطاب کیا اور جو خطرات اس وقت ہندوستان کو درپیش تھے، ان پر مکمل ردشتی مذکوی، مجلس عاملہ نے قیصہ کی توہین کی اور فیصلہ کیا کہ کافگان اور آزادی کی جدوجہد جاری رکھنے کے لیے مزید کارروائی کرنے کی مجاز ہے۔

مولانا لکھتے ہیں کہ:

”میں ال آباد سے لکھتے واپس آگئا تو صورت حالات یہ تھی کہ عوام کو انگریزوں کی شکست فاش کا یقین سامنا اور بعض جانے والے جاپانیوں کی فتح پر خوش تھے، وہ یہ سوچتے ہیں نہیں تھے کہ جاپان کے ہندوستان کو فتح کر لینے کا تجویز کیا ہوگا۔“

گاندھی جی ابتداءً جنگ کے دوران کی تحریک کو شروع کرنے کے خلاف تھے۔ ان کا خیال تھا کہ تحریک شروع ہوتی تو اس سے لشود پیدا ہو جائے گا۔

مولانا لکھتے ہیں کہ:

”میں انفرادی سیدتگرہ یا شخصی سول نافرمانی پر انہیں بڑی شکل سے راضی کر سکتا تھا لیکن اب ان کا ذہن ایک منظم عوامی تحریک کی طرف جا رہا تھا۔ اب وہ آغاز جنگ کی پوزیشن سے بہت آگے جا پکے تھے۔“

جاپان کے متعلق قیاس تھا کہ بنگال پر قابض ہونے کی کوشش کرے گا اور اس کا حملہ ڈالنے ہا ایر سے لکھتے کی طرف ہو گا، ادھر حکومت نے لکھتے کو اس کے حال پر چھوڑ دیتے کا فیصلہ کر لیا اور سرکاری

عہدیداروں کو ہدایات دیں کہ اس صورت میں ٹکٹے، ہبڑہ اور چوبیس پر گنہ کس طرح خالی کریں اور کن راستوں سے جائیں۔ دریا سے پد ماکو مقابلے کا پہلا معاذ اور آسن سول دریان دوسرا معاذ تجویز کیا گیا، آخری معاذ ادا بادھتا، اس طرح پسپائی ہو تو شہروں کو بر باد کر دینے کے علاوہ صنعتوں اور کارخانوں کو اٹا دینے کا فصلہ کیا گیا۔ جشید پور کو خاکستر کر دینے کے پلان سے پر اعلاء تھر اسال تھا۔

مولانا نے گاندھی جی سے جاپان کے حملے کے خوفناک خطر سے کاذک کیا لیکن گاندھی جی کا خیال تھا کہ جاپانی فوجیں ہندستان میں آئیں تو وہ ہماری نہیں انگریزوں کی ذمہن ہوں گی، انگریز اس وقت چے گئے تو جاپانیوں کے ہندستان پر حملے کرنے کی کوئی وجہ نہ ہے گی، سردار میریں بھی گاندھی جی کے ہم رائے تھے۔ اپنے طور پر مولانا نے جاپانی حملے کی مدافعت کے بیٹے ٹکٹے کے مختلف وزرداروں میں رضا کاروں کے جھنے مجری کئے اور منظم کرائے کہ بر صورت میں وہ جاپانی فوج سے مکار کر اپنی حکومت کی دار غبلیں ڈالیں۔

حوالی کے پہنچے ہفتے میں کامگیریں درکٹ کیتیں کام اجلاس وار دھا میں ہوا۔ مولانا جلالی کو وہاں پہنچے تو گاندھی جی نے ان سے ہندستان چھوٹی دوڑ کی تحریک کا ذکر کیا کہ وہ ان خطوط پر سوچ چکے ہیں۔

**مولانا لکھتے ہیں کہ :**

”میں اس خیال کو اپنے تصویرات میں آسانی سے کھپاں: کام ایک عجیبی میں مشکل کام مانتا تھا، جنگ شروع ہوئی تو انگریزوں کی منظم مخالفت کے حق میں تھا، لیکن گاندھی جی متفق نہ تھے۔ اب جاپانی فوج ہندستان کی صرف تک آپنی بھتی اور بہمان کے قبضے میں تھا۔ میرا خیال تھا کہ اس حالت میں انگریز ہماری تحریک کو کسی حال میں بھی پہنچنے نہ دے سے گا۔ گاندھی جی خوش امید تھے کہ وہ انگریز تحریک کے خلاف کوئی اقدام نہ کریں گے، پہنچے سیہہ گرہ میں رضا کارانہ گر فشاری لا سکھ عمل بھی۔ اب گاندھی جی کا خیال تھا کہ دو بد و مقابلہ کیا جائے اور حکم

اسی حالت میں مانجا سے جب مجبور کر دیا جائے۔“

جو اہر لال کو مولانا سےاتفاق تھا لیکن سردار پیلی، ڈاکٹر رجندر پریشاد اور آچاریہ کہ پلانی کے متعلق

**مولانا مردم طرازہ میں کہ :**

”نہیں تھیں عارم ہی نہ تھا کہ لڑائی کیا ہے یہ اور کس لیے ہے وہ شاذ و نادر ہی موالیوں کو اپنے طور پر سمجھتے کی کوشش کرتے تھے، ان کی عادت تھی کہ اپنی رائے کو بہر حال

گاندھی جی کے تابع کریں، ان لوگوں کے ساتھ بحث کرنے افضل تھا ان کی ایک ہی دلیل تھی کہ ہمیں گاندھی جی پر بھروسہ کرنا چاہیئے اور بس،  
مولانا لکھتے ہیں کہ :

”میں نے گاندھی جی سے کاملاً اختلاف کیا اس سے پہلے ایسا اختلاف کبھی نہ ہوا تھا،  
ہم ایک دوسرے سے ذہنی طور پر اتنی دور ہو گئے کہ باہمی تعاون نہیں ہو سکتا تھا۔“  
گاندھی جی نے انہیں (مولانا) لکھا کہ :

”خیانت کے اس بعد میں انہیں (مولانا)، سدارت سے مستعفی اور درکارگ کیشی سے اگر  
ہو جانا چاہیئے۔“

جو اہرال کے سیسے بھی گاندھی جی نے یہی تجھریز کیا، مولانا نے جو اہرال کو بلوایا، انفاق سے سروار  
پیلی بھی آگئے۔ گاندھی جی کا خط بھیجا تو سروار پیلی کو بہت صدمہ ہوا۔ اس وقت گاندھی جی کے پاس گئے  
اعزان کے اس خط پر سخت احتجاج کیا۔ ان سے کہا کہ وہ مستعفی کے زرع میں شاید واقع نہیں، گاندھی  
جی نے بصر، بسچے خط مکھا لیکن مولانا کو بارہ بچے دن بلکہ خط واپس سے یا، اور کہ خط جلدی میں لکھا  
لیا تھا، اب مرید غور کرنے کے بعد وہ اپنا خط واپس لینا چاہتے ہیں۔ گاندھی جی نے درکارگ کیشی میں کہا  
گئے تھے کہ زادہ ہو کر مولانا کے پاس آگئی ہے۔ ۱۹ جولائی کو درکارگ کیشی نے بے تشدیکھی بغاوت کاریز و یوش  
واں کیا جو ہندستان چھوڑ دو کے نام سے شوب ہو گیا۔ اس غرض سے ۱۹۴۷ء کو بھی میں کتوی  
لکھنئے کے لیے مجلس عاملہ کا ایڈس طلب کیا گیا اور اس قرارداد سے لک کے طول و عرض میں ایک انقلابی  
دیکھاں پیدا ہو گیا۔ لک کے انقلابی عناصر اور انہیا پسند کا نگری مدت سے قید و بند میں رہتے، اس قرارداد  
کے پس منظار اور پیش منظر میں عوام کا اجتماعی ولوہ تھا۔ اور معلوم تھا کہ لک کے طول و عرض میں ایک  
ٹھوپان کر دش سے رہا اور کامگری سے حکومت کا شکار اوناگزیر ہو گیا ہے۔ ایک برطانوی ایسرا بحر کی پیٹ  
س سلیڈ جو گاندھی جی سے متاثر ہو کر ہندستانی طریق زندگی میں دھن گئی اور گاندھی بھگت کہانی تحسیں ادا  
کے ان کا نام میرا بہن تھا، گاندھی جی کے سیکڑی مہارڈیسانی کے ایسا پرودا سرائے سے ملنے دھلی  
لیکن داسرائے کے پرائیوریت سیکڑی نے اس سے کہا چونکہ گاندھی جی بغاوت کی بائیں کرتے ہیں  
لکھاں سے داسرائے کو مناظور نہیں، اور حکومت جگ کے زمانے میں کسی طرح کی بغاوت برداشت

کر سکتی ہے، مس سلیمانیہ جواب لے کر وارد ہوا گئیں۔ مہادیوڈیسانی نے ان سے گفتگو کا اور چھپوہ علوم کو کے بیان جاری کیا کہ یہ صحیح نہیں ہے کہ ہمان تاجی نے برطانیہ کے خلاف کھلی بے تشدید بغاوت کا نیصلہ کیا ہے۔ مولانا لکھتے ہیں کہ :

”بے تشدید انقلاب کی اصطلاح پڑت جاہر لال کی ایجاد تکی گاندھی جی نے اس اصطلاح کو نہ صرف قبول کیا بلکہ اس کی باتیں کرنے لگے تھے؟“

مولانا نے مختلف کالگری یونیورسٹیوں کو عہد المذاہقات ہدایت کی کہ گاندھی جی اور دوسرے کالگری رہنماؤں کے مقابلہ کئے جائیں تو عوام کو تشدید و عدم تشدید کا اختیار ہے اور اگر انہیں گرفتار نہ کیا جائے تو گاندھی جی کی ہدایات پر بخوبی سے عمل پر آہونا اصروری ہے۔

مولانا کے نزدیک بیکال، بہار، یوپی، سی پی، بیسی اور دھلی تحریک کے لیے پوری طرح تیار تھے اسام چونکہ جنگی سرگرمیوں کا مرکز تھا اور فوجی افسروں اور پاکیزوں سے پھر اپڑا اسکا، ہندو ہاں کسی عملی اقدام کا ملک ہی نہ تھا۔

مولانا نے اپنی سیاسی بصیرت کے باعث ۲۸ جولائی کو گاندھی جی کے نام خط لکھا کہ حکومت ان کی تحریک کا مقابلہ کرنے کے لیے کرب تھے ہے، لیکن گاندھی جی نے اتفاق نہ کیا۔ وہ لیکن کیتھی کا اجلاس ۵ اگست کو ہوا جس میں ۷ اگست کا ریز ویوشن تیار کیا گیا۔ مولانا نے اک انتدیا کا نگہ دیکھی کے سامنے وہ ریز ویوشن پیش کیا تو کمینسوں کے سوا کوہ روپس کی وجہ سے جنگ کو جذب کی جائیں گے تھے، تمام کیتھی نے حداد کیا۔ گاندھی جی نے بھی خطاب کیا۔ غرضِ روزہ روزی کی بحث و گفتگو کے بعد ۹ اگست کو رات ۱۰ بجے قرارداد منظور ہوا۔

مولانا بھروسہ بھائی ڈیسانی کے ہاں پھر سے ہوتے تھے، ڈیسانی نے ان سے کہا کہ اے ایسا

غوریز خبر دے گئے ہیں کہ علی الصیاح تمام کالگری رہنماؤں کو شہری اور لیکھنی کے مقابلہ کیا تھا۔ لیکن پھر کسی وجہ سے نہ سلسلہ کٹ گیا۔ مولانا اس سب معقول بیسی پر بجے اٹھنے اور پریز ٹیٹ روزہ روزی کو ہندوستان چھوڑ دو کی قرارداد بھجوانے کے لیے خط لکھنا شروع کیا سر درد کی وجہ سے اپریں لے کر سو گئے۔ ادھر ٹکوڑی ہی دیر میں بھروسہ بھائی ڈیسانی کے بیٹے دھیر و بھائی ڈیسانی نے آج گکاری کا بیٹی کا ڈپٹی کشہر کا نامہ میں گرفتاری کے وارنٹ لے کر انتظام کو رہا ہے۔ مولانا نے فسیل کیا پڑے بدے اپنے پرائیوریٹ سیکریٹری اجنبی خان کو ہدایات دیں اور ڈپٹی کشہر کے ساتھ چلے گئے۔ دکٹور یا ٹرینینگ

پہنچ کر معلوم ہوا کہ سپیشل کاٹھی تیار ہے اور دوسرے لیڈر بھی گرفتار کر کے لائے جا چکے ہیں۔ گاندھی جی بھی اسی کاٹھی میں سوار تھے۔ مرنانا یہ گاندھی جی کے ساتھ تھیں۔ گاندھی جی اس وقت بہت ہی افرادہ تھے انہیں اس اچانک گرفتاری کا یقین نہ تھا۔ لیکن انگریز یہ سمجھی کہ گزرسے تھے، گاندھی کے ساتھ ان کی ایک سوئے ابائی ایک ذاتی سیدھی اور سرو بھی نایڈ و کو آغا خان کے محل واقع پونامیں رکھا گیا اور باقی لیڈر قلو احمد نگر میں نظر بند کئے گئے۔ احمد نگر کے قلو میں دس بجہ تھے، مولانا، نہرو، پٹلیل، آصفت علی، ڈاکٹر راؤ دیویو گوفدہ بلجہ پنت، پٹا بھائی سیتہ رامیہ ماذکر سید محمد، آچاریہ کریمی اور ڈاکٹر پرپنلا گھوش، قلعہ کا انتظام فوج کے پردھنا ابتدہ جیل پونا سے آیا تھا۔

مولانا نے عبارِ خاطر میں اس قید کے حالات لکھے ہیں اور بعض واقعات کی جزویات بھی دیج کی ہیں۔ تھہ بہترین قسم کی تہائی تھا، بیرونی دنیا کو معلوم ہی نہ تھا کہ ان کے لیڈر کہاں ہیں یہ خط و کتابت منور اور اخبارات وغیرہ موجود تھے۔ مولانا نے دائرائے سے اجتماع کیا تو ستمبر کے آغاز میں گھروں کو ایک خط لکھتے اور اخبار پڑھتے کی اجازت دی گئی، گاندھی جی نے ایک دن کا برست رکھا۔ حکومت نے تہیہ کر دیا کہ وہ ن کی موت کا سامنا کرے گی لیکن قدرت نے انہیں بچا دیا۔ اس دوران میں مولانا کو دو صدمات ہنپا پڑے، پہلاں کی ابیز زینا بیگ کے انقال کا جانکارہ صدمہ تھا لیکن مولانا نے دل و دماغ پر گزار دیا پھر قبر سے ہیئتے مولنا کی بہن آبر و بیگم بھوپال میں رحلت کر گئی۔

ادھر ۱۹۴۶ء کے آغاز میں جنگ کا پانہ پٹ چکا اور اتحادیوں کی فتح کے دن قریب لارہا تھا۔ دائرائے کو ایک گاندھی جی سے کوئی نظرہ نہ رہا اس نے ڈاکٹروں کی اس روپرٹ پر کہ گاندھی جی بھوک ہرگز میں صحت کھو چکے اور موت کے راستے پر ہیں، ان کی وفات کی ذمہ داری سے بچنے کے لیے انہیں لیا کیا۔ یا کہ دیا گاندھی جی چند ہیئے زیر علاج رہے ہے پھر سیاسی سرگرمیوں کا آغاز کیا اور اعلان کیا کہ برطانوی حکومت نے ہندوستان کی آزادی کا اعلان کیا تو کانگریس اس سے تعاون کرے گی۔ لیکن ایک بڑا نیز کوپنی کامیابی کا یقین عطا نہ کر دیا۔ گاندھی جی کی پیشکش سے بے اعتمانی بر تی۔ حکومت نے ۱۹۴۷ء کے نصف، آخر میں قلو احمد نگر کے اسیر رہنماوں کو اپنے اپنے صوبوں کی مختلف جیلوں میں پھجوادیا۔

مولانا کو بیکورا بھیج کر ایک دو منزلہ شلگہ میں رکھا گیا وہ قلو احمد نگر میں گئے توان کا وزن، اپنے دھن تھے تین سال کی نظر بندی میں ان کا وزن ٹوٹ کر ۳۳ پونڈرہ گیا جتنی کہ اشتہا بھی ختم ہو گئی۔

لارڈ دیوں نے جون ۱۹۴۵ء کی ایک شام کو کانگرس کے صدر اور ارکان عاملہ کی رہائی کا اعلان کیا اور بتایا کہ ب्रطانوی حکومت ہندستان کے مکے سے متعلق شملہ کانفرنس سعید کر رہی ہے۔

مولانا اس اعلان کے اگلے روز کو بازدیئے گئے اور یہیں کارٹی سے لکھتے پہنچے

اسٹشن پر انسانوں کا سمندر استقبال کے لیے موبیں مار رہا تھا، وہ اسٹشن سے سیدے اپنی احیلیہ کی تحریر گئے وہاں بچوں پر طھاۓ فائح پڑھی اور گھر میں آگئے کہ مکان اپنی سے خالی ہو چکا تھا۔



# تفہیم سے تقسیم تک

یورپ میں جنگ انقلاب اپریل ۱۹۴۵ء ہی میں ختم ہو گئی، لیکن ایشیا اسی طرح تپ رہا تھا۔ اور چین انیک کسی نہ صنان سے دوچار نہ ہوا تھا۔ امریکہ کے لیے چین کی سخت جرمی کی سخت سے زیادہ اکامی، فارش شان سے روز رویٹ نے وعدہ دیا تھا کہ یورپ کی جنگ ختم ہوتے ہی روس چین پر حملہ کرے۔ اندرونیشیا، سنگاپور اور برما بھی ہنگ چین کے قبضے میں تھے۔ امریکہ مجھتا تھا کہ ہندوستان کی مدد کے لیے چین علاقوں کو چین کی تحول سے نکالنا مشکل ہے۔ وہ بار بار برطانیہ پر روزہ سے رہا تھا کہ ہندوستان سے اسی نجات ہے ہی ایشیائی مہاذ کی فوج آسان کر سکتی ہے۔ لارڈ ولی میں ۱۹۴۵ء میں نہن گئے وہاں ہندوستان کے سکے پر بات پیش کی، وہاں اگر جوں میں کامگروں کی جماعت عاملہ کو رہا کر دیا، ادھر امریکہ کے صفائی اور فوجی لمحے میں تھیم تھے۔ ان دونوں لکھتے ایشیا میں امریکی فوج کا ایک بڑا مرکز تھا، امریکی صفاویوں نے مولانا سے ان کی بیانی کے قوراً بعد ملاقات کی اور اپنے انتظارب کے پس منتظر میں جنگ سے متعلق سوال کئے۔ مولانا نے جسی خواب دیا جو مژروح سے ان کا موقف تھا کہ وہ جمہوریوں سے اشتراک کے خواہاں میں لیکن اپنی خلماں کے ہوتے ہوئے کیا مدد کر سکتے ہیں، مولانا سے جو لفظ ہوئی اس پر ایک امریکی وقائع لگانے اپنے سنتہ نامہ کو لکھا کہ مولانا سچے دل کے مشرقی انسان ہیں لیکن اصل ایورپی دماغ کے عظیم سیاست دان ہیں انھیں صفات کی کافی قدرت حاصل ہے۔

گرنی امریکی روز وزیر ہند نے ۲۷ اگریون ۱۹۴۵ء کو دارالعلوم میں بیان دیا کہ ہندوستان کو ایک آزادی کی حقیقت سے جنگ کے بارے میں ملے کرنے کا موقع دیا جائے گا۔ لارڈ ولی نے مولانا کو تاریخیک

۲۵ جون کو شملہ کا نفرنس میں شرکیے ہوں۔ کافرنس ہندوستان کے سیاسی مسئلے پر کوئی حل تلاش کرنے کے لیے ہرسرہ ہی ہے۔ مولانا نے بسی میں کانگریس کا اجلاس طلب کیا۔ اجلاس نے مولانا کو بات چیت کا مجاز شہریہ مولانا نے کافرنس سے پہلے لارڈ ولول سے ملاقات کی اور ان سے تجویزی معلوم کیں، مولانا چاہتا تھے کہ قلعہ احمدنگر میں ان کی لارڈ ولول سے جو خط و کتابت ہوتی تھی وہ شائع کریں لیکن لارڈ ولول نے مولانا سے خواہش کی کہ وہ ابھی رک جائیں۔ پھر وہ خط و کتابت کبھی شائع نہ ہوتی اور نہ یہ معلوم ہو سکا کہ اس کا مضمون کیا تھا۔ مولانا لارڈ ولول سے بے حد متاثر ہوئے۔ انہوں نے ہماری آزادی میں ان کی دو تین جگہ تعریف کی ہے۔ لارڈ ولول بھی مولانا سے غایت درجہ متاثر تھے، انہوں نے اسی رات ایک مرکاری دعوت میں مولانا کے فہم و تدریکی تعریف کی اور ان کی فراست کو سرا باختہ۔

درکنگ کیتھی نے گاندھی جی کی موجودگی میں مولانا اور ولول کی ملاقات پر خود کیا اور اسے یہ سوال پھٹکا تھا کہ جنگ میں شرکت کا مطلب ہو گا کہ اس نے عدم تشدد کے اصول کو بتاگ دیا ہے۔

دانسرائے نے اپنی نیشنل کانگریس کے علاوہ مسلم لیگ کے صدر شیخ ول کا سٹ اور سکھوں کے نمائندوں کو بھی مدعو کیا۔ اس کے علاوہ چھ لوگ بھی شرکیے ہوئے، جن میں صوبائی حکومتوں کے وزراء اعظم بھی تھے۔ صرفہ منہ ما سچا کو اس سے ستاقی رکھا گیا، جب سیاسی جماعتوں میں یا ہمیں گفتگو کی تجویز کی تھی لیگ سے بات چیت کے لیے پہنچت گوئند بھی پشت نامزد کئے گئے، لیکن نیجہ دہی ڈھاک کے تین بات مولانا لکھتے ہیں کہ شملہ کافرنس اگر یوں کی وجہ سے نہیں فرقہ داری نامندگی کے سوال پر ناکام ہوئی قائد اعظم نے اصرار کیا کہ کانگریس صرف ہندوؤں یہی کو نامزد کر سکتی ہے مولانا نے ولول سے کہا کہ یہم اپنے کوئی میں سے ہے چاہیں نامزد کریں مسٹر جناح اپنے کوئی کے ذمہ دار ہیں، ہمارے ارکان پر انہیں اعزاز کا حق نہیں پہنچتا۔ مولانا کے نزدیک پانچ کانگریس ارکان میں ایک وہ خود، ایک مردوں پیلی، ایک جواہر لال، ایک پارسی اور ایک عیسائی تھا۔ گویا پانچ میں سے دو ہندو تھے، لیکن مسٹر جناح کو مسلمان نمائندے کے تقریر پر انہر ارض تھا۔

لارڈ ولول نے جو فہرست تیار کی اس میں کانگریس اور لیگ کے علاوہ ایک سکھوں کا اور دو شیخوں کا سٹ کے نمائندے تھے چوتھا نمائندہ ملک خنزیر حیات تھا۔ اس لمحاظے سے چودہ کی ایک زیکروں کو نسل میں بات میسر مسلمان ہوتے مگر مسٹر جناح نے اتفاق نہ کیا۔ انہیں مسلمانوں کی واحد نمائندگی کے دعوے سے پر مسلمان ممبروں

کو خود نامزد کرنے پر اصرار تھا۔ کافرنس ناکام ہو گئی تو بظاہر ایک تعطل پیدا ہو گیا مولانا بھائی صحت کے لیے  
کشیر چلے گئے، جو لاٹی اور راست کے ہیئت وہیں رہے۔

ادھر انگلستان میں چڑپل کی کمزور دیلوپمنٹ کو انتخابات میں شکست ہوئی اور اس کی بلگ پرسپارٹی  
آگئی، مسٹر ایشلی وزیر اعظم ہوئے مولانا نے انہیں مندوستان کا سندھ حل کرنے کی خواہش پر مبارکباد کا تار  
ویا، انہوں نے مولانا کو لکھا کہ وہ عنقریب اس بارے میں قدم امعتار ہے میں اور اس سال جاڑی کے  
رخص میں جزو انتخابات کردار ہیں میں۔ مولانا نے لارڈ دیول کو لکھا کہ اب سیاسی قیدی رہا کر دیتے  
بیش و دیول نے چند ایک کے سواب کو چھوڑ دیا، جو قیدی رکھے گئے ان کے متعلق حکومت کو یقین  
کیا، ان کا طبق عمل مسلم بغاوت کا ہے، مثلاً جسے پر کاش نہ رہن وغیرہ، لیکن مولانا نے لارڈ دیول سے مل کر  
انہیں بھی رہا کر دیا۔ دریاگ بیٹھی میں شملہ کافرنس کی ناکامی کے بعد انتخابات میں حصہ لیتے پر اخلاقیات سخا اور  
یقین تحریک شروع کرنے کے حق میں سمجھے، کمی انتخابات کا بایکاٹ چاہ رہتے تھے، لیکن مولانا نے دریاگ بیٹھی  
کی انتخابات کی اہمیت جائز راضی کر دیا اور اس کے بعد اور اسی کے نتیجے میں مندوستان کی کارناڈی ہے بنگال  
پنجاب اور سندھ کے سوا کانگریس کو کام صوبوں میں قائم اکثریت حاصل ہو گئی، بنگال میں بیگ سب سے  
بڑی پارٹی تھی، اس نے تقریباً آدھی نشستوں پر قبضہ کر دیا پنجاب میں بھی سلامانی کی نشستوں میں تین چار  
کے سواب بیگ کے قبیلے میں اُسیں، سندھ میں بھی بیگ ہی کا پڑا بھاری رہا، مولانا نے وزارت سازی  
کے ملکے میں پاہاک مسلم بیگ سے تعاون کی راہ پیدا کی جائے، خدا وہ اکثریت میں ہے یا اقلیت میں، مولانا نے  
بڑا، کام اور پنجاب میں بیگ کے سوابی زمان سے بات چیت کی اور وہ راضی تھا بالخصوص بہار اور سام  
سے فہری طور پر میاہ ہو رکھے تھے، پنجاب میں بھی بیگ کے راہنماء مولانا نے دو دفعہ فلہی ہوٹل میں جہاں  
وہ مقیم تھے علاقی ہوئے، مولانا نے کوالمیش کی پیش کش کی، لیکن نامہ اعظم نے ہر جگہ روک دیا کہ کانگریس سے  
تعین کرنا بیگ کے ملک سے خارج ہے، چنانچہ اشتراک رہ گیا۔

ملک خضریات اور کانگریس پارٹی میں تعاون ہو گیا اور کوالمیش بن گئی، مولانا کھفے ہیں کہ اس کو والیش  
بوجہہر لال کے بعض روستوں اور عزیزوں نے انہیں بیرے خلاف کرنا چاہا کہ میں نے مسلم بیگ کے بجائے  
بیو اکٹ پارٹی سے کوالمیش بنا کر کانگریس کے انقلابی کو اور کی نفع کی ہے۔ اس سلسلے میں کیونٹ پیش میش  
ہے، وہ روس پر جملے کے دن سے بیگ کے ساتھ مل کر عوام میں جلسے کرتے تھے، ان کا مطلع نظر تھا کہ بیگ

اور کانگرس کے اتحاد ہی سے ہندوستان جنما کی جگہ میں زیادہ مفید ہو سکتا ہے، انہوں نے پڑت جی کے لائن میں بہت کچھ دلائی پڑت جی کے ان دوستوں، عزیزوں اور اشرافیوں کو مولانا سے متعلق بعض اخبارات کی اس روشن پر بھی اعتراض تھا کہ ہر کوئی ان کے تدبیر کو خراج ادا کرے اور ان کی شخصیت کے علیم ہونے کا معرفت ہے اس طرح پڑت جی ٹالوی ہو جاتے ہیں، حتیٰ کہ پڑت جی کا ذاتی اخبار ہیرلٹ لکسنڈر بھی مولانا ہی کی شخصیت کے محاسن کو اچھا رہا ہے۔ پڑت جی نے درگاہ کیٹی میں پنجاب کو ایش پر ناپسندیدگی کا انہمار کیا اور مختلف امور میں مولانا کی مخالفت کی یعنی کامنہ ہی جی نے شدت سے مولانا کی تائید کی یعنی انکی بھی صبح پڑت جی مولانا کی قیام کا ہے پر گئے اور اپنے روپ پر نظر ثانی کا انہمار کیا کہ صورت حال اب ان کے علم میں الگی ہے۔ مولانا اور پڑت اخدادات کی اس عارضی ہر کے بعد ہم اسے ہو گئے اور اس طرح ایک غلط ہبھی رفع ہو گئی۔ ہندوستان کی آزادی کا مسئلہ فوج میں بھی سرایت کر چکا تھا، اُنزوں ہندو فوج نکل سے باہر بھی تھی، یعنی نہ ہوتے ان کی رہائی کے سوال کو اٹھا کر اور وصلی کے لال قلعہ میں ان کا مقصرہ رکھ کے سارے ملک کو انگریزی غلامی سے فہری طور پر بیانگیری کر دیا تھا۔ کچھ اور بھی سے بھری بیڑے میں نسلی امتیاز کی خبری آئی تھیں، تمام ملازموں کی ایک بڑی اکثریت میں ہیجان و استعمال تھا۔ ارفنا آصفت علی ان کی حمایت ہو کر مولانا سے میں ہولناک نہ انہیں تھجایا کہ اس مرحلے میں کوئی تحریک یا اصلاح ملک کے مسئلہ آزادی کی راہ میں ہارج ہو گا، سروائیل نے بھی مولانا سے مشورہ کیا۔ مولانا نے انہیں بھی یہی کہا، ہندوستان میں فوج کے کمانڈر اپنی خدمت جزء انکی بھی ہے۔ مولانا نے ان سے ملاقات کی اور تسلیم کرایا کہ نسلی امتیاز اور دوسری شکامتوں کو دوڑ کیا جائے گا اور کسی کو اس سلسلے میں کہ اس نے احتجاج کیا ہے، کوئی سزا زدی جائے گی۔ مولانا نے جزء سے کہا کہ ان لوگوں کے ساتھ کوئی غلط سلوک ہو تو کامگاریں ان کے مقدمات کو زخمیں لے سکیں جو جزء نے مولانا کو ان کے حسب خواہیں بقیئیں دلایا اور اس طرح ایک حصیطے ہو گیا۔

آناد ہندو فوج سے متعلق مولانا نے ایک بیان میں اعلان کیا کہ حکومت ہند نے اس طرح ہزار ٹالوں جو جوان قید میں ڈال دکے ہیں۔ کامگاریں ان کا مقصرہ رکھنے اور ان کی سہائی کے لیے جدوجہد کا فصلہ کرچکی ہے۔ پڑت جو اہر وال نے اس مسئلے کو ملک کی نیو دستے عوامی تحریک بنادیا۔

ملک کی آزادی لازم ہو چکی تھی اوسیکی اور اسیکی نیا ہندوستان وجود میں آرے احتلال اڑ پتک لائیں نے، اوفیکے ۱۹۲۶ء کو پاریسینٹ میں اعلان کیا کہ برطانوی حکومت ہندوستان کی آزادی کے سوال پر گفت و شنید کیے

ایک کینٹ مشن بھی رہی ہے۔ لارڈ پتھک لارنس وزیر سندھ، تجارتی بورڈ کے صدر سر کرپس اور محلہ بھر کے پہنچے لارڈ اسے دی ایگزینڈر اس کے ارکان ہوں گے۔

۱۵ اپریل ۱۹۴۶ء کو سڑائیلی وزیر اعظم انگلستان نے ہاؤس آف اس کا منزیں ایک یادگار تاریخی بیان دیا جو ہندوستان کی آزادی کو تسلیم کرنے کا اعلان اور پہلی غلطیوں کو سبھول جانے کی اپیل تھا، ۲۳ اپریل کو کینٹ مشن ہندوستان پہنچا مولانا ۲ اپریل ۱۹۴۶ء کو دھلی پہنچے، مولانا کے الفاظ ہیں:

”اس وقت سب سے اہم مسئلہ ہندوستان اور برطانیہ کا سیاسی اختلاف نہیں بلکہ فرقہ داری کے محتوا، اس بات سے کوئی انکار نہیں کر سکتا کہ سمنام ایک جماعت کی حیثیت سے اپنے مستقبل کے باسے میں بہت ہی فکر مند تھے، میں اس سے پر مسلسل غرر کی تاریخ اور اس کی وجہ سے بہت فکر مند تھا۔ میں اس نتیجے پر پہنچا کہ ہندوستان کے حالات کو دیکھتے ہوئے یہاں کا دستور و فنا فرمایا ہے اور اس کو اس طرح وضع کرنا چاہیئے کہ صوبوں کو زیادہ سے زیادہ امور میں خود مختاری حاصل ہو، وفاع، رسائل اور امور خارجہ مرکز کے پاس ہوں۔ اس کے علاوہ معاملات کی ایک ایسی نہرست ہوئی چاہیئے کہ صوبائی حکومتوں پہاڑیں توڑ کر کے پرد کر سکیں۔“

مولانا ۲ اپریل کو کینٹ مشن سے ملے، تو اپنے اس نظریہ کا خاکہ پیش کیا، لارڈ پتھک نے ان سے لہاک اپ نے فرقہ دار مسئلے کا ایک نیا عمل پیش کیا ہے سر کرپس ویرینگ تباہہ افکار کرتے رہے۔ آخر دہ بھی وحدتی کے بجائے وفاتی لائج عمل سے متعلق ہو گئے۔ ۲۳ اپریل کو درگاہ کیتھی کا اجلاس ہوا، کئی ارکان نے جن میں گاندھی جی بھی شامل تھے، اس ایکم پر مولانا سے جرس و قدس کی اور آخر کار قابل ہو گئے، گاندھی جی نے صفا کیا اور سارک باد پیش کی، سردار پٹیل نے کرنی وغیرہ کا سوال اٹھایا تو گاندھی جی نے انہیں مطمئن کر دیا کہ میں کامرکز ہی کے پاس ہونا ضروری ہے اور وہ مرکز کی ایک اساسی ضرورت ہے۔

مشن سے ملاقوں کا سلسہ شروع ہوا اور کئی دن تک رہا پھر ایک وغڈ کے لیے مشن کشیر چالاگیا اور ہاں سے ۲۳ اپریل کو دھلی والیس آیا اور نہ کرات شروع کئے۔ مولانا سے بہت سی ملاقوں میں پھر کانگریس اور بیگ سے لہاگی کرو گئے لکھنؤ کو آگے بڑھانے کے لیے اپنے نمائندے نامزد کریں، مولانا نے سردار پٹیل اور جواہر لال کو سماجی منتخب کیا۔ گاندھی جی کو مشن نے از خود بخوبی کیا۔ ۲۴ مئی کو شلنے میں لکھنؤ شروع ہوئی جو ۲۴ مئی تک

جس سی رہی۔ کچھ بامنابطا اور کئی بے ضابط میتلگیں ہوئیں، آخر طویل مذکرات کے بعد تجدید نظر کا ایک فتح تیار ہوا، سرٹائی نے اسی کو دارالعلوم میں اس کا اعلان کیا۔ مولانا نے ابتدائی ملاقات میں جن تجدید نظر کا خاکہ دیا تھا ایجاد و زادتی پلان برطی حد تک اسی کے مطابق تھا۔

شیخ عبداللہ نے انہی دنوں کمیر چھوڑ د کا اعلان کر دیا۔ ہمارا جتنے انسیں اور ان کے ساتھیوں کو گرفتار کر لیا جو اہر لال نہرو نے صورت حال کا جائزہ لیتے کے لیے کمیر کا عزم کی تو ہمارا جس کی حادثت نے ہندو کمیر میں داخل ہرنے سے رد کا دھنڈت گئے انہیں گرفتار کر لیا۔ ہندستان میں پل پچ گئی، لارڈ ہیوائی و سافت سے مولانا بے پینڈت نہرو سے اس ڈاک پنگلے میں رابط پیدا کیا جہاں گرفتاری کے بعد رکھے گئے تھے۔ مولانا نے ان سے کہا کہ موجودہ حالات میں ان کا کمیر میں رہنا ہر نامناسب نہیں وہ بحثیت خدر میں کمیر کو ہاتھیں لیں گے اور شیخ عبداللہ کو مدد ساتھیوں کے رہا کرائے کے لیے کار دالی شروع کریں گے۔ جو اہر لال پہنچے تو راضی تھے ہرست یعنی کچھ رد دلہ کے بعد مولانا تین دن میں پہنچا کر مان گئے۔ والسرائے نے پہلی طیارہ بسجا اور دو دفعی داپس رکھتے۔

القصہ کانگرس نے انہیم حکومت میں شمول کی تجویز تو تامنکوڑ کی، لیکن وزارتی پلان کو منظور کر لیا، نیگ نے بھی صاد کیا۔ اور اس طرح کانگرس اور یگ اور نیگ نے پلان قبول کر لیا، پلان کا لب لباب یہ تھا کہ:

۱۔ برتاؤی ہند اور ریاستوں کی ایک یونین ہوگی جس کے ہاتھ میں امور خارجہ، دفاع اور رسائل و سائل کے ملکے ہوں گے۔ ان امور کے واسطے رد پیہ حاصل کرنے کا یونین کو اختیار ہوگا۔ جہاں تک دفاع کا تعلق ہے، سارا ہندستان یا ک مقصود ہوگا اور یونین جس حصے کو پایہ گی لکھ دلائے کے لیے استعمال کرے گی۔ تمام فوج یونین کے ماتحت ہوگی، امور خارجہ میں بھی ہندستان ایک ہی مقصود ہوگا۔ رسائل و سائل کے تمام ذرائع مرکز کے تابع ہوں گے۔

۲۔ یونین کی ایک مجلس قانون ساز اور مجلس عامل ہوگی، جو برتاؤی ہند اور ریاستوں کے نمائندوں پر مشتمل ہوگی اور مرکز ہی کے سامنے جواب دے ہوگی۔

۳۔ جو امور ہند وستانی یونین کے پرداز کئے جائیں گے ان کے علاوہ دوسرے تمام معاملات صوبوں کے اختیار میں ہوں گے جن میں مالیتی اختیارات بھی شامل ہیں۔

- ۷۔ ان امور کے سوابوں یونین کے اختیار میں ہوں گے عام اختیارات ریاستوں کے ہاتھ میں ہونگے۔
- ۸۔ صوبوں کو گردہ بندی کا اختیار ہو گا جو اپنی ایک مجلس مقننہ اور مجلس منظہ رکھ سکیں گے ہر گردہ کو یہ حق ہو گا کہ وہ طے کر دے کہ کتنے صوبوں جاتی اختیارات مشترک کر لئے جائیں۔
- ۹۔ یونین اور گردہ کے دستور میں ایک شرط یہ بھی ہو گی کہ کوئی ایک صوبہ اگر یونین یا گردہ کے آئین پر نظر ثانی کرنا چاہے تو اپنی اسمبلی کی اکثریت پر اس طرح کی تجویز پاس کر کے نظر ثانی کر سکے گا۔
- ۱۰۔ دستور ساز اسمبلی ۲۰۵ ارکان کی ہو گی جن میں ۲۱۰ ہندو، مسلمان ۴۰ سکھ اور ۹۳ دیسی یا اسلام کے نمائندے ہوں گے۔ ان کے علاوہ ایک دھلی ایک احمدیہ ایک مارغا ایک بلوچستان اور ایک کورگ کا نمائندہ بھی ہو گا۔ گویا ہر وہ لوگ کے پیچھے ایک نمائندہ ہو گا، سرحد سے کوئی ہندو نمائندہ اور اڑالیس سے کوئی مسلمان نمائندہ نہیں ہو گا کہ دہان ہندو اور مسلمان قلیل المقداد ہیں عام نمائندے سے بیچا ہو گا کہ اپنا صدر چین کے چند بنیادی اور شہری حقوق کا تعین کر کے نام ارکان میں گرد پڑا میں قائم ہو جائیں گے۔
- ۱۔ اسے گروپ میں ۱۶ ہندو اور ۲۰ مسلمان ہوں گے، یہ گروپ یوپی، بہار، سی پی، اڑالیس، بیسی اور بیدراس کے نمائندوں پر مشتمل ہو گا۔
- ۲۔ یہ گروپ میں ۲۶ مسلمان، ۹ ہندو، ۴ سکھ، ۱۱۵ ارکان ہوں گے۔ اور یہ بیخاب، سرحد اور سندھ پر مشتمل ہو گا۔ اس میں بنگال و آسام کے صوبے ہوں گے۔
- ۳۔ سی گروپ ۲۶ مسلمان، ۲۲ ہندو یعنی کل ۴۸ ارکان کا ہو گا، یہ نمائندے دھلی، احمدیہ اور کورگ کے اسے گروپ میں اور بلوچستان کا نمائندہ بھی گروپ میں شامل ہو گا۔
- ہر گروپ اپنے صوبوں کی آئین سازی کا مجاز ہو گا ریاستوں کے ۹۳ ارکان ہوں گے جو ریاستوں کا دستور و ضمیح کریں گے۔ ان نمائندوں کے پرداہ کام آل انتیا یونین کا دستور ہا ناماکا اس کے بعد پھر اپنے پہنچے صوبوں کا گروپ اور دستور تیار کرنا۔ اگر کسی گروپ کی اکثریت یہ فیصلہ کرتی کہ گروپ نہ بنے تو گروپ نہ بنتا۔ دستور کا طے کرنا دستور ساز اسمبلی کے اختیار میں تھا کہ وہ ملک کے لیے کس قسم کا دستور چاہتی ہے۔ دستور ساز اسمبلی کے لیے صرف ایک شرط تھی کہ وہ محول بالا نکالت کی پابند ہو گی۔ اس پلان میں کانگرس کے موافق نکالت جب فیل ہتھ کے:

- ۱۔ کانگرس کا مطابقیہ کامل آزادی تسلیم کر لیا گیا۔
- ۲۔ سارے ہندوستان کے لیے ایک دستور ساز اسمبلی مان لی گئی۔
- ۳۔ ہندوستان کی وحدت برقدار رہی اور ایک مرکز بھی باقی رہا۔
- ۴۔ دستور ساز اسمبلی میں نمائندگی آبادی کے لحاظ سے رکھی گئی۔
- ۵۔ ہندوستان کی اساس ایک قوم پر رکھی گئی اور ہندو مسلم، سکھ تین فرقے مانے گئے۔ اور کانگرس کے خلاف نکات یہ ہنگے کہ:

  - ۱۔ مرکز نکر دو رکھا گیا۔
  - ۲۔ صوبوں کو پلان کے مطابق علیحدہ علیحدہ گردہ بنانے کی اجازت دی گئی، ہندوستان میں ڈبایا تین خانے ہو گئے۔
  - ۳۔ اقلیتوں کو حق دیا گیا کہ کوئی فرقہ دار مسئلہ اس فرقے کی اکثریت کے خلاف ہوتا وہ انڈیون یونین میں پیش نہیں کیا جاسکے گا۔

مسلم میگ کے موافق نکات حسب ذیل ہتھے۔

  - ۱۔ صوبوں کی گردہ بندی کر دی گئی اور بی سی گروپ میں مسلمانوں کی اکثریت کو محفوظ رکھا گی، جو عملہ مسلمانوں کی علمداری میں ہوتے ان میں قطع و بریدہ نہ ہوتی، بنگال میں اسامم شامل تھا جو ہندو اکثریت کا صوبہ تھا لیکن ان دونوں کو ملک کر اکثریت مسلمانوں کی تھی۔ فوج، نا امر خارجہ اور مواد صادرات کے سوا پڑا ست میں صوبے خود مختار کئے گئے۔
  - ۲۔ گروپوں میں صوبوں کی شرکت، اختیاری نہیں بلکہ نرمی قرار دی گئی وہ چاہیں بھی تو ابتداء علیحدہ نہیں ہو سکتے ہتھے۔
  - ۳۔ بی اور سی (علم اسلامان گروپ) اپنے اپنے حلقے کے لیے جس قسم کا آئین چاہیں بنائے ہو۔
  - ۴۔ یہ شرط کسی فرقے کی اکثریت کے بغیر کوئی فرقہ دار سوال یا قانون انڈیون یونین یا دستور ساز اسمبلی میں پیش نہ ہو سکے گا، مسلمانوں کے ہاتھ میں ایک زبردست حریب اور بالغاقاً دیگران کے تحفظ کا ایک ویسقہ ہتھا۔
  - ۵۔ صوبوں کو یہ حق دے دیا گیا کہ دس سال پہلے وہ دستور پر نظر ثانی کر سکتے اور ہندوستان سے علیحدہ

ہونے کی تحریک پیش کر سکتے تھے۔ بالفاظ دیگر دس سال بعد کاملًا علیحدگی ہو سکتی تھی اور یہی پاکستان تھا۔

سلم بیگ کے خلاف نکات ذیل تھے۔

- ۱۔ مسلمانوں کے علیحدہ قوم ہونے کا نظری تصور تسلیم نہ کیا گیا۔
- ۲۔ دو دستور ساز اسمبلیاں نہ بنائی گئیں۔

۳۔ ملک تقسیم ہونے سے محفوظ رہا۔

۴۔ کوئی ساصویہ میں صوبے سے چاہیے اگر جو سکتا تھا، سلم بیگ کو مرکز میں نہ ساوی نمائندگی دی گئی تا ایک ہماری بلکہ ۲۵ فیصد سے بھی کم یعنی ۵۸ کے ایوان میں صرف، اسلامان تھے، ۴۲ فیصد۔ مکن سخانا نمائندگی کے بعض خلاپر ہو جاتے اور بعض دوسری تباہیں جو بعد میں تقسیم ملک کی تھی ایکم کے باعث قل انسانی کے ایک طریق و دوسرے ہنگامے پر منج ہوئیں کبھی پیدا ہی نہ ہوتیں۔ اگر انگریز سلم بیگ کے زمانہ باہم گزناکات سے دوستہ فضایں کرنی چل تلاش کرتے ہیں کہاں کبھی غلطی سے کاس کا انگریز ذمہ دار تھا اصل ذمہ دار وہ راہنمائے جو اپس میں صفت آرا تھے۔ لیکن انگریزوں کے ایوارڈ پر بھی کہے جائے تھے۔

وزارتی پلان کی تصدیق کے لیے آل انڈیا کا انگریز میٹینگ کا جلاس ہے جو لانگر کو بیسی میں طلب کیا گی۔ جو لانگر کو رکھ کر کیتی کاجنبہ ہوا، چونکہ اشتراکی خیال کے روگ پلان کی شدید مخالفت کر رہے تھے، اس لیے پلان کی منظوری سے متعلق درکاٹ کیتی کی قرارداد مولانا کے حوالے کی گئی، سو ششون نے اجلاس میں شدید مخالفت کی۔ بولا نے جو اپنی تقریر کی اور یہ اسی کا سر تھا کہ محمد وہ سے چند اشتراکیوں کے سوا قرارداد بھاری تقریت سے پاس ہو گئی۔

لارڈ پیٹھک لارنس اور صرکرپس نے مولانا کو مذکور سے مبارکباد کے تاریخی کہانیات مذکور سے پلان پر آل انڈیا کا انگریز میٹنگ نے صاد کیا ہے لیکن مشہور مصنوع یہ ہے کہ

ماورچے خیال مرفک درج پر خیال

پنڈت جواہر لال نہرو نے، اجنوری، ۱۹۴۷ء کو لکھتے ہیں پس کافرنس سے خطاب کرتے ہوئے

یہ سوال کے جواب میں کہا کہ

”کانگریس و سوور ساز ایمیل میں اپنے تئیں معابدہ کا پابند نہ کچھ گی جس قسم کے علاوه پیدا ہوں گے ان کے مطابق آزاداً فصلہ کرے گی۔“

پرلس والوں نے کہا:

”تو گویا کیبینٹ مشن پلان میں ترمیم کی جاسکتی ہے۔“  
جو اہر لال نے کہا:

”ہم نے صرف دستور ساز ایمیل میں شرکت کا معابدہ کیا ہے، لیکن ہم کیبینٹ مشن پلان میں تبدیل اور کمی بیشی کرنے کے مجاز ہیں۔“

مولانا نکجھے ہیں:

”جو اہر لال کا یہ بیان غلط تھا ہم نے تسلیم کر دیا تھا کہ مرکزی حکومت وفاقی ہو گی۔ صرف یہ ملکے مرکز کے ماتحت ہوں گے یہ صحیح ہے تھا کہ کانگریس اپنی مرخصی کے مطابق کیبینٹ مشن پلان میں چوتھی ترمیم چاہتی تھی۔ وہ دوسرا جماعتیں کی رعنائی کے بغیر کوئی تبدیلی کی مجاز نہ کھلتی۔“

قامہ اعظم نے پنڈت جی کی ان نصر مجاہت پر فوراً ہمی ایک بیان میں اعلان کیا کہ جو اہر لال کی اس قریض سے صرف حال پرداز گئی ہے۔ چنانچہ، جو لالی گولیگ نے بھی میں ایک اجلاس منعقد کیا، جس میں پنڈت جو اہر لال کے اس بیان کو نیز بحث لائے اور زاری پلان سے متعلق یہیگ کی منظوری منسوخ کرو یہ پاکستان کے مطابق کا اعادہ کیا اور حصول پاکستان کے لیے ڈائریکٹ ایکشن کی تحریز منظور کی، مولانا پنڈت جی کے اس بیان سے سخت پریشان ہوئے، انہوں نے محسوس کیا کہ ان کے مذکرات کا حاصل اکارت جا رہا ہے تو ۸ اگست کو کانگریس و رنگریزی کا اجلاس بلا رایا اور زاری پلان کی توہین کا درکانگریکٹی سے دوبارہ اعلان کرایا اور یہیگ سے استرداد و اپس لینے کی خواہش کی مقامہ اعظم نے کانگریس کی توہین فرار وہ کو تسلیم کرنے سے انکار کیا۔ ان کا بیان تھا کہ کانگریس انگریز کی موجودگی میں اس قدر جلد رائے تبدیل کرنی ہے تو انگریز کے چلے جانے پر اس کا طرزِ مغلیہ ہو گا، وہ اس وقت بھی اپنی پالیسی اور پلان میں حسب مشاعر تبدیلی لاسکتی ہے۔“

ادھر ۶ اگست کو دو اسرائیل نے پنڈت جو اہر لال نے کو اسرائیل گورنمنٹ بنانے کی دعوت دی، ۱۵ اگست کو

کانگریس نے دخوت پر صاد کیا، پنڈت جی نے قائدِ اعظم کو دعوت شمول دی۔ انہوں نے انکار کیا، پنڈت جی تھم کے مکان پر گئے میکن وہ رانی نہ ہوئے۔ گویا نے ڈائریکٹ رائشن کا مطلب واضح نہ کیا تھا، میکن سال کی مسلم لیگ نے دس دن کی تعطیل نام کا اعلان کیا۔ ابھی کانگریس نے انظام گورنمنٹ فائم فی کمپنی کو بگلی پریس ہندو مسلم فنادیت کا لاوا پھٹپڑا اور جو چھپ دن سوچائی گورنمنٹ نے چھپی کامقری کیا تھا عین اس روز گلکتے میں تھاں بقل اور آگ کا طوفان اٹھایا۔ سینکڑوں جانیں صالح ہوئیں۔ بزرگوں زخمی ہوئے اور کروڑوں کی جایizada صلیڈ کی گئی۔ سب سے زیادہ نقصان مسلمانوں کا ہوا۔ انہیں پکڑ پکڑ کے آگ کے لاوا میں جب دیا گیا۔

ایک ناریکنی سرگزشت میں دیا سات پر اعتماد نہیں کیا جاسکتا۔ تاہم یہ واقعہ ہے کہ مسلم لیگ نے اسلام کے متعلق اپنے مطالبے کا احیا کیا تو اس کے پس منظر میں کوئی ایسی بات مزروع تھی جس سے قائدِ اعظم ویشین ہو پکا تھا کہ پاکستان پر اصرار کیا گیا تو بن کر رہے تھے کہ راقم نے اس زمانے میں بعض مشرکوں را ذمہ دار تھا اور اپنے سنتی تھیں جو لوگ تائیریخ بزار ہے سئے جب سک وہ خود زبان دلکم پر رہ لائے کچھ مشکل تھا۔

مولانا ۱۹۲۹ء سے ۱۹۳۴ء تک سات سال کانگریس کے صدر رہے اور آئندہ صدر رہنے کے شخص تھی مذوبوں کی راستے سے اتفاق نہ کرتے ہوئے انہوں نے ۱۹۲۹ء اپریل ۱۹۲۹ء کو پنڈت جواہر لال کا حکم صدارت کے لیے تجویز کیا اور وہ کانگریس کے صدر ہو گئے؛ انہی کے معرفت ہیان یہی کی وجہ سے کہ مذہاری پلان کو مسترد کیا تھا۔ مولانا نے اپنے سوانح میں افسوس کیا ہے کہ انہیں صدارت سے الگ نہ کھلا پائی ہے تھا، لیکن صدارت سے کنارہ کیا تو نظر یہ ظاہر اس کے درجہ سنتے مثلاً:

۱۔ مولانا است برس سے کانگریس کی صدارت پر نائز تھے۔

۲۔ انہوں نے وزارتِ اشیاء سے ہندوستان کی آزادی کے مسئلے پر گفتگو کی، لیکن شاید ان کے تحت الشور میں یہ حضور تھا کہ مسلمانوں کی واحد نمائشی سے متعلق مسلم لیگ کے اصرار کی سیاسی ذمیت کچھ ایسی ہے کہ کانگریس کی صدارت پنڈت جواہر لال کو منتقل ہو تو بہتر ہے سڑ جانش کی سیاسی زبان میں جواہر لال ہندوستن تھے۔

۳۔ سڑ جانش مولانا سے بات ہی نہ کرتے تھے۔

۴۔ ان کی سیاست کو مسلم لیگ کے اجتماعی غیظ نے عوامی اعتبار سے بحمد صدر پہنچایا تھا کہ مسلمانوں میں

ان کی آواز اکثریتی اعتبار سے کردار تھی اور ہندوؤں کے نزدیک وہ بہر حال سامان تھے۔

۵۔ وزارتی مشن تو اپنا منصوبہ ایک پلان کی شکل میں دے کر جا چکا تھا۔ لیکن فارڈ ماؤنٹ، بینش کی آئندگی کے بعد مولانا صدارت شاید اس کے لیے موزوں نہ تھی۔

۶۔ کالکٹس کی عمومی فسناکوڑیتی اعتبار سے مسلم لیگ نے ایک ایسی راہ پر ڈال دیا تھا کہ ہست نیشنلٹ ہندو بھی اکثریتی اعتبار سے سوچ کے ذریعہ داری دارے میں چند گئے تھے اور وہ لگ کر لیٹی کئے بیشتر ارکان اسی سُنّت پر طوعاً یا کرہا غور کرتے تھے۔

۷۔ سروار پٹیں ہاتر پر مولانا کے خلاف سازشی طائفہ بھاڑا۔

۸۔ مسلمانوں کے خدشات کا ازالہ کرنے کے لیے مولانا اور لگ کر لیٹی میں یعنی تجاویز کے عوک تھے کہ مسلمانوں کا اعتماد ان سے بحال ہو سکتا ہے وہ تجاویز کا لگ کس کی مجلس عاملہ کے نزدیک نافذ ہو جائے۔ اس باب میں اکاؤنٹ ارکان ہی مولانا کے حامی تھے۔ واقعی امر یہ ہے کہ مولانا نے دستوری تھے میں مسلمانوں کے لیے تحریفات کا بوج منصوبہ تیار کیا اس پر کاندھی جی نے مولانا سے کہا تھا کہ اس سے پاکستان مان لینا بہتر ہے، ہونے والے اپنی توصیحات پیش کیں۔ تو کاندھی جی نے اس سے کہا کہ آپ کا ذہن ہی ہے تو آپ کی جگہ لیگ میں ہے آپ کا لگ کس سے مستفی ہو کر لیگ میں چلے جائیں۔

اوھر لیگ نے اس ایک سال میں مولانا سے وہ برداشت کیا کہ اخلاق و شرافت الٹ نگاہ پر لے لے کر مولانا سے ہندو ڈھنہن اجتماعی طور پر مذہب کے فائدے پر تھا اور لیگ نے مسلمانوں کو ان سے اس قدر برگشتہ کر دیا تھا کہ مولانا ان کے نزدیک سیاست متروک و مغضوب ہر کچھ تھے۔

انہر مگر گورنمنٹ قائم ہوئی تو مولانا کی تجویز پر ایک پارسی ناشدہ بیوی کیا گیا لیکن اس کا انتخاب سروار پٹیل پر چھپوڑ دیا گیا۔ انہوں نے اپنے بیٹے کا ایک دوستی پرچ سی، بھا بھا تجویز کیا لیکن وہ انتخاب غلط ثابت ہوا۔ اس کو چند دن بعد کا بینہ سے الگ کر دیا گیا، اس کی جگہ ایک دوسرے پارسی ڈاکٹر جان سٹھانی کر نتخب کیا گیا جو کانگریسی ترقیاتی حکایا لیکن اس عہدے سے کے لیے موزوں تھا۔ مولانا پر زور دیا گیا کہ انہر مگر اس میں آجاییں لیکن کاندھی جی کے اصرار اور پنڈت جی کی استدعا کے باوجود وہ تیار نہ ہوئے اپنی بھر امتحن علی کو سمجھا دیا۔

مسلم لیگ ابتدا شامل نہ ہوئی اس کو غصہ بھی سخا اور مالیوسی بھی، علاوہ بریں تک پھر میں بھی اور بے صیغہ بھی۔ آخر لارڈ دیول کی تحریک پر ۵۰ اکتوبر کو مسلم لیگ انعام کو نہست میں شامل ہو گئی۔ مولانا نے یہاں بحدی کیا کہ مسلم لیگ کے تمام وہ اندیشے جنہیں حق بجا شہ کیا جاسکتا ہے۔ کیفیت مشن کی تجویز سے دور ہو جاتے ہیں۔ مگر مولانا کی آواز لیگ کے تزدیک قابل اعتبار ہی نہ ملتی۔

فائدہ انعام نے انعام کو نہست میں نواب استعیل میر بھٹی اور خواجہ ناظم الدین کو شامل کیا۔ مولانا کے تزدیک اس کا بہبیس یہ ہر دو کا خود راستے ہرنا اور ان کے سیاسی فہرم کی بھٹکی سخا اور جنگیدہ نامہ منشی کا انتباہ لیکے اس دھوکے کی نفع تھا کہ وہ مسلمانوں کی تائید ہے وہ ایک شیڈول کاست کی نمائہ ہے یہ زندگی ہوئی ہے مولانا لکھتے ہیں کہ :

”ریفع احمد قدواری کی تجویز پر مالیات کا محکمہ لیگ کو دینے پر غور کیا گیا تو سردار پٹلی نے اس تجویز کو غیرت سمجھا اور اس کی پڑوڑ تائید کی۔ میونک سردار وزارت داخلہ پسند پاس رکھا چاہیتے تھے۔ ان سے کہا گیا کہ مالیات لیگ کے حوالہ کی گئی تو پڑھی متكلمات کا سامنا کرنا پڑے کہ اس پڑھ پٹلی کا جواب تھا کہ لیگ اس محکمہ کو سنبھال نہیں سکے گی اس لیے وہ اسے منظور نہیں کرے گی۔ چودھری محمد علی جو مالیات کے شعبے میں سچے ہوئے نے فائدہ انعام کو مشورہ دیا کہ مالیات کا محکمہ قبول کر لیں۔ یہ ایک بڑی اور بنیادی چیز ہے：“

مولانا لکھتے ہیں کہ :

”مشیریافت علی کے پس منظر میں چودھری محمد علی نے وزارت مالیات کی مچان سے کانگریس کو ایسا زیچ کیا کہ کانگریس نے محسوس کر لیا کہ مالیات دے کر اس نے بہت سخت غلطی کی ہے۔ لیگ اور کانگریس میں ہو ہکڑا دھکا وہ مالیات کا شعبد دے کر تلنخ ہو گیا۔ سردار پٹلی کو معلوم ہو گیا کہ اس شعبے میں مسکونی کے بغیر وہ ایک چڑپسی بھی نہیں رکھ سکتے۔ یافت علی ان کی تجویز پر علم پیدا ہیتے یاں کو اس طرح حکم دیتے کا صورت ہی بدل جاتی۔ دفاع کا محکمہ لیگ اور کانگریس کی نزاع کے باعث بلدیو سنگھ کو دیا گیا۔ اس علی کے چھوٹے چھوٹے واقعات اور اس بڑھاتے رہے، انگریزی نوجیں و تیرستائی علات پر پہنچا۔ امریکی مکتبیں، جواہر لال نے آرڈر دے کر روک دیا اور رخان بھائیوں کی دعوت پر ذاتی مشاہدے کیلئے برصغیر گئے، بعض دوسریں میں مالیات کے فرمانداری بھیان کو محسوس کرے ہوئے روکنا چاہا، والسرائے نے

بھی بھی مشورہ دیا یکن پنڈت جی نے اپنے پیشے تو یگ کے جم غیر نے سیاہ جبندیوں سے ہتھیار کیا اور سخت مراحت کی، قبائلی علاقے میں گئے جہاں انگریزی فوج کی بمباری رکوانی تھی اور انگریز اس علاقے کو ہمیشہ اپنی جگلی مشقوں کے لیے استعمال کرتا تھا تو جہاں سرکاری ملکوں نے راستوں میں پھراؤ کرایا تھا واقعات معمولی نہ تھے، ظاہر ہے کہ اس سے ہندوؤں میں شتعل ہوتا تھا۔ وزیرستان پہلی بغاٹ غظیم سے انگریز کی جگلی مشقوں کا میدان تھا۔ جب بارود کی طبعی عمر ختم ہونے لگتی تو اس علاقے میں آزمائشی تجربے کے بعد ستر پر پل پہلے انگریزی فوج میں بھرپور ہوئے تو جہاں کی مشقوں کے لیے اسی علاقے میں آئے تھے۔ لاسڈ دیلوں ان ملکوں اور افسروں کو مزدیسیت کے حق میں تھے جو اس ظاہر سے و مجاہر سے کہ فتنے تھے یکن پنڈت نہرو نے معاف کر دیا۔ درکبا کہ اس سے کوئی فائدہ نہیں۔

یگ اور کانگرس کی آدیزش کے تیز ہونے اور وزارتی بلان کے سڑکتے جانتے پر مسٹر ایٹلی نے لاسڈ دیلوں کے علاوہ جانپیں کے ناخداوں کو لندن بلوایا، پنڈت نہرو تو لندن جانے پر کامادہ نہ تھے لیکن لاسڈ دیلوں نے موہما سے رتواست کی اور سوہنے نے پنڈت جی کو راضی کر دیا۔ چنانچہ کانگرس کی طرف سے پنڈت جی، سکھوں کی طرف سے بلدوں سنگھ اور یگ کی طرف سے فائد اعظم اور نیافت علی لندن کے ۳ سے ۴ سو سو سو لفڑکو ہوئی لیکن کوئی نتیجہ برآئی نہ ہوا، سکھوں کا تھا۔ مسٹر گورپی ناخدا بارود ولائی پیٹ مسٹر اسام بغاٹ سے الماق کے خلاف تھے، ان کا خیال تھا کہ ہم شروع ہیں میں اگر ہو سکتے ہیں مصروف جماں کہتے تھے کہ آئین سازی کے بعد علیحدگی ہو سکتی ہے، یعنی اختلاف لندن کے ذاکرات میں بھی زیر بحث رہا۔ مولانا لکھتے ہیں کہ:

”اس بارے میں مسٹر جناح کے دخوبی میں فاصلی محنت تھی۔“ وہ سب کو وزارتی شن نے یگ کے پیغام کو درست قرار دیا لیکن یگ کانگرس کے اختلاف جوں کے توں بھی رہے۔

۱۹۷۶ء کو مجلس دستور صدارت اسلامی کی صدارت کا سوال پیدا ہوا، جو اپریل اور سردار پہلی نے مولانا پر زور دیا کہ وہ صدر بن جائیں لیکن مولانا رضی نہ ہوئے، بالآخر جنرل پرشاہ کو مدد بنا یا گیا۔ اب کامنچی جی نے اصرار کیا اور جواہر لال بھی مصروف ہوئے کہ مولانا دوڑت میں شریک ہوں۔ چنانچہ مولانا مختار قیمی کے وزیر ہو کر شامل ہو گئے۔

مولانا لکھتے ہیں کہ:

”لیگ اور کانگریس کا اختلاف بڑھتا ہی جا رہا تھا اور لیگ کے اراکان قدم پر رکاوٹیں پیدا کر رہے تھے۔“

یاقوت علی کا بجٹ بنظاہر کانگریس کے ان معاشری نظریات کے حق میں تھا جن کا اخبار پہنچت جو اہر لال نہر و مختلف اوقات میں کرتے رہے تھے لیکن اصل اس سے کانگریس کو زریح کرنا مقصود تھا، مزدوار پیش اور راجگیر پال آپ کی بحث کے سخت خلاف تھے۔ وہ چاہتے تو اسی وقت تعطل پیدا ہو سکتا تھا لیکن مولانا نے صاحبوں کو سمجھایا کہ بحث کانگریس کی اعلان کردہ پالیسی سے قریب ہے، ہمیں اصول نہ تو پڑنا چاہیں۔ بلکہ بحث کاشت دار جائزہ لینا چاہیئے۔

دو نوپاریوں کے اختلاف فرقہ اور فسادات نے اس حد تک نہیں کر دیئے تھے کہ سوں دارہیں تو سو لوار کی فضام موجود تھی۔ مسٹر ایٹلی وزیر اعظم انگلستان چاہ رہے تھے کہ ہندوستان کی آزادی کی تحریر کرنے مقرر کی جائے۔ ملکن ہے اس طرح جانبین کو جوش آجائے، مگر لارڈ ولیوں پہلے فسادات کی فضاظیر کرنے اور جانبین میں مقابہست کے خواہاں تھے، اختلاف اس حد تک پہنچا کہ لارڈ ولیوں نے والسرائیلی سے استعفی دے دیا، مولانا کہتے ہیں کہ :

”انگریز چاہتا تو اور دس سال تک حکومت کر سکتا تھا۔“

مردار عبد الریب نژاد نے بھی راقم سے کہا تھا کہ تم پاہتے تھے انگریز ابھی بھر جائے مگر وہ خست ہونے کی بھان چکا تھا اور کسی طرح بھی بھر نے کے نہیں راضی تھا۔

لارڈ ولیوں مسٹر ایٹلی سے اختلاف کی بنا پر استعفی دے کر جا رہے تھے۔ تو مولانا نے ایک بیان عیں ہندوستان سے متعلق ان کی خدمات پر اظہار تحسین کیا، اور مبارک باد دی کہ ان کی ساعی سے بر عظیم اپنی منزل تک پہنچا چکا ہے۔ مولانا کہتے ہیں کہ پہنچت ہزار اور ان کے بعض سماحتی لارڈ ولیوں کو پسند نہیں کرتے تھے۔ لیکن یہیں نے ان سے متعلق بیان دینا اپنا فرض سمجھا۔ ولیوں نے کامیڈی کی صدارت کرتے ہوئے مندرجہ تھت کلامات کیے کہ :

”میں ایک بہت ہی مشکل وقت میں والسرائیے بناتھا، میں نے اپنی ذرداری کو پور کرنے کی امکانی کو شکش کی، اب ایسی صورت پیدا ہو گئی ہے کہ مجھے مستعفی ہونا پڑا ہے تا اینہے بندا گئی کہ اس میں پر میرا استعفی دینا بمحض تھا یا نہیں۔ بہر حال میری آپ سے درخواست“

ہے کہ بحثت میں کوئی فیصلہ نہ کریں، اپنے لوگوں نے میرے ساتھ جو تعاون یاد کیا، میں شکر کر دے ہوں۔<sup>۲۴</sup>

اتا کہا اپنے کاغذات سنجاۓ اور سانحہ کر چلے گئے پھر درمرے ہی دن دھلی سے روانہ ہو گئے۔ ان کی جگہ لارڈ ماڈٹ بیٹھ کا تقریر ہوا۔ وہ مٹا ہی خاندان کے فرد تھے اور انگریزی فوج میں امیر ابھر۔ مسٹر ایٹلی نے انہیں ۳۰ جون تک اختیارات منعقد کر دیئے کی ہدایات دے کر روانہ کیا۔ وہ ۲۵ مارچ کو ڈھلی پہنچے اور ۲۶ مارچ کو اپنے غیرے کا چارج لیا۔

مولانا نے ان سے کہی ملاقاتیں کیں اور زندگی دیا کہ وہ کانگریس اور لیگ کے مقابلے کو ختم کرنے کے لیے سمجھوتے کی شواہیں۔ مولانا چاہتے تھے کہ ماڈٹ بیٹھ مقامہت کی راہ لکائیں، لیکن جو اہر لال اور سردار پہلی متفق نہ ہو سکے، ادھر لک کے حادث خرابی کی انہیا پر تھے، حادث کا نقشہ بھی مخدوش ہو چکا تھا۔ ہندوستانی افسروں کے فرقہ وار ذہن میں بیٹھ چکے اور کام نہیں کرتے تھے۔ بلکہ خرابی کا باعث ہو رہے تھے۔ انگریز افسروں کا فیسے ہی جی نہیں لگ رہا تھا وہ جانتے تھے کہ جا رہے ہیں انہذا ان میں کوئی سی دلچسپی نہ رہی تھی۔ ماڈٹ بیٹھ نے تعمیر کی شواہی۔ انہوں نے سب سے پہلے سردار پہلی کو تعمیر پر تباہ کیا اور وہ بحثت قائل ہو گئے کہ پاکستان کو دو ٹکڑے دے کر وہ ایک عظیم ہندوستان کے نامک ہو جائیں گے۔ پنڈت جواہر لال بھی ایک آدمدہ میں تعمیر پر راضی ہو گئے۔ انہیں ہموار کرنے میں لارڈ ماڈٹ بیٹھ کے علاوہ لیڈی ماڈٹ بیٹھ اور سردار پہلی کا ماتحت تھا، ان کے علاوہ کرشنا سین ان کے مشیر تھے۔ مولانا کے نزدیک میں غلط مشورے دیتے تھے۔

مولانا تعمیر کو ہوناک خیال کرتے تھے۔ ان کے نزدیک تعمیر ہندوستان کا نیا سماں تھا اور مسلمانوں کے سے کامل بھی نہ تھا کہ پاکستان نہ تو مار سے ہندوستان کے مسلمانوں کا گھر ہو سکتا تھا، کہ مسلم لیگ نے اپنے بارہ عہد پالنکیں کی بدولت ان سب سے دوڑ لیتے تھے، اور نہ پاکستان وہندوستان بٹوارے کے بعد اپس میں دوست ہو سکتے تھے، مولانا کے نزدیک اصل منادر فرقہ داری نہیں سماشی تھا اور اختلافات جماعتیں کے درمیان نہیں طبیعتیں کے درمیان تھے۔ مولانا نے اپنے ساتھیوں پر زور دیا کہ اس کا آخری نتیجہ مفید نہ ہو گا۔ نفرت بالآخر یا ہمیں جنگ کا سر آغاز ہو گی۔ جو چیز نفرت پر بن رہی ہے اس کے متعلق کوئی ثابت رائے قائم کرنا مشکل ہے، کوئی نہیں کہہ سکتا کہ ان جسم کیا سوچا، دلوں کے مابین

ہمیشہ ذہنی رہائی رہے گی۔ لیکن سروار پیلی قسم پر مل پکھے تھے اور علی الاعلان کرنے لگے تھے کہ ہندوؤں اور مسلمانوں کو ایک سا تھر کھانا نامکن ہو چکا ہے۔ جواہر لال قسم ہیں چاہتے تھے لیکن ان کے نزدیک بھی اب کوئی دوسرا حل نہ تھا۔

مولانا لکھتے ہیں کہ :

”میں قسم کے ہمیشہ خلاف تھا کیونکہ میرے خیال میں مسلمانوں کے لیے اس میں ہر اعتبار سے خسارہ تھا۔ بلکہ ان کا وجود خطرے میں پڑتا تھا اور میں پھیل مال کے اندر راندہ قسم کے مر جھا جانے کا امکان تھا۔“

مولانا کا ذہنی تصور سے رجوع کیا انہوں نے مولانا سے کہا کہ قسم میری لاش پر ہو گی اور کالگرس میری لاش بھی پر قسم کر سکتی ہے؟ اسی دن اور اس کے بعد مزید دور مذکون ذہنی جی لارڈ ماونٹ بیشن سے ملے، پھر سروار پیلی سے ملاقات کی، ہر اکیاب ہوا کہ کا ذہنی جی بھی قسم پر راضی ہو گئے۔ اس دو دن میں قسم کو رد کرنے کے لیے مولانا سے کتنی تجویزیں سوچیں، لیکن ماونٹ بیشن مقتدر تھا۔ مولانا بے بس رکھے۔ بلکہ قسم کے مسئلے میں اس کی ہمینوا ہو چکی تھی، ہر دو سروار پیلی کے بعد کسی اور شخصیت کے رد و قبول کا سوال ہی نہ تھا۔ لیکن کامطا برپی قسم تھا۔ اور وہ مولانا سے بات پیش کے لیے تیار ہو گئی۔ لارڈ ماونٹ بیشن نے قسم سے متعلق اس طرح کا خاکہ تیار کیا، جس میں پنجاب اور بنگال بھی قسم کرنے گئے۔ مولانا نے ان سے مل کر قسم کو رد کئے پر زور دیا، اور وزارتی پلان کو بہترین عمل قرار دیتے ہوئے دلائل بیان کئے، ماڈلٹن نے بظاہر مولانا سے اتفاق کیا لیکن اندر دن خانہ وہ قسم کا پلان لے کر اس کی توشیت کے لیے ۱۸ ہی کر لفڑیں گیا اور ۳۰ ہیئی کو دعیٰ آگیا۔ اس نے ۲۰ جون کو کالگرس اور لیگ کے نمائندوں سے گفتگو کی اور ۲۱ جون کو پاپسٹ پلان کا اعلان کر دیا۔ اس پلان سے ہندستان ہی نہیں پاکستان بھی قسم ہو گیا۔ اس میں بريطانی سلطنت کی ایک فاص حکمت علیٰ تھی وہ بزرگی میں اپنے معاشری و سنتی تحفظات چاہتی تھی اور وہ اس طرح اسے حاصل ہو جاتے تھے۔ کالگرس و دلکشی نے ۲۰ جون کو اس پلان پر غور کرنے کے لیے اجلاس طلب کیا جس میں صوبہ سرحد کے مسئلے پر غور کیا گیا کہ عمر بھر کی مشترک جدوجہد کو تیاگ کر صوبے کو نظر انداز کر دیا گیا ہے۔ کامنہ شی جی کی ماڈنٹ بیشن سے ملاقات کے بعد خان عبدالغفار خان قائد اعظم سے ملے لیکن پاکستان بن جانے کے بعد ان سے خان وزارت اور خدا تعالیٰ خدمت گاروں سے جو سلوک ہوا وہ

اٹھہ من اشنس ہے۔

اس تقسیم پر ۲۴ اگوست ۱۹۷۶ء کو آل انڈیا کانگریس کمیٹی نے صادق کیا۔ مولانا نے تقسیم کو ایک سیاسی عادت سے تعبیر کیا، اور اپنی تفہیدی تقریر میں کہا۔

”پانی پر چھپڑی رکھ دینے سے ایسا معلوم ہو سکتا ہے کہ وہ دو حصوں میں تقسیم ہو گیا ہے لیکن پانی جوں کا توں رہتا ہے اور چھپڑی کے ہٹتے ہی ظاہری تقسیم غائب ہو جاتی ہے۔“

سردار پٹلیل نے مولانا کی تقریر پر اتفاق و فنا کرتے ہوئے ان کے بنیادی نکات سے اختلاف کیا اور وہ میں کہا کہ مکار کے موجودہ حالت میں سائل کا صرف یہی ایک صحیح اور مضید عمل ہے۔ سردار پٹلیل دیکھ رہے تھے کہ ان کے ہاتھ میں ایک عظیم ہندوستان آ رہا ہے آخوند ۲۹ مبروں نے تجویز کے حق میں اور پندرہ نے تقسیم کے خلاف ووٹ دیا اور اس طرح تجویز منظور ہو گئی۔ کہا گیا کہ دو نسلکتوں کی اقتیانیں ایک دوسرے کے لیے ہمارت نامہ ہوں گی، انہیں بعض یا ساست داؤں نے یہ غماں قرار دیا، لیکن مغربی پاکستان سے تمام ہندو نسلکال دیتے گئے اور مشتری پاکستان میں ایک بڑی تعداد رہ گئی۔ ان کا ذہن گھاست میں رہا۔ جنرل سیجی خان کی ہدا یہ میسٹر پری شرقی پاکستان میں مغربی پاکستان کی ذرخ کا ایک بلاشبہ ایک دردناک سانحہ تھا، پتختہ مشرق پاکستان ختم ہو گیا۔

غرض ۱۹۷۶ء میں اس ذہنی فضنا کا بدینی رو عمل ۱۹۷۶ء کے وہ ہپولنک فسادات تھے جو ہمدرگر ہوتے گئے۔ لکھتے ہیں مسلمانوں کا قتل عام ہوا، تو فوائلی ہندوؤں کے لیے میراں ہشہ ہو گیا، اس کا رد عمل بہار میں ہوا۔ راقم نے مولانا کے سب ارشاد بہار کے فسادات میں تاثریں کے لیے ڈریٹھ ناہمک خدمات انجام دیں اور خطرناک سے خدا کا عذاقوں میں جا کر مسلمانوں کو نکلوایا، ان کی پہ شمار آبودوں کو برآمد کیا۔ فساد کیا ہے قیامت صفری کا نقشہ تھا، سلطان جوانوں کو مرت کے گھاٹ آئا گیا، بورڈھوں کو روندا گیا، جوان عورتیں اٹھا کر اچھوتوں میں باشت دی گیں، مکانات جلا دیتے گئے، بسپے اور بچیوں کو مسجدوں کی دیواروں پر کیلوں سے ٹھونک دیا گیا۔ تقریباً ہر مکار کے اندر ایک کنوں تھا، جس میں عورتوں کی لاٹوں کے ڈبیر تھے ستم یہ کہ اس فساد کو خود کانگریس کے تنگیشنی رہنماؤں نے منظم کیا۔ مشاہستر انوگر انارائن وزیر مالیات بہار اس کے تنظم تھے، وہ غالی قسم کے ہندو، انتہائی فرقہ پرست اور صوبے کے وزیر اعلیٰ عظیم سرکرشن ہنہا کے دیوبنت تھے، سہنا ایک سچانیشنست تھا، لیکن الگرا اسہنا کو ہچاڑ کر خود وزیر اعلیٰ ہونا چاہتا تھا۔ افسوسناک پہلو

یعنی کہ بابوہ احمد رضا شاد نے اس بولناک فساد سے اغماض کیا۔ جبے پر کاش نداران طرح دے گئے ہےں اسی  
تھیں اذوقت مولانا کو مطلع کر دیا۔ ان دفعوں ہم دھلی ہی میں تھے۔ مولانا نے شیخ حامد الدین اور علامہ کو بلوایا  
جس سبھار میں مسلمانوں کی خون سے ہولی کیتی جانے کی تیاری سے ہٹا کر تے جوستے ہتھیا کہ تو انکھی کا رقد غل  
صلد میں ہو گا۔ اس کا منظوبہ بن چکا ہے۔ ایک تو تو انکھی میں جو کچھ ہوا اس کی مذمت کر دوسرے اعلان کر  
ووہ آپ ایک بڑا دست سے کرو انکھی کے مظلوموں کی مدد کے لیے جا رہے ہو۔ اور فوراً چلے جاؤ۔ شیخ  
صاحب نے حاجی بھری۔ مجھے مولانا نے ایک نذری کام کے لیے لاہور بھجوادیا۔ شیخ صاحب کسی وجہ  
سے نہ جاسکے، مولانا کا خیال تھا کہ اس طرح شاید وہ گاندھی جی کو بہار کے موقع فساد سے مطلع کر کے ایک  
کوہ مدنیں پڑھیا گیا بھجوادیں گے لیکن شیخ صاحب کا بیان یا اعلان نہ آ سکا، تو الحکمۃ بخط بدلتی ہوئی  
صیوفیت حالات خراب سے خراب ہو گئی۔ بھار میں مسلمانوں کا خون لکھا کاپانی ہو گیا، انسان مولیٰ گاہر کی طرح  
کاٹ دیتے گئے، مولانا اڈکرہ ہاں پیچھے اور کئی متاثرہ متعاقبات پر گئے۔ خریگل عصیتوں کا ذہن مسلمانوں کے خون کی پوچھی  
اور عزتوں کے انعام کا تاشاد میکھ سکتا اور دیکھ رہا تھا۔ مگر اسے مولانا آزاد یا کسی بھی نیشنل سلمان کی ایسا  
خوارہ نہیں۔ بھار کے یگل زمان پرے درجے کے نگول اور بزول تھے لیکن مسلمان ان کا شکار ہو کر  
مجھی ان کی داغداہ سیرتوں پر بھروسہ کرتے اور وہ ان کو استعمال کر رہے تھے۔

ملک خضر حیاتِ لڑائی نے مارچ ۱۹۷۲ء میں استعفیٰ دیا تو پہنچا بیس فساد شروع ہو گیا۔ گیلانی  
لٹار سنگھ نے ماسٹر تارا سنگھ کے ہمراہ اسی میں کے باہر کرپاں لہرا تے ہوئے اعلان کیا کہ پاکستان قائم نہ  
ہو گکا۔ لادا چوتا تو امر ترمی ڈیگر دن خون سے انسان جسموں کی چتاں میں روشن ہو گئیں۔ سکھوں اور  
سکھیتوں کے جملہ دھیانہ تھے کہ وہ عورتوں پر ہاتھ اٹھاتے اور انہیں اڑائے جاتے تھے۔ ادھر  
مسلمانوں میں بھی بہت سے دھیانی تھے۔ جانبین کی عنایتیں ماوف ہو چکی تھیں۔ دو شیزیں پیزوں کی طرح  
روخت ہو رہی تھیں۔ ان کا وجہ یہ تھا کہ وہ بند مسلمان یا سکھ تھیں۔ چوس خاستے اور چاند و خانے محفوظ  
تھے باقی سب ایک دوسرے کے اشتعال دا۔ اس زد میں تھا۔ راوی پنڈی کے سور ماڈن نے کہو ڈیں  
مشتری تارا سنگھ کی بڑھی والدہ کو وہنہنہ طور پر چسپہ دیا۔ کڑوہ مکنیش کے علاقے میں مسلمانوں کے سامنے ہی  
چھا پورا ملک انعام، خون، قتل، ہاگ اور دھشت کا نگر تھا۔

ان حالات میں ۱۵ اگست کو پاکستان قائم ہو گیا اور ۱۵ اگست کو بندوستان آزاد ہوا لیکن دو فر

طرف انسانوں کا ہو بہارہ اور انخلاء کا سیلا ببکریاں ہو گیا۔ مسٹر ریڈ کلفت کو سرحدوں کا تصرف کرنے کے لیے مقرر کیا گیا۔ لیکن اس نے سیاسی فیصلہ کیا۔ گورداپور کا ضلع مسلمانوں کی کرشیت کے باوجود پہندہستان کی نذر کیا، جہاں تک تیقیم ملک کے مرکزی اثنائی کا تعلق تھا۔ اکثر مشکلیں آسان ہو گئیں، لیکن دشواریوں کا ایک انبار تھا، ہندوستان کو تین چوتھائی اور پاکستان کو ایک چوتھائی فوج ملی۔ ملزموں کے متعلق مولانا کا اعیال تھا کہ ان کی فرقہ دار تفہیم خطاں ک جوگی انہوں نے ماڈل میشن سے ذکر کیا وہ راضی ہو گئے، مسلمانوں کو حق دیا گیا کہ وہ مستقل یا عادمنی طور پر جہاں چاہیں رہ سکتے ہیں لیکن یاں یا کو اصرار تھا کہ مسلمان ملازم پاکستان ہلیں۔ کچھ گئے ہنچے مسلمان ہندوستان میں رہیے لیکن ان میں سے بھی کئی ایک چند ماہ بعد پاکستان آگئے۔ اس طرح ہندوستان مسلمان ملازموں سے تقریباً غالی ہو گیا جو عمومی لحاظ سے ہندوستانی مسلمانوں کا لمبڑا نکلنی تھا۔

ہندوستان نے لامہ ماڈل میشن کو گورنر جنرل نامزد کیا اور اب وہ محض ایک آئینی سربراہ تھا، لیکن پاکستان نے اس کے الٹا قائد اعظم کو گورنر جنرل بنایا، جو طے شدہ فیصلے کے خلاف تھا، نتیجہ مسلمانوں کو ابتدأ سخت قسم کی دشواریوں اور شکلوں میں سے گورنر جنرل اور خون کا طوفان شکھائیں ہو رہا۔ وہ ریل کا ٹیکاں جو مسافروں کو ایک ڈوبنیں سے دوسرا ڈوبنیں میں لا رہی تھیں، موت کا بھیڈ بنا گئیں۔ ان کے مسافروں کو مختلف اسٹیشنوں پر آتا کہ موت کی نینہ۔ سداد یا گیا۔ سلمان گی عوام اس ہوشیار سے ناپذید ہتھے۔ ان کے نزدیک پاکستان یہ نہیں تھا، لیکن اب وہ آنکھوں سے دیکھ رہے ہے تھے کہ ایک عجیبت انہیں موت کے گھاٹ آتار دہی ہے۔ سب سے زیادہ خوفناک طرز عمل جانبین کی پوسیں اور فوج کا حصہ کہ وہ انسانوں کو موت کے گھاٹ اتروانا پڑا فرض سمجھتیں اور بزرگ خویش ثواب کمار دہی تھیں۔ یا اوپر تک لکھیں کا ایک خکری دست امر ترکے ایک ہوٹل میں داد دیش دیتا رہا۔

سردار پٹیل نے آئی این اس کے میحر جنرل موبن سنگو کو مسلمانوں سے نشستے کے لیے فرقہ دار تھیں کا سربراہ بنادیا۔ اس نے اپنے بندہ اور سکھ رضاخاں کا لفڑی ملک مسلمانوں کے قتل عام کی بنادی ای احمد مشرقی پنجاب میں مسلمانوں کا قتل عام کیا۔ مولانا آناؤ کی تحریز و تحریک پر پڑت جواہر لال نے بعض مردوف شہروں میں جنوبی ہندوستان سے فوج طلب کری۔ اس کا ذہن تقریبی اثرات سے محفوظ تھا۔ اس نے بہت بڑا من قائم کر لیا اور اس طرح ایک خریں لموفان نکل گیا۔

ادھر دھل کی مالٹ یہ تھی کہ کوئی مسلمان اس لیفین کے ساتھ رات کو منہیں سکتا تھا کہ در سرے  
وں وہ زندہ رہنے کا بہ مولانا نے جامع مسجد میں انہی دنوں مسلمانوں سے غلطیم خلاصہ کیا۔ انہیں جھنجورہ  
اور جگایا کہ انہوں نے اپنی پستی ہمت کا نام تقدیر رکھ دیا ہے۔ مولانا نے ان کی شریانوں میں ہبودھیا  
اور ان کی پڑھر دگی کو شکستہ کرنے کے لیے کہا کہ :

”یہی وہ جمنا ہے جہاں تاریخ کی بصیر طبوع ہونے سے پہلتم نے پڑا اور یا تھا اور بصیر کی  
اذانیں دیتی تھیں۔“

مولانا نے مختلف محدثوں کا چکر لکھا اور جو لوگ سراہم ہو کر جاگ رہے تھے انہیں سنجا لادیا۔ یہ تمام  
واقعات مولانا نے گاندھی جی سے بیان کئے اور بتایا کہ مسلمانوں کی نندگی ابھر ہو چکی ہے۔ گاندھی جی نے  
واقعات نے تو مرن برت کا فیصلہ کیا اور مولانا سے کہا کہ اس صورت میں گاندھی کے لیے زمین کا پیٹ  
اس کی بیٹھی سے بہتر ہے۔

گاندھی جی کو ذرہ ذرہ کا عتم تھا، اصل ذہنیت یہ تھی کہ انتظامیہ فرقہ وادیت میں ڈوبی ہوئی تھی قتل عام  
اس کا پڑک تھا، سروار پیل اس صورتِ حال سے اختاض کر رہے تھے، ان کے نزدیک اس قسم کے واقعات  
اکار کا اور جوابی نوعیت کے تھے، جواہر لال نہرو اس بہذا کی قیادت تھی سے کبیدہ غاظت تھے، لیکن سروار پیل  
اپنی سی کہے اور کئے جا رہے تھے، اس ہدگیر خرابی سے دل برداشتہ ہو کر مسلمانوں کو پرانے قلعوں اور مختلف  
وزارات میں لکھا گیا۔ آخر کار گاندھی جی نے ۴۱۹۷۸ء کو مرن برت شروع کیا، سروار پیل نادر افضل ہو کر  
بھی چلے گئے، کہ گاندھی جی ان کی حکومت کو بہت کام کر رہے ہیں، برت حقیقتہ سروار پیل ہی کی دزارت کے  
خلاف اتحاج تھا، ماد نٹ بیٹھ کا بینہ سے کہ کچھے تھے کہ فوج کے ہندو سپاہی اور افسر مشرقی ہنگاب کے  
مسلمانوں کو قتل کرنے میں شرکیک ہونا چاہتے تھے لیکن برطانوی افسروں نے بڑی مشکل سے روکا ہے۔  
نشادات اس قدر خوفناک اور روزہ خیز تھے کہ پورا انکھ ان کی لگ میں جل رہا تھا اور انکے بھر میں کوئی علاقہ  
ایسا نہ رہا تھا جو ان کی پیٹ میں نہ ہو۔

ہندستان کی آزادی ۵ جانشی کی شب کو بارہ بجے شروع ہوئی، ایک غلطیم جشن منایا گیا، لیکن  
مولانا اس میں مطلقاً شرکیت نہ ہوئے، چودھری خلیق ازمان نے ”تلنگا“ کو سلام کیا اور ہندستان سے  
وقاو امری کا حلف اٹھایا گیا۔ اس کے چند دن بعد فرار ہو کر پاکستان آگئے۔

مولانا آنادی کی اس رات کو سخت غلگٹیں تھے۔ وہ محسوس کر رہے تھے کہ ان کے خوابوں کی دنیا جڑ  
بیک ہے اور مسلمانوں کی بد قسمی اور بزدی شباب پر بھی، مولانا دیکھ رہے تھے کہ بعض مسلمان زعماء سردار  
پٹیل کی چوکٹ کا طافت کر رہے ہیں۔ ان کا ہم کھو تھا لیکن دل پر ایک دارغ تھا۔ نواب اسماعیل میرٹھی  
اور چودھری خلیفہ الزمان مولانا کے پاس گئے کہ وہ جامع سجدہ کے پاس اردو بارغ میں سردار پٹیل کو پاسا نہ  
دینا چاہتے اور اس طرح مسلمانوں کو تحفظ دلوانے کی فکر میں ہیں۔ مولانا نے ان سے کہا کہ اس طرح قومی محنت  
موجود ہو گی، ملی اتنا محنت ہی سے باقی رہتی ہے، فضادات ناگزیر ہیں یہ سب روشن عمل ہے لیکن یہ بادل  
بہت جلد چھٹ جائیں گے۔ اپنے حوصلہ قائم رکھیں کی کے سامنے تھکنے کی ضرورت نہیں اور نہ الحجاج وہ رکی  
کام آسکتی ہے۔ پھر وہ میں جونک لگانے سے کچھ نہیں ملتا۔

مسلمان متعلقی عہد کے پرانے کھنڈوں میں پڑے تھے یا بعض مشہور خانقاہیں۔ رہائے  
بیٹھے تھے مولانا نے کئی سو فائداتوں کو اپنی کوہٹی میں جگدی، اور ان میں وہی لوگ نہ ہوتے وہ میں میں  
مسلمانگ کا دست و بازو تھے، لیکن اب نائج نے انہیں بے بس کر دیا تھا۔

گاندھی جی کا مرن برست سردار پٹیل کے لیے صوبان رون ہیوگا، لیکن اس کو اس سے دھی کی سفوم  
فضایں تبدیلی آتے گی، سردار پٹیل گاندھی جی کی تابیعت نہ لیکن اب فائدتی جی سے ناہیں تھے۔ وہ  
سامنیوں سے بھی کہتے کہ ہبہ اتماجی نے برست رکو کہ انہیں مطعون وہ نام کیا ہے، اور اس طرح ہندوؤں  
کا نہ کالا ہو رہا ہے گاندھی جی کے پاس پورا اوضاع امداد آیا کہ فضادات روک دینے کے لیے ان کے عصیدت مہمن  
سردار کی برازی لگاتے کو تیار ہیں برست تیک کر دیں گاندھی جی نہ مانے ان کی شرط تھی پہلے فضادات ختم ہوں  
اور مسلمانوں کے تحفظی تضامن دی جائے تب وہ بھوک بڑمال رُک کریں گے خاندھی جی نے شرط اطاعت مذہبی  
کر برست ختم کیا۔

۱۔ ہندو اور سکھ مسلمانوں پر حملہ کرنا فوراً ہند کر دیں اور انہیں یقین دلائیں کہ آئندہ سب بھائیوں کی طرف  
سامنہ سا تھر ہیں گے۔

۲۔ ہندو اور سکھ بر طرح کو شمش کریں کہ ایک مسلمان بھی جان و مال کے ڈر سے ہندستان  
چھوڑے۔

۳۔ چلتی گاڑیوں میں مسلمانوں پر جو حملے کئے جا رہے ہیں وہ فوراً ہند کئے جائیں اور ہندوؤں اور

مکھوں کو جو اس طرح کے حملوں میں شرکت کر رہے ہیں روکا جائے۔  
وہ جو مسلمان نظام الدین اولیاً، خواجہ قطب الدین بختیار کاکی اور حضرت ناصر الدین چانگ دھلوی  
کی درگاہ ہوں کے آس پاس رہتے اور خوفت کی وجہ سے اپنے مکانات چھوڑ کر چلے گئے ہیں انہیں  
وابس لارکان کے مکانوں میں آباد کیا جائے۔

وہ خواجہ بختیار کاکی کی درگاہ کو جو نقصان پہنچا ہے حکومت اس کی مرمت کرائے پر تاءودتی یعنی گاندھی  
یجی کو اصرار تھا کہ ہندو اور مسلم اپنے گناہ کا فارہ بھجو کر اس کی مرمت خود کرائیں۔

دھلی کے پہنچ سر پر آمدہ لیڈر وو نے گاندھی جی کو ان شرائط کی تکمیل کا یقین دلایا، گاندھی جی کی  
جنگی وس کا مکام لائیں، گاندھی جی نے مولانا کی طرف اشارہ کیا مولانا نے مکام گاندھی جی کے ہنزہوں سے  
ٹھیک ہوئے پرست توڑ دیا۔

اس سے پہنچے مولانا یک بہت بڑے جلسے میں مہاتما جی کی برستگانی سے متعلق عوام سے انہیں پڑھا دیا  
یہ سوت لے چکے تھے اور گاندھی جی کو یقین دیا تھا کہ لوگوں کی ذہنیت میں تبدیلی آگئی ہے۔

گاندھی یعنی مسلمانوں کی بحکای کے لیے جس شدود مدت سے کوشش مرتکے اور دھلی کے مسلمانوں کی خاطر  
برست لکھ کر جو مرکزی کیا تھا اس سے ہندو ملکیتی اور راشٹریہ سویم سنگھ کے ارکان بدھن مرتکے مہاتما جی  
کے خلاف ملک کے مختلف حصوں میں پراپرگنڈہ کیا جا رہا تھا کہ وہ اب بھی مسلمانوں کی طرفداری کر ستے ہیں۔  
اپنے بھروسے پڑھ بکے شام کھلی پڑا رہنا کرتے۔ جس میں دیدن کے اشتوک یتھا کے شبد اور راشمیل کے علاوہ  
آئی پاک کی تلاوت کرتے، ہندوؤں کو ناگر رہتا کہ اپنی پڑھائیں گاندھی جی کلام پاک پڑھیں، کسی نے  
یہ تھا کے جلد عالم میں بم پھینکا جس سے ایک کرمی زخمی ہوا، میکن بعض شفیع القلب مہاتما کے تعاقب  
ہے، چنانچہ نخودرام کا ڈسے نام کے ایک سرہنگہ نوجوان نے ۱۹۴۸ء کو انہیں کربلی نار دی دہ  
سی وقت پڑھتا ہی کے شبد پڑھ رہے تھے، اور گوئی ان کے سیٹھے میں پیوست ہوئی۔ اُدھرا ہوں نے دوسرے  
نخودرام کے نکار کیا اور دام رہتے ہوئے جان شیری جان افریں کے حوالے کر گئے یہ ہندوستان کے  
یہ ہے کا اس عظیم انسان کے ساتھ سلوک تھا جس نے ہندوستان کی آزادی حاصل کی اور کسی غرض کے بغیرہ ترکہ  
کو سماں کی ایک غلام قوم کو آزادی سے بہرہ انہوں نے کیا، سردار پشمیل کے خلاف غم و غصہ کی ایک اہم دلڑائی کی کہ  
گاندھی جی کی خلافت میں فائز رہے ہیں، جب اس قسم کی اطلاعات موجود تھیں کہ مہاتما جی کے جان بیوا

سازش کر رہے ہیں تو ملک کے وزیر داخلہ کی حیثیت سے مہاتما جی کی نگہداشت سردار پیل کا فرض کر رہا ہے انہوں نے غفلت کی سردار پیل نے ہائیکورٹ کی طبقے کے اجلاس میں صفائی پیش کرتے ہوئے کہا کہ لوگ کانگریس کے ذمہ میں وہ ان باقوں کو پھیلارہ رہے ہیں، لیکن سردار پیل کے دل پر اس خادش کا نہ ہے۔ اخلاقی کی شکل میں بھا اور وہ دوست کے اندر اندر ہوتے رہے گئے۔

مولانا کی عظمت کا احساس اُبھر رہا تھا، لیکن وہ علم کی ان بندیوں پر مجھے کہ ان سے نیچے آرنا ان کے لیے ناممکن تھا وہ ان شخصیتوں میں سے سمجھے جو صدیوں بعد پیدا ہوئیں اور حادثت کی افادیں عوام کی دستیگری کرتی ہیں۔ وہ عوام سے بھکلام ہوتے لیکن کلام اپنا بولتے۔ ظاہر ہے کہ ایک عبارت یا ایک عوام سے ان کی سلسلہ پر بھکلام نہیں ہو سکتا۔ وہ عوام سے واقعہ صرف ہوتا ہے لیکن عوام کی نیکان نہیں۔ یا عوام سے ان کے ہیے میں مخاطب ہونا اس کے لیے ممکن نہیں۔

مولانا آزاد عوام سے ذمہنی کی ڈھنڈا کھلنے کے خلاف سمجھے کہ دو ایک صحیت منہ سیاست کے جاندار نتائج اسی صورت میں پیدا کر سکتے تھے کہ عوام نظر و ضبط اور ایمان و اعتقاد میں ڈھنڈے ہوں۔ انہیں مسلمانوں سے متعلق شکوہ تھا کہ وہ آنہ ہی کی طرح اٹھتے۔ زوال کی طرح چھا باتے اور غلبائی کی بیٹھ جاتے ہیں۔ انہیں مسلمانوں سے متعلق عمومی ملکایت تھی کہ وہ تاریخ و تجزیہ کے انسان نہیں، اتفاقہ کے کی خلوقی ہیں اور سیکھان پر جستی ہیں، مولانا کو مسلمانوں کے ناضی سے گھرا لگاؤ تھا۔ فرماتے تھے کہ اس سیکھی سے ان کی صفوں میں شجاعت و علم کی نادرہ روکنگار شخصیتیں پیدا کی ہیں۔ ان کے قیال میں مسلمانوں کا زوال خارجی نہیں داختی تھا۔ اگر مسلمان اسلام کی اخلاقی قدرتوں سے محبت کرتے اور محض جذبات کے غل غپڑا سے پر یکیدز کرتے تو ان کا زوال ملتا رہتا۔ لیکن انہوں نے ذہنی زوال سے اپنے سیاسی زوال پر کیا اور اسلامی معاشرے کے قرآنی احکام سے روگ رانی کی وہ سیاسی استحکام سے ہاتھ اٹھا کر تہذیبی پروگرام کے ہو گئے تو ظاہر ہے کہ ان کا علمی و جدودی خصائص سے محروم ہو گیا، یہ کہا شکل ہے کہ ایک قوم کو اس زوال کے زینے پر قدم رکھتی ہے اور اس کا اخطا کب شروع ہوتا ہے۔ جب زوال و انحطاط کی ہوتے اور قوم دلک اس کی زویں آجائتے ہیں تو یکاکیک زوال و ادبار کا احساس ہوتا اور قوم کو کے عوارض کا شکار ہونے کی خبر ہتی ہے۔

ہندوستانی مسلمان یادشاہتوں کی پیداوار تھے۔ انہی کے زمانے میں اسلام قبول کیا گیا۔

یہ ہونا مشارک کامر ہوں سکتا، بادشاہوں نے ہندوستانی معاشرے کو مسلمان بناتے کی طرف توجہ نہ کی، سندھستان میں مسلمانوں کے سب سے بڑے شبہ نہ اکبر اعظم نے اسلام میں ہندوستانی معاشرے پر قائم کئے اور اپنے یاں ہندو دھرم کی بعض ایسی رسمیں داخل کیں کہ اصل اسلام دائرہ ہو گیا، جن لئے اسلام قبول کیا ان میں ایک طبقہ ان چھوٹی ذاتوں کا تھا، جو ہندوؤں کے عربی و معاشری سلوك سے مزاحمت کرتے اور ان کے لیے ہندو سوسائٹی میں عزم کا کوئی مقام نہ تھا، ان کے مسلمان ہونے سے اس اسلامی معاشرے میں برا برا درجہ مل گیا مگر اسلام سے ان کی خالب تعداد تا بارہ ہیں، ان لوگوں نے مخصوصی طور پر اسلام قبول کر لیا لیکن دینی طور پر اسلام سے بچے بھرو رہے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ ہندوستان مسلمانوں کی زیر دست اکثریت کے باوجود عوام میں اسلام ایک ذینی عصوبیت کا نام رہا، اور کوگل سیاسی صور مسلمان رہے، وہ مسلمان ہو گئے، لیکن ان لوگوں کے مقابلے میں جو مسلمان رہ سکتے، ان عرض کی طبقہ پڑھے ہوئے مسلمان رہنا ہوئے۔ ان میں سیاسی وحدت کا بیسے ماہیہ اُبھر آتی لیکن دینی وحدت ہمیشہ حضور نہ ہی۔ ہندوستان انگریزوں کے قبضے میں آگیا تو ہندوستان کا مسلمان زیر دست مراجحت کے باوجود ایک قومی تحریک پیدا کرنے سے فاصلہ رہا، عوام کو اپنے مسلمان ہونے کا شدید احساس رکھا اور وہ انصاری کے دست میں کھا لیکن مغلیہ سلطنت کے زوال نے حکومت کو استثنے حصوں میں باش رکھا تھا کہ ذ صرف وحدت خلافت مفقود ہتھی بکر دہ ایک دوسرے سے متصادم و متحارب تھے، انگریزوں نے اس سے پورا پورا اٹھایا اور جب انگریزوں کا اقتدار ہندوستان بھر میں مختبر طہوگیا تو مسلمانوں کی بندہ باش ایک دوسرے سامنے آگئی، میشوں نے امام غائب کے انتظار میں برطانوی سلطنت پر صادکیا مسلمانوں کے ضعیفہ لاعتقاد شارخ کی معرفت جہاد سے دستبردار ہو گئے۔ بل دیوث نے کسی قدر بہت دکھائی لیکن انہیں جلد جی مکہ مدار سے فرقوں کا طعن دیری سہا پڑا۔ حنفی العقیدہ مسلمان کئی حصوں میں بیٹھ کے مختلف گدوں کے ہوئے چکر اوری فرد ایجاد ہو گی۔ مرنے اسلام احمد نے استعماری بتوت کی نیز اٹھا کر نظریہ جہاد منسخ کر دا لامیہ ایک ایسا ساخت تھا کہ مسلمان قوم جو ہندوستان میں اپنے اقتدار کی تلاش میں بھی اپنے حربی غفارم کی تو قرار ہے لیکن تھیں رکیں کئے خستہ ہوتے ہی مسلمانوں کی وحدت بائیمی انتشار کا شکار ہو گئی اور وہ لوگ جو

تجویکی خلافت میں ایک دلوں جہاد ضرور تھا اور مسلمانوں میں سیاسی وحدت کے بڑگ دبار اُگ آئے لیکن تھیں رکیں کئے خستہ ہوتے ہی مسلمانوں کی وحدت بائیمی انتشار کا شکار ہو گئی اور وہ لوگ جو

اس تحریک کے راستا سمجھتے ایک درسے کے خلاف صفت آر ا ہو گئے۔ آنمازنا دہ اتحاد ہی ختم ہو گیا۔ راہنماؤں کی صفت میں ہتا، جو لوگ متذکر ہو پکے ہتے یا جنہیں سرکار نے اس عرض سے مامور کیا تھا فہ اس انتشار کو ہوا دیتے رہتے، ہبایک کے تحریک خلافت کے مرر آور دہ راستا حسد و رقابت اور غبار و فتنہ کا شکار ہو کر تقسیم ہو گئے۔

اس وقت مسلمانوں کے راستا مونانا ابوالکلام، مولانا محمد علیؒ ان کے بھائی شرکت علیؒ مولانا آزاد حفظہ مولانا عبدالناہاری فرنگی محل، مولانا اسرت مولانا فخر علی خاں وغیرہ تھے، ان کے علاوہ کچھ اور زوجوں بھی تھے جو آگے چل کر صفتِ اقول کے امید ہو گئے، مگر لمحہ اور علی گڑھ نے مونانا آزاد اور مولانا محمد علیؒ کے فاضلے برخدا دیتے۔ دونوں میں ذہنی کچھ اور اس کی وجہ مولانا آزاد کا استغفار، تھا، مولانا آزاد بسمی احمد جذبات کے انسان تھے، مولانا اسرت مولانا شاعر احمد زاج کے تھے۔ مولانا فخر علی خاں سیاسی جڑوں کے آدمی نہیں تھے وہ جذبات بے جنتی اور بارودی طبیعت کے انسان تھے۔ حقیقتہ ان سب میں کوئی بھی آزاد کا ہم پاہ نہ کھا۔ لیکن آزاد ذہن کے بادشاہ تھے اور خواص سے ربط برٹھاتے ہوئے بچکھاتے تھے انہیں صرف علم و لکھا اور سوچ بچا پر پھروسہ تھا، تاریخ کے مطالعے نے ان میں ایک ایسے مدیر کا انک پیدا کر دیا تھا جو مستقبل کے قیودوں کو آن وحدت میں پہچان لیتا ہے۔ المختصر عبرت کی ان خصوصی روایات کے باعث اپنے معاصروں کی انسانی سرست کشکارہ تھے اور وہ انہیں بالادیکھنا نہیں چاہتے تھے۔

مولانا آزاد کا نام طبی وادی تھے، وہ کامگری میں رہ کر مہماں بھی سے اختلاف کرتے رہے۔ ہماری کائنات میں اس کی نظریں موجود ہیں رسران پارٹی سے لے کر قیمہندستان تک (۱۹۴۷ء) مولانا تے بعض بڑے بڑے سائل میں گاندھی جی سے اٹھاتے کیا اور کامگری میں گاندھی جی سے اختلاف کرنا سعیٰ تھا۔ سبھا شپ نربروس اسی دیر سے پنڈ پورٹ گئے۔ ان کی کتابیں ترشیخ دیکھ ہو گئی۔ گاندھی جی اپنے دریلوں کو رام کرتا یا پڑھ کرنا چاہتے تھے۔ انہی کی دبست پنڈت مدن مومن مالوی کا بگرس سے تکل گئے پنڈت مونی لال نہروں ہیں انسان نہ تھے۔ لیکن ان کے بیٹے جو اہر لال کو ۱۹۲۹ء میں اپنی جگہ صدر بنانے کا کافی مودہ دیا۔

مولانا غیر معمولی عبوری تھے۔ قو در مہماں بھی ان کے علم و نظر سے مستند ہوتے۔ عجب بہ نہ تھا کہ مولانا اختلاف راستے کی پاداش میں الگ کئے جاتے یا الگ ہو جاتے لیکن ایک تو مولانا کے اختلاف کا اہمادہ ہی

جنگاہہ فریق متحارب نہ تھے دوسرے کانگرس اس پوزیشن میں نہ تھی کہ مولانا اکگ ہوں، تیرسرے مولانا کے سیاسی مشورے کانگرس کے لیے غایت درجہ بصیرت افروز تھے لیکن مولانا سے سروار پیلی آچاریہ کیلئے۔ پریمیجی اور بعض دوسرے رائٹھا شاذ ہی متفق ہوتے۔ لیکن دنخہ خان عبدالغفار خان نے عدم آشنا کے حوال پر مولانا سے اختلاف کیا کیونکہ مولانا عدم آشنا کو عقیدہ ہی اصول نہیں مانتے تھے۔

آچاریہ کے پلانی نے ۱۹۳۸ء میں "کانگڈھی ازم" کے زیر عنوان ایک کتاب لکھی کہ کانگڈھی فلاسفی کانگرس کے لیے دھرم کا درجہ رکھتی ہے، جو شخص اس پر یقین نہیں رکھتا وہ کانگرس میں نہیں کہا۔ مولانا نے اس کی تحلیط کی کہ کانگرس کوئی مذہبی جماعت نہیں، ایک سیاسی جماعت ہے اور ہندوستان کی آزادی کے لیے مختلف مذاہب کے بیرونی سے بل جن کو بعد وہ جوہ کر رہی ہے۔ آچاریہ کے پلانی کی اس کتاب پر ملک میں خوب لے دے ہوئی، نسبتہ اگر پلانی کو اپنی کتاب والپس یسنا پڑی اور لکھا کہ:

"دہ کوئی نیا دھرم پیدا نہیں کر سکتے اور کہ ان کے ساتھ کانگرس کا تنصیب اعین مذاک اس کا

حصول کانگڈھی جی کی تکنیک ہی سے ہو سکتا ہے"

مولانا کے خلاف یاگ تو خیراگ بگورہ تھی وہ مسلمان بھی مولانا کے بارے میں کمزوریت کیتے جوان سے تھکافت دو اور میں متفق تھے۔ مثلاً نیشنلٹ مسلمان جو حضورت سے نیادہ نیشنلٹ ہو کر صرف ہندوستانی کہلاتے میں فخر محسوس کرتے تھے، سو شکٹ یا کیونٹ مسلمان جنہیں مذہب سے تنفر تھا۔ یہ جدید العلامے اسلام کے زدیک مولانا ازاد احمد حفص بطل حریت تھے مگر شیخ الاسلام مولانا حسین احمد مدینی تھے۔ احرار مولانا کے عقیدت منہ تھے کہ احرار کی بنا مولانا نے ڈالی تھی، لیکن مولانا کے مشوروں پر مطاقت عمل کرتے خدا تعالیٰ خدمت کا بار مولانا کے فریقدت تھے لیکن مولانا کی سیاست کے تابع نہ تھے، مولانا حسین الرحمن مولانا پر ہپکھے جاتے۔ لیکن سردار پیلی سے بھی رسم و رواہ رکھتے تھے مولانا اداود غز فوی پنجاب کے واحد مسلمان تھے جو مشترکہ نشست پر منتخب ہو سئے تھے، لیکن منتخب ہو کر یاگ میں چلے گئے، مولانا کا حریتگرد پر کانگرس میں ان کے خلاف صفت بستہ تھا۔ اس واقعہ سے دیدہ دلیر ہو گیا اور مولانا کو طعن دیا تھا۔

مسلمانوں کا جو حال تھا وہ ڈھکا چھپا نہیں، احرار میں یہم لوگ مولانا کی مدافعت کرتے اور مخالفوں کو کالی گفتار سے روکتے تھے، لیکن مسلمان اگ بگورہ تھے۔ ڈاکٹر رضا کریمین کے الفاظ میں "اُردد زبان کی ایسی کوئی کالی نہ تھی جو اردو زبان کے اس سب سے زیست نصیب وادیب کو نہ دی کی ہو۔ اکثر مسلمان انبالہ"۔

نے مولانا کو گالی دینا اپنا شعار بنایا تھا اور عوام کی حالت یہ تھی کہ وہ ان کے معاملے میں اخلاق باخیل کی انتہا کو پسخ کے سمجھتے۔ ستم کی انتہا تھی کہ یاگ کا بڑے سے بڑا لیڈر بھی اس حمام میں نکلا تھا۔ مولانا لگتے جا رہے ہے تھے کہ علی گڑھ کے روئے اٹیش پر یونیورسٹی کے طلبے نے کارڈی بوك کر ان سے بدتریزی کی، اس قسم کے شرمناک واقعات سے تمام لکھ رہا تھا، کسی بیٹھنے اس ولقے پر انہیاں بسا سفت نہ کیا۔ لیکن آئندہ کے بعد علی گڑھ کی بیخ نکنی کا منصوبہ زیر غور کیا تو روپنیر رشید احمد صدیقی کے اتفاقاً میں مولانا ہبی کی شخصیت نے سرسیتیکی اس یادگار کو بچایا، وہ علی گڑھ کے عالمِ نزع میں روسرے سرسید تھکتے۔

مولانا کے ساتھ ان دونوں مری نگر میں چلوک ہوا وہ بہمیانہ تھا۔ یاد لوگوں نے عین دسیاں کی تاریخ ڈبوئے کا فیصلہ کیا، لیکن مولانا ہر چرکہ اور ہر صدمہ سپہ جاتے تھے۔ ہندوستان آزاد ہو گیا تو مولانا نے لکھنؤ میں آل انڈیا مسلم کانفرنس طلب کی۔ اس میں مختلف عناصر کے والوں کا جائزہ نے کر اپنی تقریبی مسلمانوں کو حوصلہ دکردار کی تلقین کی، ان سے کہا کہ وہ بحثت نہ ہاریں۔ جو غلط ہے اس کا مست جانا نہیں ہے، اس چھت کے نیچے انہیں مسلمان بن کر بھی رہتا ہے، سردار پٹلیل نے مولانا کی اس تقریبی پر اعتراض کیا کہ انہوں نے مسئلہ کشیر پر کوئی بات نہیں کی اور نہ اس کانفرنس کے مذدوں میں نے مسئلہ کشیر سے متعلق ہندوستان کی پوری پر صاد کیا۔ مولانا نے سردار پٹلیل کے اخراج امن کا جواب پہنچیا۔

مولانا نے دارالمحضین اعظم گردھ اور بعض و درسرے اسلامی اداروں کو غلطیات دلوائے اور بیشتر اہل فلم سے بخانہ و نظیف نگوئے۔ کہ ہندوستان کی تحریک بآزادی میں ان کا فلم حصہ دار رہا ہے۔ لیکن فلم و علم کے خاندان اور ادب و دین کے قبیلہ میں کئی بزرگوار ایسے بھی تھے جو مولانا کے متعلق عوامی سب و شتم پر چھپے۔ ان کے نزدیک مولانا ہندوستان مسلمانوں کے عتاب کا شکار تھے اور ان کے خیال میں شاید عوامی سب و شتم مباح تھا۔ وہ اس لب و لہجہ کو توکتے اور مدعاہست نہ کرتے تو ممکن تھا بے قابو زبانیں لگیں۔ ہوتیں اور یہی اختلاف قومی اخلاق کی تباہی پر منحصر ہوتا، لیکن عوامی احتجاج کے نام پر سب کچو لوگوار کیا گیا۔ تجوہ معلوم کہ:-  
۱۔ علماء کی عرمت نہیں پوری میں متروک ہو گئی۔  
۲۔ جو لوگ بن عالم خوشنیں اسلام کی علمتوں کے نمائندے تھے وہ بدیریا سویر عوامی سب و شتم کا شکار ہوئے۔

حتیٰ کہ پاکستان میں انہیں نشانہ تضمیح کیا گیا۔

۳۔ عوام کے دل دینی عصیت سے خالی ہو گئے۔

اہم علماء کا احترام ماضی کی ایک روایت ہو کر رسمی ہو گیا۔  
اہم لوگوں میں اللہ در رسول پر فدا ہونے کا جذبہ محمد اپنے گیا۔  
اہم مذہب ایک نجی تعلیم ہو گیا۔

مولانا نقیم کے بعد پاکستان اور ہندوستان کے دریان کوئی ساتھا اور دیکھنا نہیں چاہتے تھے لیکن یہ لگ کر ہم ان سے متعلق کلماتی نہیں تھا۔ حسین شہید صہراوی نقیم کے بعد ہندوستان میں رہ گئے تھے کچھ عرصہ بعد قائد اعظم کے نام کا نہیں تھا۔ تو مولانا کا پیغام بھی تھا کہ اب دونوں ایک اپنی خود مختار بنا دوں پر کیونکہ ایک دوسرے کے لیے مضید ہو سکتے ہیں۔ لیکن قائد اعظم مولانا آزاد سے ہندوستان پاکستان کے متعلق کوئی سی لفڑی کرنے کے لیے تیار نہ تھے۔ ایک روایت کے مطابق مولانا نئے حالات کی وجہ سے طے ہو سکتے ہیں۔ اور اس سلسلہ میں چند تحریریں تحریر کیں۔ میاں خان یافت علی خان نے خط کی وجہ ترددی، مولانا یورپ پا ہاتھے بنتے رہا۔ دن تھے کہ پرنس میثیر شہب کا اقبال میں قیام کیا۔ اور قائد اعظم کی قبر پر خاتم پڑھتے کے لیے تعریف لے گئے تھے لیکن یہ کی تیڈہ شہب کا اقبال دوڑھ جوا۔ ملک محمد کے زمان میں محمد علی پرگہ وزیر اعظم پاکستان کی حیثیت سے دلی کئے تو مولانا نے ان کے اعزاز میں غنڈا میڈل میں ہندوستان کے صدر وزیر اعظم اور ارakan کا بند کے علاوہ مختلف ملکوں کے سفراء بھی شریک تھے۔ مرتضوی گورہ نے کسی منقی یا مشتبہ چدی بے کے تحت مولانا سے استفسار کیا۔

مولانا اب پاکستان کے متعلق اپنی رائے کیا ہے؟

مولانا مسکرا رہے اور کہا:

”پاکستان ایک سیاسی تحریر ہے، اسے کامیاب کیجئے۔“

اور اسی کا نام اپنے لکھا کہ ان کا برکار جامع الکلامات ہوتا ان کے چند افاظ بہت سی کتابوں کا پچھر جہتے گئی تقریباً اور نہ ہوتا، اوس نہ کسی خیال میں کوئی تسلی ہوتی۔ ہربات اہماد اہمال سے صاف سختی ہوتی۔  
ماں ہوتا کہ ہر جملہ بیس و مکمل ہے۔

مولانا ا جنوری ۱۹۵۸ء سے کریم فروزی ۱۹۶۹ء تک ہندوستانی کا صدر

میں وزیر تعلیم رہے۔ ابتداء میں سرحد کی اسیلی نے اسیں اُنہوں ایک کامیاب کیا۔

**وزارتِ تعلیم**

منتخب کیا تھا۔ پھر ۱۹۵۴ء میں ہندوستانی پارٹی نے میں کانگریس پارٹی کے ڈپٹی لیڈر منتخب کرنے کے لئے اور اپنی وفات تک وزیر اعلیٰ کے علاوہ اپنی لیڈر رہتے۔ ازادی کے بعد ۱۹۵۶ء میں عام انتخابات ہوئے تو رامپور سے منتخب ہوئے اور اس انتخاب میں صرف ایک دفعہ انتخابی سفر کیا۔ اور ایک بھی تقریبی کی وجہ سے کے بعد، ۱۹۵۷ء میں دوبارہ جزیل انتخابات ہوئے تو گڑگاؤں سے منتخب ہوئے۔ لیکن اپنے حلقہ انتخاب کا دورہ ہی نہیں۔ ۱۹۵۵ء میں دو ماہ کے لیے یورپ اور مغربی ایشیا کے خیر سکالی دورہ ہرگئے اور بعض ممالک میں مختلف نہجزوں کی دعوت پر بھی تقریبی کیں۔

بڑھنے والی ترقی کے بعد بہت سے سیکن ممالی پیدا ہوئے۔ سب سے بڑا مسئلہ مسلمانوں کے بھی ہے کام تھا۔ ہندوستان میں فرقہ داریت کا عجزت سر کہیں پہنچانا رہا تھا۔ اور مسلمانوں کے قومی شخص کی بہت سی چیزوں معرض خط ہیں پڑھیں گے۔ آپ نے مہماں بھی کو بھاول کے حالات سے مطلع کیا تو وہ خود مطابع کے لیے خود دیا چکتے گئے۔ مسٹر جیسٹن شپریہ سہروردی کو ساختہ کھا اور صبح دشام کی مانع سے حالات کے آتش فشاں پر کوئی خسندانی کیا۔ موناہیہ رہا اباد کرن کے منکر کو بھی خوش اسلوبی سے حل کرنے کے خواہاں تھے۔ انہوں نے یہ لارڈ ٹرینر کو دیگر کو اس سلسلہ میں بعض شکال سے مطلع کیا لیکن رضا کاروں کے ذہنی سیاست سے نیچھو ہی نکلا جس کا مولانا کو انہیں تھا۔ ادھر ہندوستان کے مسلمانوں کے لیے ایک قیامت صفتی برپا ہو چکی تھی۔ مولانا کا بلکل ان حالتیں جو روحیں سیاست کے لیے دارالامان تھیں، میکن فضایں اس نہ۔ اشتعال تھا کہ ملک کے حالات مولانکی خوبی کی کیفیت پر مذکور کے خلاف پیدا ہو رہے تھے۔ اور اس سب کچھ ان کے لیے ایک جانگلہ رہیں گے جیشیت رکھتا تھا۔ ہماری ایک میں مولانہ کے تھیم شد ہندوستان کے نیرخونان، تمام مصائب و نوازیں بیان کئے ہیں جو سندھ تائیں کے در، حکومت دھل میں مسلمانوں کی زندگی کے بھی سیکراں سے تھے۔ مولانا لکھتے ہیں کہ دل میں سامان دلن دیا گئے مار سے جا رہے تھے۔ لیکن سردار پٹیل کے لیے اس میں کوئی سانحی یا صدر مرد نہ تھا جب پنڈت جواہر لال نے ان کو اس قتلِ عام پر متوجہ کیا تو وہ ادا خنا ہو گئے، کہ پنڈت جی اپنی بھی حکومت پر احترامن کر رہے ہیں۔ اور جب یہ معاملہ گاندھی جی ملک پہنچا تو سردار نے اس امر کے باوجود کہ وہ گاندھی بن کی تھیں تھے اور ملکیت میں انہیں گاندھی جی ہی نے بالا بلند کیا تھا۔ نہ صرف مہماں بھی سے احتراف کیا بلکہ ان کے خلاف ہو گئے کوئی کو یا ان سے ایک غلط کام لینا چاہتے ہیں۔ گاندھی جی نے سردار پٹیل کی اس روشن کو بُری طرح محسوس کی اور ۱۹۴۸ء کو اپنے برٹ کا آغاز کر دیا۔ اس کا ذکر ہے پہلے باب میں پکا ہے۔ مولانا کے اخونے

میں مہما ماجی کا یہ برت سردار پیش کے ردیہ کے خلاف ایک اتحاد ہوا۔

مولانا اصل میں ایک علمی و تعلیمی انسان تھے۔ ان کی سب سے بڑی خوبی یہ تھی کہ بعد میں قدیم علم کی پڑشاہی رہے۔ بخوبی والدت تھے۔ انہیں سعدوم تھا، علم کیا ہے؟ تعلیم کیا ہے اور آج دنیا کی علمی و تعلیمی خزانیوں کیا ہیں؟ اس سے بڑھ کر ان کی علمت پر کیا شہادت ہو سکتی ہے کہ ہندوستان کے ماہرین تعلیم نے ان کی موت پر جن خیالات کا اظہار کیا وہ ایک دلنشور سیاست دان کی علمی بصیرت کے لیے بہت بڑا خراج تھے۔ داکڑ فائزین سے جامعہ ملیکی فضائے باہر ہندوستان کے صدر کی حیثیت میں وفات پائی تھیں بنیادی طور پر وہ ایک شفیق ہمارے تعلیم تھے۔ ان کے تعلیمی خطبات سے ان کے علمی گہرائیوں کا اندازہ ہوتا ہے۔ مولانا کی وفات پر تعریفی تقریر کرتے ہوئے انہوں نے جن خیالات کا اظہار کیا وہ انہی کے قلم سنتے آجھل کے ابو الکلام نہہوں شاعر ہوئے تھے۔ داکڑ صاحب نے فرمایا کہ:

”مولانا ایک ہے گیر شخصیت تھے۔ میں نے اپنی زندگی کی ہلی بُتی مولانا کے دینے ہی سے جلالی سُقی۔ کبھی کبھی ان سے ملتا تھا تو ان سے روشنی اور گرمی پاتا تھا۔ انہوں نے

آخر دم تک علم کو نہیں چھوڑا۔“

خواجہ غلام السیدین ایک ماہر تعلیم کی حیثیت سے عالمی شہرت کے مالک تھے۔ مولانا نے آپ کو مرکزی حکومت میں وزارت تعلیمات کے سیکریٹری کا عہدہ تفویض کیا۔ اور آپ مولانا کی وفات تک ان کے ساتھ رہے۔ آپ نے علامہ اقبال کے فلسفہ تعلیم پر سب سے پہلے ایک جامع کتاب تحریر کی۔ آپ کو شخصیات کے مطالعہ میں کمال حاصل تھا۔ آپ نے بڑے ادمیوں کے سیاسی گذرنظر کی اختفائی را بھوپال سے کبھی سردا کارڈ رکھا اور نہ اپنے قلم کو ان سے آکرودہ کیا۔ ہمیشہ ان کے بنیادی محاسن کو ملحوظ رکھتے۔ انہی کو بنیاد پر تصور کر کشی کی۔ اقبال ابوبالکلام کے دو مختلف راستے تھے، ان پر قلم اٹھایا تو ان کی لات کی عکاسی و نقاشی کی جن سے ان کا وجود عبارت تھا۔ مولانا آزاد کے تعلیمی فلسفے پر کئی ایک مفہوم لکھے۔ حکومت کی شیر نے میں ۱۹۵۸ء میں آزاد سینا مشفقہ کیا۔ تو آپ نے مولانا کے تعلیمی فلسفہ پر ایک پُرمغز مقام پر تھا۔ اس کے علاوہ آپ نے مولانا آزاد کی تعلیمی سائی پر بڑودہ یونیورسٹی میں انگریزی زبان میں دو تحریری یکچھ دیئے۔ جن میں مولانا کے علم و نظر کی سرگزشت بیان کی۔ خواجہ صاحب نے سری نگر کے مقام میں بیان کیا کہ ماہر تعلیم کا لفظ دو معنی میں استعمال ہوتا ہے۔ ایک ترددہ لوگ جو تعلیم کے اصولوں اور نظریوں کا باقاعدہ

سطالعہ کرتے اور سکوں اور رکھوں میں ان کا عملی تجربہ کرتے ہیں۔ ان کو عالم کا فتنی باہر سمجھا جا سکتا ہے دوسرے وہ لوگ جن کو قدرت نے ایک خایہ نکر دیا ہو۔ جو فلسفہ، مذہب، ایسا ہے جس میں کہری نظر کے اور جانتے ہیں کہ دنیا میں انسان کا کیا مقام ہے؟ یہ لوگ زندگی کو نئی قدر دیں اور نئی سلوں سے روشناس کرتے ہیں۔ ان کے ذہن میں زندگی کی ایک حیثیں اور واضح تصویر ہوتی ہے۔ راہنما کی بنیادوں پر قائم حال کے تقاضوں سے آشنا اور مستقبل کی طاقت نگاران، جس میں ان کا تحیل دلکش رنگ بھرا ہے۔ مولانا آنادا کا شمار انہیں عصرِ افریں مخلوقوں میں تھا:

فراج چاہب نے یاد نہیں کو تپوڑہ میں مولانا کی تغیری بعنوان مشرق و مغرب میں انسان کا تصور اور اس کا تعلیمی فلسفہ کے سلسلہ میں لکھا کہ مولانا کے تعلیمی فلسفہ کا بنیادی خیال ہے عالم مشرق و مغرب کے نظر یہیں میں پیدا کیا جائے تاگزین سائنس کا صحیح استعمال کرنا سیکھے اور اس کے بعد ان سفہوں کو حاصل نہ کر کے جو اس کی فطرت کے بہترین تقاضوں کی ترجیحی کرتے ہیں۔ سائنس ایک طاقت ہے جو بدست خود غیر جاذب ہے:

خواجہ صاحب نے اسی مقامے میں لکھا کہ "مولانا نے جس خوبصورتی کے ساتھ اپنی فکر کا نقش تعلیم و تربیت کے برپا ہلو پر مشتمل کیا۔ اس کا اندازہ محض تعلیمی رپورٹوں اور احمدداد شاہ کو دیکھ کر ہنہیں ہو یا بلکہ یہ سوچ کر ہوتا ہے کہ اس نازک دور میں وقت کے سخت مہڑے ان کی راستخانی کی دردت نصیب نہ ہوتی تو ہماری تعلیم و تفاہت کا تصور کس قدر سخت اور مختلف ہوتا۔ مولانا نے بالغوں کی تعلیموں کے تصور میں وسعت پیدا کی۔ اس میں رنگ بھرا، مشرقی علم و ادب میں ریسپن کو فروغ دیا، فون ٹیڈیکی ترقی و ترویج کے لیے ایک میان قائم کیس، سائنس کی اصطلاح میں بانسے کا کام بڑے سبھیانے پر ترویج کیا۔ زبان کے چیزوں کو کوڑوں کو بڑی داشتمانی سے سنبھالا۔ یو یوریٹیوں کی آزادی کا تحفظ کیا۔ علی گڑھ یونیورسٹی کے طبقہ کو جو راہنما کی سیاست کے باعث افرادگی و پریشانی کے درستگار رہے سکتے۔ ہست۔ خودداری، خدمت اور امید کا پیام دیا۔

پروفیسر شیعہ الحمد صدیقی اس زمانہ میں علی گڑھ کی ادبی روح ساختے۔ آپ نے ۱۹۵۹ء کو رقم کے نام ایک خط لکھا جو سات برس بعد، فروری ۱۹۶۵ء کو چنان کے ابوالکلام نہر میں شائع ہوا۔ آپ نے لکھا کہ: "مولانا کو الہلی والبلاغ کے زمانہ میں علی گڑھ یونیورسٹی سے اخلاقی تھا اور وہ شرمناک ملوك بھی سب کو معدوم تھا جو علی گڑھ میں سیش پر جرم کی شان میں یگی طبیب سے سرزد ہوا تھا۔ لیکن نیسم لک

کے بعد جیب علی کو مطروح طرح کے حوارث کی نہیں آیا تو مردم نے اپنی بے پایاں، شریغاء اور مدیراء صاحبوں کو  
کوئی موقع پر پرسہ کار لائی اس ادارے کو تباہ ہوتے سے بچا لیا۔ جس کی آئندہ نہادوں کو تو کیا موجودہ نسل کے  
ٹکڑیے خال افراد کو نہیں سو۔ مردم اتنے بڑے تھے کہ وہ انقسام لیتے ہیں اپنی توہین سمجھتے تھے۔ بڑے اکمی کی  
بہت بڑی بچان ہے:

مولانا کی تعلیمی بصیرت اور علمی وجہ است پر ڈاکٹر رامہاکشن نے دو مقالے تحریر کئے الگ چڑھا کر شن  
پشہستان کے صدر جو سے لیکن اصل ایک عالمی شہرت کے حصنت اور نامور فلسفی عالم تھے۔ انہوں نے  
مولانا کی دفاتر پر کہا کہ مولانا جدید دقید کی علمی ذیافتوں کا عکم تھے:

ڈاکٹر ہے سی۔ گھوش مکملہ یونیورسٹی کے وائس چانسلر اور پہندستان میں کافی ایک۔ اسی اور زمین اوجی  
والدلوں کے ڈاٹریٹر تھے۔ ایک ماہر تعلیم کی حیثیت سے ان کا بڑا نامہ تھا۔ مولانا ابوالکلام آزاد مدرسہ ہمایوں پر  
یہ عنوان تعلیمی۔ سماں ہوں تے ایک جامع مقالہ لکھا۔ اور اس امر پر وہی ڈالی کہ مولانا تعلیمی رائیغا کی  
حیثیت سے کس بلند سفیپ پر فائز تھے۔ اور ان کی دماغی روایتیں فی الواقع دنیا کے علم کے لیے معجزہ قدرت  
تھیں۔ ان کا عالم پر نیسر مجیب، وائس چانسلر جامعہ مایہ دھلی، ڈاکٹر سید عبد العظیمہ حیدر آباد دکن،  
پروفیسر محمد حبیب صدیق شعبہ تکمیر کے علی گردھ یونیورسٹی، ڈاکٹر سید عابد سین، پروفیسر آصفت اے۔ اسے فیضی  
وائس چانسلر جموں و کشمیر یونیورسٹی، پروفیسر طاطسین، ڈاکٹر سید محی الدین روزو اور ڈاکٹر خواجہ احمد فاروقی صدی۔  
شجاعہ اور دھلی یونیورسٹی اور بہت سے ماہرین تعلیم نے مختلف الموصوع مقالوں میں مولانا کی ہمسر گردہ اہانت  
پر قلم اٹھایا۔ غرض پر تعلیم کے راست را ٹھاؤں میں یہ شرف اصرفت مولانا یہی کو حاصل ہوا کہ ان کی رحلات سیاست دہم  
و دنور کے لیے صدمہ غلظہ بھی۔ اگر سیاسی فضائیان کے تجربے خالی ہو گئی تو علم بھی ان کی شدما فی۔ نہایم دلایا۔ ان  
کی عالمانہ بصیرت پر مصر کے وزیر عمار شیخ احمد البخاری اور ایران کے مشبو۔ کوارٹا فاسے سعید نفسی کے مقام  
اعزاف۔ رذائل کی ایک احمد ساویز ہیں جن سے اندازہ ہوتا ہے کہ غرب دفاتر کے عرب و داش کی نگاہ میں  
مولانا کس قدر محبوب و محترم تھے۔ آفاسے سعید نفسی کے نزدیک مولانا شرق و مغرب میں گیریزت کے غلیم  
علمی اکابر میں سر فخرست تھے۔ انہیں مل کر براہمی ایک ذہنی افتخار درست محسوس کرتا تھا۔ سڑاٹ فاقہ میں  
مولانا کی دفاتر تک دنارہ تعلیم میں ڈپٹی سینڈر طری سکتے۔ انہوں نے انجمنی دھلی کے ابوالکلام نیبر میں  
مولانا سے متعلق ایک مصنفوں میں لکھا کہ ان کی شخصیت کا مجھ پر جو پہلا اثر پڑا وہ ان کی جیزت ناک ذہانت، فراست

اور تدبیر ملتا۔ انہیں حکومت کے کاموں اور طبقتوں سے کبھی کوئی واسطہ نہیں رہا تھا لیکن مندرجہ ذریت پر فوکس ہوتے ہی معلوم ہوا کہ انہوں نے ان کاموں اور رابطوں میں عمرگزاری ہے۔ ہر معاملہ کی تکوپیج جاتے اور پوری تفصیلات پر حادی ہو کر قیصلہ کر دیتے۔ مولانا کی جس خوبی کا مجھ پر سب سے زیادہ اثر پڑا ہے ان کی بے الگ مدینداری تھی۔ ان کے دل و دماغ میں صداقت ہی صداقت کی روشنی تھی۔ وہ ہر بحافاستہ انسانیت کا فخر تھے۔ حکومت ہند کی وزارت اطاعات و نشریات نے جنوری ۱۹۵۶ء میں مولانا آزاد کی ترقی امیر (۱۹۵۵ء، جمیر) کا، انگریزی مجموع ۲۳۲۴ سارے کے ۲۳۲ صفحات میں شائع کیا۔ یہ کل ۲۵ تقریبیں ہیں۔ جو اپنے نے وزیر تعلیم کی حیثیت میں مختلف تقریبیں میں کیں اور تعلیمات کا شاید ہی کوئی موصوع ہو جو اس بُو غریب نہ ہے۔ اس بُو غریب کے بعض ادھور سے تراجم کئے گئے لیکن وہ ترجیح معياری تھے۔ البتہ تحریر و ارش کامل درسائی جائیں۔ ایڈیٹر میرزا بخورہ (اسٹٹٹ ایڈیٹر چنان لاہور) نے ایک تہائی تعداد یہ کاٹ تہیں یا جو صحیح مفہومی و صحت معنوی کے اعتبار سے قابلِ اعتماد تھا لیکن پڑشوں کی عدم تو تھی نے اس ترجیح کو بھی اغذاظ کا پیشہ بنایا۔

مولانا نے تعلیم کو ترقی دیتے کے مسئلہ پر مختلف پروپریوٹریوں میں اظہارِ خیال کیا اور فرمایا کہ تعلیم بالغ ان ایک سماجی ضرورت اور تعلیم اطفال ایک بنیادی ضرورت ہے۔ آپ نے قومی سیرت اور تعلیم کے موضوع پر بصیرت افراد تقریبیں کیں۔ ان کے علاوہ آزادی اور تعلیم، مذہب اور آزادی، تحریتی تعلیم، ثقافت و تہذیب، سلطنتی تاریخ، اسلامی قدریہ، علی گڑھ اور ہندوستانی قومیت، تعلیم اور نوجوان، ادب اور قومیت، یونیکو کا کاروار، تعلیم اور ٹیکنالوجی، مشرق و مغرب میں آدمی کا تصور، عوام اور اکرٹ، یونیورسٹیوں کا معاشر تعلیم، فطرت اور انسان، مشرق اور یورپی نیکو، زندگی اور ادب، عربی تعلیم کے اثرات، سرستی کی تعانی ضروریات، علم مقصد اور دین، یونیکو کا تنصیب العین، زبان کا مسئلہ، جنگ آزادی کی تاریخ، اور امن کا دفاع کے موضوع پر تخلیقی خجالات کا اظہار کیا۔ ان تقاریر کو دیکھ کر حرمت ہوئی تھی کہ ایک شخص جس نے زندگی کا غالب حصہ سیاست کے خارجہ میں بس کیا۔ وہ علم و ادب اور ثقافت و تہذیب کے سائل پر کس قدر تخلیقی لگاہ رکھا تھا۔ غالباً یہی وصفت تھا جس نے مولانا کو علمی ہندوستان کی عصریت کا نمائندہ بنادیا اور ثابت ہو گیا کہ وہ اپنے زمانے میں بر-عقلیم کی شہدائی شخصیت تھے۔

مولانا نے ۲۱ فروری ۱۹۵۶ء کو لکھنؤ میں عربی فارسی نصاب تعلیم کی اصلاحی کمیٹی کے اجلاس

گئی تحریرات کرتے ہوئے جو تقریب کی دہائی پہنچے موصوفہ کے اعتراف سے ان کی مجتہداۃ بصیرت کا شہپارہ ہے۔ اس تقریب سے اور ہبہ بھی ہے کہ مولانا اعرابی سے والبانہ اخلاص سکھتے اور اس کی ترقی و ایجاد کے لیے ان کا دل ایک تڑپ ہے معمور تھا۔ مولانا جنوری ۱۹۴۶ء کو دارالعلوم دیوبند میں تشریفیت لے گئے اور وہاں خطب سے خطاب کرتے ہوئے فرمایا کہ تھارا علم مقصد ہے۔ دیلہ نہیں، سلامانوں نے علم کو علم کے لیے سیکھا اور اس کا حصول فریض ہے جو علوٰ تھا حاصل کر رہے ہو، میں تمہیں یقین دلانا ہوں کہ آسمان کے نیچے اس سے اونچا ہوتا کا اور کوئی مقام نہیں۔

مولانا کے دل و دماغ کو مذہب سے سچا لکھا و سخا۔ اپنے ادینی نظام تعلیم کو معاشرہ اسلامی کے لیے بھیک و مظہریاں کرتے ہیں۔ اپنے آزادی کے فوراً بعد وہی میں ایک پریس کانفرنس کو خطاب کرتے ہوئے اس مسئلہ پر شرمندی سے روشنی ڈالی۔ اور مہر اس تصور تعلیم کو غلط فرار دیا جو لوپ کے بعض ہمارک کی تقیدیں خدا کی نعم پر قائم ہے۔ اپنے فرمایا کہ "خود یوہ پر اپنے اس دماغی خزان کی علاقی کو رہا ہے۔ اور اس نے دوسری جنگ عظیم کے بعد اپنے لادینی تجربوں سے سبق لے کر خدا کی طرف پہنچا کیا ہے۔ مولانا کے نزدیک علم اور مذہب کی ناصح تاریخ علم اور مذہب کی نزار نہیں۔ میخیان علم کی تاریخکاریوں اور مدعیان مذہب کی ظاہر پستیوں اور قوائیں سازیوں کی ہے۔ حقیقی علم اور حقیقی مذہب اگرچہ چلتے ہیں لیکن لذکر راستوں سے مگر لا آخری پختہ باتے ہیں ایک منزل پر نہ مودنا ذرا تے خانہ تو شک کا دروازہ کھولنا پھر اسے بند نہیں کر سایما۔ ساہنہ صرف ثبوت دینا ہے خصیدہ نہیں۔ میکن مذہب عقیدہ دیتا ہے اور اس میں ثبوت کا وجہ اتنی استحکام ہوتا ہے۔ مولانا کے نزدیک انسانیت کا ہوتا آخر مذہب تھا، فرانٹے یہی ایک دلیا رہے جس سے ایک دھنی ہوئی پہنچ دیکھ لکھ کی ہے۔

الغرض مولانا حیدریہ و فردیہ علمی رفتگوں کے ماہین ایک واسطے تھے، ان میں مذہب مدعیان مذہب کا بھروسہ نہ تھا اور نہ خامکار۔ ان علم کی کچھ نظری و تربیتیہ فکری، مولانا عبدیہ و فدیم علمی تصورات کا پہنچہ صالیٰ تھے۔

# اسلام اور پاکستان

مولانا سے نامہ پست شکل تھا۔ کبھی بڑے بڑے لوگ مھتوں نادافات کے لیے کوشش کرنا سوتے اور مالوں پتے جاتے، کچھ باریاب ترستے تو زیادہ سے زیادہ آدھ پتوں تھے، سبب یہ تھا کہ مولانا:

۱۔ شروع دن سے کم آئیز رہتے، ان کے لیے ملانا تیرن کا بحوم پر ایسا نی کیا اعٹ ہوتا، اکثر لوگ اس تھم کی باہم کرتے جو انہیلی طبعی ہوتی ہے یا بے معنی دبے مقصد اور وہ ان سے طبعاً آئیز رہتے۔

۲۔ کبھی لوگ ذاتات کا لپنہ لے کر آتے۔ مولانا ان چیزوں سے پر ہیز کرتے۔ وہ شخصی عیسیٰ یا عیسیٰ گوئی کو سخت تائید کرتے۔ حتیٰ کہ اپنے بدر ترین حریفوں کے سخن جھی نازیبا اخفااط نہیں کرتے۔

ایک دن شیخ جام الدین ناصر مان الدین، فضلاں الدین الحودت صبح موری سے مولانا کی خدمت میں حاضر ہوتے۔ مشہور سوٹت تو جوان شیخ الدین بھی آگئے، انہوں نے گفتگویں قاماً غلط کے متعلق ایک ایسا فقرہ کہ دیا، جو فوراً تھا۔ خاتماً غلط ہونے مولانا سے متعلق سال پہلے ایک درست کہہ کیا تھا، اس سے عقیدہ تھا اس میں تیجان تھا۔ مولانا نے نشی صاحب کی زبان سے فروڑ کاہ ساقی فرمایا:

”آسوا اخفااط پر لئے سے آدمی یہاں نہیں ہو جاتا۔ اپنی زبان، کلوہ نہ کیجئے۔ اس قسم کے الفاظ حلقت سے نیچے نہیں اترتے۔“

مولانا کی طبیعت کلکر کی درشتی سے بوجھل بیکھی اور وہ اٹھ کر اندھے چلے گئے۔

مولانا علی گز مد سے گزر رہتے تھے کہ علی گز کے طلبے نے رملو سے پلیٹ فارم پر لگی ریا اور سخت اہانت کی۔ ظاہر ہے کہ بد فیزی کا بدترین ظاہرہ تھا، اس سے مولانا کے عقیدت مندوں کو سخت تھیں لگی جب

علی گڑھ کے طلباء ایشن کے زمانے میں پنجاب آئے تو انہوں نے مختلف شہروں میں بوناکے خلاف بیٹھ کی عربیں پڑھا دیکی۔ راقم سے تصور میں مذہبیت ہو گئی، ان کی پشاوی ہرگئی تو اس پشاوی کا علاج بھر میں چرچا ہوا۔ مولانا نے راقم کو دھلی سے تاریخیا کہ فوراً پہنچو، راقم پہنچا تو فرمایا:

”تصور میں لیا ہوا ہے تم“

راقم نے طلبکی زبان صدازی کا ذکر کیا اور کہا کہ احرا عصیدت مندوں نے علی گڑھ کی بدیری کا بدلا دیا ہے۔ مولانا کا پہرہ سرنگ ہو گیا، فرمایا:

”میں بات ہے۔ اپنے ہی پھوٹ کی پہلی سے فائدہ کیا ہے ان سے ایک غلطی ہو گئی وہ جنمائی سے یہ بس تھے آپ بھی وہی کرو، تو فرق کیا ہے بے کوئی کدمی پشاوی یا معاہداتی کرنے سے بالا نہیں ہوتا اور نہ اس طرح کسی کو جیت سکا ہے۔ اُج ان کی عظیں بھر کی ہوئی میں، مکمل وہ بھریے سے محسوس کریں گے کہ ان کے جنہیات مشتعل کرنے گئے تھے اور ان کی عظیں غلط راہ پر ڈال گئی تھیں۔ بہر حال میں نے تمہیں اس لیے بلایا ہے کہ ان چیزوں سے پر ہر یہ کرد خواہ دہ کالی دی خود اس سے بھی آگے قدم اٹھائیں لیکن آپ انہیں تشدد سے زپخ نہ کر دو قوت ان کے لیے خود معلم ثابت ہو گا۔“

۳۔ وزارتیشن کا زمانہ تھا اور ہر دھلی میں سمجھے مولانا سے ملاقات اور بھی مشکل بھی۔ وہ دن بھر مذاکرات میں مشغول رہتے۔ رات کا ایک حصہ دلگ کیتھی یا کانگریس کے زعماً سے گفت گو میں صرف ہوتا، ایک روز فرمایا کہ نماز فجر سے پہلے یا نماز فجر کے وقت چلے آیا کرو۔

میں عشرہ سے زیادہ ان کی خدمت میں حاضر ہوتا رہا، ان سے شاندر دہ کے میاسی حالت اور علاج کا سیاسی مزاج بیان کرتا رہا اور یہ سوال کے جواب میں جو کچھ فرماتے وہ واپس آکر لکھ دیتا اور بخوبی کرتا رہا۔ ایک کہنا مشکل ہے کہ انفاظ تامہرہ اپنی کے میں لیکن راقم کو اپنے حافظے پر ہمیشہ اعتماد رہا ہے لیکن اپنے ایک اور انفاظ بھی قریب قریب اپنی کے میں کوئی سہو یا تسامح ہو تو اس کی سوتیت بہر حال راقم پر ہے۔ راقم نے عرض کیا:

”ہندو مسلم منافذات اس حد تک پہنچے ہیں کہ جانہ میں معاہمت کی دوسری تامہرہ رہیں تا پید ہو کر پکنا ناگزیر ہو چکا ہے۔“

فرمایا:

ہندو مسلم منافعات کا حل پاکستان ہوتا تو اس کی حمایت کرتا، ہندوؤں کا ذہن بھی اسی طرف پہنچ رہا ہے، ایک طرف آدمی چحاب، سرحد، مندھ اور بلوچستان دوسری طرف آدمی بھگل دے کر انہیں بگ سارا ہندوستان مل جائے تو ایک بہت بڑی سلطنت سیاسی حقوق کے ہر قریب میں سے محفوظ ہو جاتی ہے۔ اس طرح ہندوستان ایشیا میں میں کے بعد یہ اصطلاح کے مطابق ایک بڑی ہندو ریاست ہو گکا، کسی حد تک علاج بھی اور بڑی حد تک مراجبوں یہ کوئی ارادی چیز نہ ہو گی بلکہ اس کے معاشرے کا خاصہ بڑکا۔ اب ایک یہ سمعانی کی آبادی نو تے فی صد ہندو ہو کسی اور سانچے میں کینڈکڑہ حال لکھے ہیں جب کہ زمانہ قبل از آمریخ سے وہ اسی سانچے میں ڈھلی ہو اور اس کی سب سے بڑی عصیت ہندو چیز جس نے اس معاشرے میں اسلام کی دار غبلی ڈالی ہے اور اس کی آبادیوں میں سے اپنی ایک طاقترا قیمت پیدا کی۔ اس قسمی سیاست کی پر زور نظرت کے باعث وہ چیز ہی رُک ٹھیک ہے، اب ہندوؤں اور مسلمانوں کی سیاسی منافع نے اشاعت اسلام کے دروازے اس طرح بند کر دیتے ہیں کہ ان کے کھلنے فاسوال ہی نہیں رہا۔ کوئی اس سیاست نے نہ سب کی دعوت ختم کر دی ہے۔ مسلمان قرآن کی طرف نہیں لوٹ رہے اگر وہ قرآن دیگر کے مسلمان ہوتے اور اسلام کی اڑیں خود ساختہ سیاسی عصیتوں کو استعمال کر کے تو اسلام ہندوستان میں چڑکا نہیں؛ بڑھتا اور پھیلیا، اور نگ ریب کے وقت میں ہم مسلمان ہندوستان میں غالباً سواد کر دیتے کچھ زیادہ یا اس سے کچھ کم بغلیہ سلطنت ختم ہوئی، انگریز کا غلبہ ہوا تو مسلمان آئی کا ۵۰٪ فیصد تھے۔ غرض تحریک خلافت کے آغاز تک مسلمان بڑھتے ہی رہے۔ لوگوں نے اسلام قبول کیا۔ افرانش نسل ہوئی۔ اگر ہندو مسلم منافع سیاسی مسلمانوں کے لب والہ سے تندو تکخ نہ ہوئی اور سرکاری مسلمان انگریزوں کی سیاست کو پروان پڑھاتے کے لیے ہندو مسلم نزاع کو وسیع و متحارب نہ کرتے تو محجب نہ تھا کہ مسلمانوں کی تعداد موجودہ تعداد سے ڈیورٹھی ہوتی۔ ہم نے سیاسی نزاع پیدا کر کے تبلیغ اسلام کے دروازے اس طرح ہندو کے گواہ اسلام اشاعت کے لیے نہیں، سیاست کے لیے ہے اور انگریزوں

کے بھئے پڑھ کر کہ وہ مسلمانوں کی آبادی میں دسعت نہ چاہتے تھے ہم نے اسلام کو ایک محصور نہ ہب بنادیا پھر ہب دیوں، پاریوں بلکہ ہندوؤں کی طرح ہم ایک سوروٹی ملت ہو گئے۔ کہ یہودی پارسی اور ہندو بنتے نہیں پیدا ہوتے ہیں۔ ہندوستانی مسلمانوں نے دعوت اسلام کو مسجد کر دیا پھر خود کی فرقوں میں بٹ گئے۔ بعض فرقے استخاری پیدا اوار عتے ان سب میں حرکت و عمل کی وجہ جمود و تعطیل پیدا ہو گیا اور وہ ذہنا اسلام سے محدودی کی زندگی میں داخل ہو گئے۔ ان کا وجود جہاد سے تھا۔ لیکن یہی پیران کے وجود سے خارج ہو گئی۔ اب وہ بدعات و سیاست کا شکار ہیں وہ مسلمان ضرور ہیں لیکن ایک تو اپنے خود ساختہ عقائد کے چنگل میں پھنسنے ہوئے ہیں۔ دوسرے دین کے نہیں سیاست کے مسلمان ہیں۔ انہیں قرآنی دین نہیں سیاسی دین پسند ہے۔

پاکستان ایک سیاسی موقف ہے اس سے قطع نظر کہ پاکستان ہندوستانی مسلمانوں کے مسئلے کا حل ہے کہ نہیں ہا اس کا مطالبہ اسلام کے نام پر کیا جائے ہے۔ سوال ہے کہ اسلام نے کہا اور کب دین کے نام پر جزا فیانی تفہیم کا مطالبہ کیا اور کفر و اسلام کی بستیاں بسانی ہیں۔ کیا یہ تفہیم قرآن میں ہے کہ حدیث میں ہے صحابہ نے کسی مردی میں اس کی نیوا اعلانی ہے فہیما تسلیم میں سے کس نے خدا کی زمیں کو کفر و اسلام میں باشنا ہے اگر اسلام میں کفر و اسلام کے اصول پر زمیں کی تفہیم ہوتی تو اسلام ہبہ گیر ہوتا ہے مسلمانوں کو اتنی دسعت ہوتی ہے خود ہندوستان میں اسلام داخل ہوتا اور یہ مسلمان جو اس مسلمان ہونے کی بنا پر پاکستان کا مطالبہ کرتے ہیں ان کے احتجاج مسلمان ہوتے ہیں۔

جزا فیانی تفہیم صرف یا گسکی اختراع ہے۔ وہ اس کو سیاسی موقف قرار دے تو اس میں بحث و نظر کا جواز ہو سکتا ہے، لیکن قرآن ایسا اسلام جزا فیانی تفہیم کا جواز کہیں نہیں اور کوئی نہیں مسلمان اسلام کی اشاعت کے لیے ہیں ہے یا سیاست کی اساس پر کفر و اسلام کی جزا فیانی تفہیم کیسے پاکستان کے مطالبہ نے مسلمانوں کو اسلام کیا فائدہ پہنچایا۔ اب تک کچھ نہیں ہے پاکستان بن یا تو اسلام کو کیا فائدہ پہنچے گا، اس کا انحصار اس علاقے کی سیاست پر ہے کہ اسے کس مرشدت کی لیڈر شپ ملتی ہے۔ ہم جس ذہنی بحران سے گرد رہے ہیں۔ دنیا کے اسلام کی جو

حالت ہے اور مغربی اپنلا نے جس طرح عالمی اذہان پر قبضہ کر رکھا ہے اس کے پیش نظر مسلم یا گل کی بیداری کے آب و گل سے اندازہ ہوتا ہے لہندوستان اس طرح تیزیم ہوا تو پاکستان یہی اسلام نہیں رہ سکتا اور م Sindhuستان میں مسلمان نہیں جو کا کیر ایک سیاسی اندازہ ہے جو ہو گا دہ ائمہ تعالیٰ کے علم میں ہے۔ میکن پاکستان میں اولاً مذہبی تصادم پیدا کرنے جائیں۔ کے، ثانیاً وہاں اس قسم سے لوگ مسند اقتدار پر فروکش ہوں گے جن سے دین کو محنت چھپا لے گا۔ عجیب نہیں کہ تینی پڑو پر اس کا مدد عمل ہو اور وہ خسری تحریکوں کے لا دین فلسفے کی جو جائے۔ ہندوستان کے ہندو ہو ہوں ہیں مذہب سے جو نکادیا دین سے جو شغفت مسلمانوں کا ہے وہ پاکستان کے مسلمان صبور ہیں نہیں، پاکستان میں علماء کی مراجحت کے باوجود وہ دن ہی مدت کریڈر رہے گی جس کی پاکستان کی شکل پہل جائے گی۔

راقم نے عرض کیا،

"بعض علماء بھی تو قاتم ان عظائم کے ساتھ ہیں"

فرمایا:

علماء اگر اعظم کے ساتھ بھی رکھتے، اس کی خاطر انہوں نے دین اکبری ایجاد کیا تھا۔ اس شخصی بحث کو چھوڑو، اسلام کی پوری تاریخ ان علماء سے بھری پڑی ہے جن کی بد دلت اسلام بروزیں سسکیاں لیتارہا۔ راست باز زبانیں چند ہی ہوتی ہیں۔ پچھلے تیرہ سو برس کی تاریخ میں کئے علماء ہیں جنہیں تاریخ نے توڑ کے خانے میں جگدی ہیے، احمد بن خبل تو ایک بھی سمجھا اور ابن قیم شیعہ بھی واحد بھی سمجھے ہندوستان میں شاہدی اللہ تھا۔ ان کا نامہ ان سی نہیں رہا باقی سب محبو ہو گے۔ امام شافعی انصار، مجدد الدین شافعی کی حق گرفت پا نہ رہیں میکن جن گروہ نے شکرانہوں کے انبار لگا کر انہیں گواہ کیے تھے میں ڈالایا تھا وہ بھی علماء تھے، اب کہاں ہیں؟ ان کے لیے کسی زبان پر کلمہ احرام ہے؟

راقم نے عرض کیا:

"مولانا! پاکستان اگر سیاست قائم ہو جانے تو اس میں عیب کیا ہے؟ اسلام کا نام تو مسلمانوں کی ملی وحدت کو محفوظ رکھنے کے لیے بولا جا رہا ہے"

فرمایا:

”اپ اسلام کا نام ایک ایسی چیز کے لیے بول رہے ہیں جو اسلام ہی کی رو سے درست نہیں۔ جنگِ جمل میں قرآن نیز سے پر ٹکائے گئے وہ درست نہیں کہ بال میں الٰہیت شہید کرنے کے ان کے قاتل مسلمان سنے کیا وہ حضورؐ کی حلقہ بگوشی کے دعویدار نہیں جوان مسلمان ہمارا اس نے بیت اشہد پر پھر ادا کیا کیا اس کا فعل صحیح تھا ہے کسی بھی فضیل کے لیے کوئی ساکھر حق درست نہیں ہوتا۔ پاکستان مسلمانوں کے لیے میراث درست ہوتا تو میں اس کی حماۃ رتھا میں خارجی اور داخلی کسی عذاب سے بھی اس کے معنوں سے مسلمانوں کے لیے غریب نہیں۔ میں اپنی راست پر اصرار نہیں کرتا، لیکن میں جو ویکھ دھا ہوں اس سے پھر اپنے راستے ملکن نہیں لوگ طاقت کی انتہے میں باخوبی کی، جبکہ مسلمان پاکستان کے تحریک سے نہیں گزریں گے۔ ان کے لیے پاکستان کے بارے میں کوئی درستی بات جو اس کی نقی پر ہو، قابل قبول نہ ہو گی وہ اج دن کو رات کہہ سکتے ہیں۔ لیکن پاکستان سے دستیہ در ہونے کو نیا رہ نہیں۔ ایک بات ہو ساتی ہے کہ سرکاری طاقت پاکستان بنانے سے انکار کر دے اور وہ اس کے پلان پر راضی ہو جائیں، یا خود مرض جناب ان کے ذمہ کو پھر دیں اور تمہوں کی جو صورت سامنے آئے اس پر صاد کر دیں۔

ہندوستان تقسیم ہوا، جیسا کہ مجھے دلکش کیشی کے بعض رفقاء کی ذہنی روشن سے محسوس ہو رہا ہے تو ہندوستان جی کا بیٹوارہ نہ ہو گا، پاکستان بھی بیٹھے گا۔ قیمت آبادی کے اعتبار سے ہو گی، ان میں قدرتی حد بندی کیا ہو گی یہ کوئی دینا کوئی پہنچا، کوئی صحراء یہ کچھ نہیں، ایک لیکر کچھ جائے گی۔ کب تک؟ کچھ بنا شکل ہے۔ لیکن جو چیز نفرت پر ہو گی وہ نفرت پر قائم رہے گی اور نفرت ان کے ماہیں ایک سنتی خطرہ ہو گی۔ اس صورت میں کسی بڑی تسلیم۔ تغیریات کے بغیر پاکستان اور ہندوستان کبھی درست نہ ہوں گے۔ دنوں کے دل میں تقسم کی فضیل ہو گی۔ تو سارے ہندوستان کے مسلمانوں کو سنبھالنا پاکستان کے لیے مغلی ہے کہ اس کی نہیں اس کی محمل ہی نہیں ہو سکتی لیکن مغربی پاکستان میں ہندوؤں، صہرا ملکن نہ ہو گا وہ نکالے جائیں گے یا خود چلے جائیں گے، ان دونوں صورتوں میں ہندوستانی مسلمانوں

کی نگاہ پاکستان پر ہو گی پھر اس حالت میں ہندوستانی مسلمانوں کے لیے تین راستے ہوں گے۔

۱۔ وہ ثابت ٹھایا پڑتے چل کر پاکستان پہنچے جائیں۔ لیکن پاکستان کتنے مسلمانوں کو جلد دے گا۔

۲۔ وہ ہندوستان میں اکثریت کے ہدایت ہائیکوں سے قتل ہوتے رہیں۔ مسلمانوں کی ایک بڑی

تعداد ایک طویل مدت تک قہر و غصب کی قتل کاہ سے گزرے گی تا انکے تقصیمی تینوں کی دارث

پوغمبر طیبی گزار کر ختم ہو جائے۔

۳۔ مسلمانوں کی ایک تعداد جو معاشی اپنی، سیاسی درمانگی اور علاقائی غارت گرمی کا شکار ہو،

وہ اسلام چھوڑ کر مرتد ہو جائے۔

وہ مسلمان جو یہی کے حلقوں میں نہیں ہیں پاکستان پہنچے جائیں گے۔ وہاں معاشی مسلمان صنعت و تجارت کو پاکستان کی معاشریت کے احراہ وار ہو جائیں گے لیکن

ہندوستان میں تین کروڑ کے لگ بھگ مسلمان رہ جائیں گے، یہی کے پاس ان کے مقابلے کی ضمانت کیا ہے؟ کیا محض کافی معاملہ ان کے لیے کافی ہو گا؟ ان کے لیے وہ حالت

تو اور خطرناک ہو گی جو ہندوؤں اور مسکھوں کے مغربی پاکستان سے نکل آئے کے بعد ہندوستان

میں پیدا ہو گی پاکستان کی ابتداؤں کا شکار ہو گا۔ سب سے بڑا خطرہ ہو گیوس ہوتا ہے وہ

اندر رخاتہ عالمی طاقتوں کا اس پرکشید دل ہو گا۔ اور ہم قسم تغرات کے سامنے اس پرکشید دل میں

انداز ہوتا رہے گا ہندوستان کو تھی اس سے اتفاق ہو گا کیونکہ وہ پاکستان کو اپنے لیے نظر

گرداں کر عالمی طاقتوں سے سیاسی جوڑ توڑ کرے گا۔ لیکن پاکستان کا خطرہ شدید اور نقصان

عظمی ہو گا۔ ابھی تک سڑجناح نے شاید اس پر عورت ہنسی کیا کہ بھال اپنے سے باہر کی لہر پڑی

کو کسی نہ کسی مردے میں صستہ کر دیتا ہے۔ دوسری جگہ عظیم میں سڑاے کے فضل الحق نے

سڑجناح سے بغاوت کی، اور یہی سے نکال دیتے گئے مرد حسین شہید سہروردی بھی

سڑجناح کے متعلق چند اخوش رائے نہیں، یہی کو چھوڑو، کانگریس بھی کی پوری تاریخ

پر نظر ڈالو، سمجھا شپندر بوس کی آخری بغاوت سب کے سامنے ہے۔ گاندھی جی ان کی

صدرت سے مطمئن نہ سکتے۔ انہوں نے راج کوٹ میں مرن برت رکھ کر صارے ملک کو

اپنی طرف پھر لیا، سمجھا شپندر بوس رکھ کر کانگریس سے اگ بھوگئے۔ بھال کی آب و ہوا کا

خاصہ ہے کہ وہ بیردی لیڈر شپ سے نریکرتا اور اپنی لئے پر قائم رہتا ہے۔ اور جب اس کے حقوق و مفادات مجرور ہوں تو بہرخونی بعادت کے لیے تیار رہتا ہے۔ مشرقی علاج یا لاقت علیحدگی پاکستان کا اطمینان ڈالنا اذول نہیں ہوگا کہ پاکستان کی تازگی ان کے اتحاد کا باعث ہوگی۔ لیکن ان کے بعد مشرقی پاکستان میں اس قسم کے آثار کا پھوٹنا یقینی ہے جو مغربی پاکستان سے اس کی بدظنی اور آخر کار علیحدگی کا موجب ہوں گے۔ مجھے شبہ ہے کہ مشرقی پاکستان زیادہ دیر مغربی پاکستان کے سامنہ رہ سکے گا، دنوں یا صوں میں سامان کھانا نے کے سوا کوئی چیز مشترک نہیں، لیکن مسلمان کھانا کبھی مسلمان ریاستوں کے دائمی اتحاد کا باعث نہیں ہوا۔ عرب دنیا ہمارے سامنے ہے وہاں ایک نہیں کئی چیزیں مشترک ہیں، عقائد میں کیوں نہیں ہے، تہذیب یکساں ہے، ثقافت ایک ہے۔ زبان واحد ہے، حتیٰ کہ جزا فہیمی صدوڑک مشترک ہیں۔ لیکن ان میں یا اسی وجہ سے ان کے نظام ہائے حکومت مختلف ہیں اور اندر خانہ ایک دوسرے سے تصادم کی فضایاں موجود ہے، مشرقی پاکستان کی زبان، سینہ سہن، تہذیب، ثقافت اور بعض دوسری چیزیں مغربی پاکستان سے قطعی مختلف ہیں؛ پاکستان کا تحقیقی شعلہ صور پڑتے ہی ان تقاضات کا ابھرنا ایک بڑی بھی امر ہے۔ پھر عالمی طاقتلوں کے مفادات کا نکلا اور ان کی علیحدگی کا مشروک ہو سکتا ہے۔

خدا نکا سستہ مشرقی پاکستان اگر ہو گی تو مغربی پاکستان نے تقاضات و تصادمات کا محدود بن جائیگا، پنجابی، سندھی، سرحدی اور بلوچی اختلافات و سوالات پیدا کئے گئے تو پاکستان میں انشار اوس عالمی مفاد کی آماجگاہ بن جائے گا۔ اُج چونل پاکستان بنائے گی، ممکن ہے اس کے اٹھتے ہی صوبائی عصبوتوں کا سوال اُجھرے اور عالمی طاقتیں پاکستان کی مختلف انٹکری بیردی شپ کو ہاتھ میں لے کر ایک ایسا کمیل رچائیں کہ مغربی پاکستان بلغانی ریاستوں یا عرب ریاستوں کی طرح کئی ایک ریاستوں میں بٹ جائے ہے، تب یہ سوال ممکن ہے، بعض ذہنوں میں پیدا ہو کہ ہم نے پایا کیا اور کھو یا کیا؟ ایک دوسرا سوال جو بہ عظیم کی تقدیم سے دالت ہے وہ افریشیائی ٹکنوں میں عالمی طاقتلوں کی

مخلحت کا مسئلہ ہے۔ افریقیانی ملک زیادہ تر مسلمان ریاستوں ہی کا جھوٹیں ان کے لیے ایک بندوستان ہی زیادہ سے زیادہ مفید ہو سکتا ہے۔ لیکن پاکستان کا بندوستان سے اور بندوستان کا پاکستان سے نہ رفت بندوستانی عوام کو مسلمانوں سے بدلنے کے لیے ملک مسلمان ریاستوں کے ابلار میں بھی بھروسی و اعتماد کے وہ بندہات پیدا نہ ہوں گے جو مشکر کہ بندوستان میں پیدا ہو سکتے ہیں۔

اصل سوال دین کا نہیں، معاش کا ہے۔ مسلمان امراء نے اپنی معاشی کثری اور اقتصادی فروتوں کے خوف و احتمال کو دوقومی نظریہ کی شکل دے کر ذرائع وار سائل کو اس انتہائی پہنچا دیا ہے زاہد انبیاء کی۔ بندوستان میں اپنے معاشی امور کے لیے کوئی بلکہ نظر نہیں آئی وہ ایک اسلامی ریاست میں بلا مژکوت غیر معاشریات کے واحد مالک ہوں گے۔ لیکن تک مسلمانوں کو نظریاتی تحریک بخوار کو ملکیں گے۔ یہ غورطلب سوال ہے پاکستان کے سر پر کئی چیزوں سوار ہوں گی، مثلاً:-

- ۱۔ یہ استادوں کی دیریائی پر مسلمان مکونوں کی طرف فوجی انقلاب کے خلاف۔
- ۲۔ غیر ملکی قرضوں کا اندھا دھنہ پوچھ۔
- ۳۔ ہمسایہ ملکوں سے جگہ کا تدریش۔
- ۴۔ امن و امنی تضادات کے تصادمات۔
- ۵۔ پاکستان کے نو دولت سرمایہ داروں اور نو ساختہ صفت کا رونگ کی بوٹ۔
- ۶۔ اس احتمال سے طبقیہ جنگ پیدا ہونے کے امکانات۔
- ۷۔ اسلام سے نئی پورہ کا بہرہ وجوہہ گزیز و فرار باتفاق دیگر نظریہ پاکستان کا سقوط۔
- ۸۔ عالمی ملاقتوں کی پاکستان کے بارے میں مخلحت سازیں۔

اوہران حکومت میں پاکستان کا سچنگام محدود ہو کا اور اسلامی ملک اس قابل نہیں ہوں گے کہ پاکستان کی اس طرح مدد کیسیں بس طرح دوسرا ہی جنگ عظیم میں اتحادی ایک دوسرے کے معادن تھے، غیر اسلامی ملکوں نے پاکستان کی مددی، دیوبانی مدد، دیوبانی سے کمی جس سے پاکستان میں نظریاتی اور جزوی ایمانی خلیل ہے۔ اب تر ایک دوسری ہے۔

راقم نے عرض کیا :

”لیکن ایک ہندوستان میں مسلمان اپنی اصل انفرادیت کیونکر قائم کر سکتے ہیں اور ان میں ایک اسلامی ریاست کے مسلمانوں کی خصوصیتیں کیونکر پیدا ہو سکتی ہیں؟“

فرمایا :

”محض الفاظ کے سہارے حقائق کو جھٹلایا ہنسیں جاسکتا اور نہ سوالات کا رخ پھر کر جو باتیں بھی پیدا کی جاسکتی ہے۔ حقائق کو اس قسم کے سوالات یا جوابات سے توڑنا یا موڑنا غلط بحث ہے۔ مسلمانوں کی ملی انفرادیت سے مراد یہ ہے کہ اگر انگریزوں کے مقابلہ میں وہ ملی انفرادیت فائدہ رہی ہے تو آزاد ہندوستان میں جس کے حکومتدار مسلمان بھی ہوں گے اس انفرادیت کا فناخ ہونا کیونکر ممکن ہے؟ مسلمان ریاستوں کے خواجہ کی وجہ کوں سی خصوصیتیں ہیں جنہیں آپ یہاں پیدا کرنا چاہتے ہیں، اصل چیز دین اور اس کے نوادم ہیں انہیں اختیار کرنے اور ان پر چلنے سے کون روک سکتا ہے؟ کیا فرود ہندوستان آزادی کے بعد اس قدر بے بس ہو جائیں گے کہ دین اور اس کے نوادم ان سے چھپ جائیں گے، انگریز ایک عالمی عیسائی طاقت ہونے کے باوجود دنیا سے اسلام پھیلن ہنسیں سکا، تو ہندوؤں میں وہ کونی طاقت کشش یا سحر ہے کہ وہ مسلمانوں کو اسلام سے محروم کر دیں گے؟ یہ سوالات عموماً ان لوگوں کے پیدا کردہ ہیں جو خود انگریزی تہذیب سے مغلوب ہو کر اسلام سے دستبردار ہو چکے اور اپ سیاسی طور پر تاکہ ٹوپیاں مار رہے ہیں۔ ہندوستان کی تاریخ اجتماعی طور پر مسلمانوں کی تاریخ ہے۔ مسلمان یادشاہوں نے ہندوستان میں اسلام کی خدمت کی ہوتی تو اسچ تین چوتھائی ہندوستان صفوی مسلمان ہوتا۔ لیکن ان یادشاہوں نے اسلام سے ظواہر کا داستر کھا دہ اسلام کے داعی نہ سمجھتے وہ مکومت چاہتے اور حکومت کرتے تھے۔ اسلام یہاں صفویوں کی بد دلت پھیلا، مسلمانوں کا سوا اعظم ان اہل اللہ کامر ہون ہے۔ اسلام کی دولت انہی کی مرفت می ہے، مکنی یادشاہوں نے ان کے ساتھ بھیان سلوک کیا اور اپنے کرد پوش اس قسم کے علماء پیدا کئے جو اشاعت اسلام کی راہ میں ایک بڑی روک سمجھتے ہیں اسلام ہی تھا جس نے اس وقت کی مہذب دنیا کو مغلوب کیا اور جہاز کے گرد پیش کے بیسوں ملک

کامل اسلام کی آنکھ میں آگئے۔ لیکن ہندوستان میں صحیح اسلام نہ آسکا۔ مسلمان یہاں کے  
سموات سے اس قدر تماش ہوئے کہ اسلام کی حقیقی روح سے مخدوم رہ گئے۔ ایک دوسری  
وجہ یہ تھی کہ اسلام یہاں بھی کمی معرفت آیا تھا لیکن اس کے باوجود ہندوستان کی بارہ سو برس  
کی تہذیب پر مسلمانوں کی پہاپ لگی ہوئی ہے اور اس کا معاشرہ اسلامی نقش و نگار کام ہوئے  
ہے، ہندوستان کے آرٹ، ہندوستان کی موسیقی، ہندوستان کے ادب، ہندوستان کی  
تہذیب، ہندوستان کے تمدن، ہندوستان کی ثقافت، ہندوستان کے فن تعمیر اور ہندوستان  
کی زبان یہی نصف سے نائد حصہ اسلامیات سے فیضیاب ہے، ان کے خزانے عربی  
بھی ترکیائی اور ایرانی مسلمانوں کی بودویانہ اور تگ و آہنگ سے لہے پھنسے ہیں۔  
آج ہندوستان کے تہذیبی شہر مثلاً لکھنؤ اور دھلی کی محسن کا مجموعہ ہیں جو کیا مسلمانوں کی تہذیب  
ان کی روح روان نہیں ہے مسلمان ہندوستان کو آنکھ پھوڈے کر بھی خطاہ محسوس کریں اور انہیں  
دہم پوک وہ انگریزوں کی غلامی سے آزاد ہونے کے فوراً بعد ہندوؤں کے علام ہو جائیں گے  
تو اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں یہی دعا کی جاسکتی ہے کہ مسلمانوں کو استفامت ایمان عطا ہو، آدمی  
بدول ہو تو اس کے دل کو سنجالا دیا جاسکتا ہے اور اس میں حرکت کے آثار والپس لاسکے جا  
سکتے ہیں لیکن آدمی بزرگ ہو تو اس کے دل کو سنجالا دینا اور اس کے حوصلے کو ثبات کی  
سمت لوٹانا مشکل ہے، مسلمان اجتماعی طور پر بزرگ ہو چکے ہیں۔ وہ خدا سے نہیں گرتے  
انسانوں سے ڈرتے ہیں اور اس ڈر یہی سے انہیں اپنا وجود آزاد ہندوستان میں ہڑوں  
کا صید محسوس ہوتا ہے۔

انگریزوں نے ہندوستان پر قبضہ کیا تو کیا مسلمانوں کو مٹانے کی بڑی ہمیت کے باوجود  
مٹا کے ہے مسلمان جبر سمجھتے اور بڑھتے گئے۔ ہندوستان کی مردم شماری کے مختلف  
ادار کا لفڑی ان کے علم میں ہو تو مسلمان شاید محسوس کریں کہ ان کے ذمی خطرے بے اصل  
ہیں وہ بروڈریں پھیلتے رہتے ہیں اور اس کی وجہ ان کے معاشرے کا خود کشش ہے،  
ہندوستان کے تین طرف اسلامی دنیا چھیلی ہوئی ہے، ہندوستان کی اکثریت مسلمانوں  
کو مٹا کر کیونکہ پنپ سکتی ہے۔ کیا تو کروڑ مسلمانوں کو مٹانا آسان ہے؟ میں یقین سے

کہ سکتا ہوں کہ ہماری تہذیب اور ثقافت میں ایک ایسا جادو ہے کہ شاید آئندہ پچاس سال میں ہندوستان کی سب سے بڑی آبادی مسلمان ہو۔

دنیا کو پاسیدار امن کی تلاش کے علاوہ ایک فلسفہ زندگی کی مزورت ہے۔ اگر ہندوستان مارکس کے پچھے دوڑ سکتے اور فلسفہ زندگی کی تلاش میں پورپ کے علم و دانش کو لکھنال سکتے ہیں تو اسلام سے انہیں کہ نہیں، وہ اس کے ساتھ سے آگاہ ہیں۔ ان کا دل اعتزاز کرتا ہے کہ اسلام کسی عصیت کا نام نہیں اور نہ استبدادی فلسفہ ہے۔ اسلام ایک عالمگیر معاشرے کی دعوت ہے ایک عالمی امن کی اساس ہے۔ ایک پروردگار کی خدائی کا اقرار ہے۔ اور ایک ایسے شخص کی رسالت کا اعلان ہے جو اپنی پوجا کے لیے نہیں خدا کی عبادت کے لیے نواع انسانی کو پکارتا رہا اور جس نے تمام معاشری و مجلسی انتیزادات مشاکر صرف تقویٰ، دیانت اور علم کے عناصر ٹیکا پر معاشرے کی بنیاد رکھی۔ ہم نے اپنے اعمال کی تعدادیوں سے ناسمانوں کو اسلام سے برگشت کیا ہے۔ ہم اگر اسلام کو اپنے اغراض کی سیاہی سے داغدار نہ کرتے تو مضطرب الحال دنیا اسلام کے آنکوش میں ہوتی۔ پاکستان اسلام نہیں ایک سیاسی مطابع ہے جو ہندوستانی ناسمانوں کا مسلم لیگ کے لفڑاٹا میں قومی نسبت العین ہے۔ میرے نزدیک یہ ان سوال کا حل نہیں جو ناسمانوں کو درپیش ہیں یا اور کئی سکون کو جنم دے گا اور جو سوال موجود ہیں ان کا حل نہ ہوگا۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ اتنے میرے لیے تمام دنیا کو مسجد بنانا ہے اور ہم کسی حال میں بھی سمجھیکی تقدیم کے مجاز نہیں۔ تو کرو ڈینہ ہندوستانی مسلمان تمام صوبوں میں اقلیتوں کی طرح منتشر ہوتے تو ان کی بیجانی کے لیے ایک دو صوبوں میں ان کے اکثریتی اتحاد کا مطلب کیا جا سکتا تھا، گویہ مطابع بھی اسلامی تہبر تاء۔ لیکن ناسمانوں کے عمومی تحفظ کی خاطر کسی حد تک سمجھ میں آسکتا تھا۔ لیکن موجودہ حالت یکسر مختلف ہے۔ ہندوستان کے سرحدی صوبوں میں ناسمانوں کی اکثریت ہے اور ان سے ملک خود محترم اسلامی ریاستیں ہیں۔ وہ کون سی طاقت ہے جو انہیں مثالیتی ہے یا اثادے گی۔ ہم تقدیم کا مطابع کر کے ناسمازوں کی ہزار سالہ تاریخ کے علاوہ ساڑھے یمن کو دو ناسمانوں کو تہذیب و راجح کے حوالے

کر رہے ہیں۔ وہ مسئلہ جو آج ہندو سلم آئریش کی شکل میں مسلم لیگ اور کانگریس کا تذمیر ہے کل دوستوں کا تماز عبور جائے گا۔ اور یہی تماز عالمی استعمار کی معرفت کسی دن ان میں جنگ کا موجب ہو گا۔ رہایہ سوال کہ پاکستان مسلمانوں کے لیے نقصان دہ ہے تو بندوں اس کی مخالفت کیوں کرتے ہیں؟ تو یہ سوال فی الواقع بچپ ہے۔ جبھیں آزادی کی لگن ہے اور ملک کی یک جمیع کے شدائی ہیں وہ عالمی سامراج کی ریشہ دوائیوں سے محفوظ رہنے کے لیے بٹوار سے کی مخالفت کرتے ہیں کچھ خام دارغ اس کی مخالفت سے مسلمانوں کو پاکستان کے لیے پلا کر رہے ہیں کہ اس طرح پاکستان کو تسلیم کر کے وہ باشکنست غیرے ہندوستان کے مالک بننا چاہتے ہیں۔ مسلمانوں کو حق حاصل ہے کہ اپنے لیے یعنی تحفظات کا مطابق کریں۔ مثلاً مکار، کا آئین وفاق ہے اور صوبوں و ریادہ سے زیادہ خود محنتوں میں شامل ہوں گے۔ اس کے عاد و وہ اختیاری معاملات بھی سنبھال سکتے ہیں اور مرکز کے پاس صرف تحفظاتی امور کے باسکتے ہیں۔ لیکن قسم میں مسلمانوں کا تحفظ نہیں، ایک سیاسی آئریش کا غیر سیاسی حل ہے۔ ہندوستان کے آندرہ مسائل فردواری نہیں بلکہ داری ہیں آندرہ لقادم مسلمانوں اور بندوں میں نہیں سرمایہ و محنت میں ہو گا۔ کانگریس کے دو شہنشہ سو شہزاد اور کیوں نہ قسم کی تنظیم اور تحریکیں پیدا ہو جیں ہیں۔ انہیں آسانی سے نظر انداز نہیں کیا جاسکتا، مسلمانوں کو جس ہندو سرمایہ سے ڈالا جا جبارا ہے۔ ریخ کیں اور تنظیمیں اس کے خلاف صفت آئا ہوں گی، مسلمان سرمایہ داروں اور مسلمان جاگیروں نے ان تحریکوں کے قدرتی نتائج سے خوفزدہ ہو کر اپنے اغراض و مصالح کو اسلام کا رنگ دیا اور معاشی مسئلے کو ہندو دوں اور مسلمانوں کا مسئلہ بنادیا ہے لیکن اس کی تباہہ درداری مسلمانوں پر عائد نہیں ہوتی۔ انگریزوں نے اپنے ابتدائی دور میں اس مسئلے کو جنم دیا، پھر سریش کی قلعی جدوجہد کے سیاسی ذہن نے اس کو پروان چڑھایا۔ آخر بندوں کی من حیث الجماعت نگ دلی اور کوئا نظری نے اس مسئلے کو تقسیم کی اس منزل تک پہنچا دیا کہ ملک کی آزادی بٹوار سے کے یعنی مودوں کا ہے پسی ہے۔ سڑ جناب ایک

ذمانت میں ہندو مسلم اتحاد کا مظہر ہے تھے۔ اور ان کے سیئے یہ لقب کانگرس کے سالانہ اجلاس میں خود سرو جنپی نایڈ ادنے تجویز کیا تھا، وہ دادا بھائی ناروچی کے شاگرد تھے، مسلمانوں کا مشہور و قدیم اسے ۱۹۰۷ء میں ترتیب پایا تو سڑ جناح نے اس میں شری ہونے سے انکار کیا تھا۔

میں وقد تھا جس نے مسلم لیگ کی فرقہ داریاست کا آغاز کیا ۱۹۱۹ء میں جامنٹ سینکڑ کیش کے رد پر واپس نیشنل سلامن کی حیثیت سے بیان دیتے ہوئے سڑ جناح نے مسلم مطابقات سے الفاق رکھا۔ انہوں نے ۳ اکتوبر ۱۹۲۵ء کو ٹافر آف انڈیا میں ایک مسلم لکھا جس میں اس کا رد کیا کہ انڈیا کی نیشنل کانگرس میں یہ ہندو جماعت ہے۔ اور ۱۹۲۶ء میں آل پارٹیز کانفرنس میں ہوئی تو سڑ جناح مخلوط انتخاب کے حق میں تھے۔ ۱۹۲۵ء میں مرکزی اسمبلی میں تقریر کرتے ہوئے انہوں نے کہا تھا: "میں اول دا خر نیشنل ہوں میں اسمبلی کے اکان سے ایک پروردہ اپیل کروں گا کہ خواہ آپ ہندو ہوں خواہ سلامن خدا کے سیئے اس ایوان میں فرقہ دار مسلموں پر بحث نہ چھڑ ریئے، ہم چاہتے ہیں کہ یہ اسمبلی حقیقی معنوں میں قوی پاریمان بن جائے۔"

۱۹۲۸ء میں سامن کیش کے یا یکٹ میں جناح کانگرس کے سامنہ کھلتے۔ غرض، ۱۹۳۰ء سے پہلے جناب لفتم ہند کی طاقت مائل ہی نہ تھے۔ دو طلبہ کی مشترکہ ایجنڈوں کو مقام دیتے ہوئے ہندو مسلم اتحاد کی تلقین کرتے۔ میکن کانگرس نے صوبجاتی خود محکمری کے بعد ہندوستان کے سات صوبوں میں اکثریت پاکروز اریں بنائیں تو لیگ کے لفڑاں از کئے جانے پر انہیں ملال ہوا اور وہ مسلمانوں کے سیاسی انحطاط کو محسوس کرتے ہوئے پاچ ۱۹۳۰ء میں پاکستان کے مطالبے پر جنم گئے۔ پاکستان فی الجلد سڑ جناح کے سیاسی تحریکات کا رو عمل ہے۔ وہ میرے بارے میں جو راستے بھی قائم کریں انہیں حق پہنچا ہے میکن مجھے ان کی ذاتی ذات کے بارے میں کوئی شہر نہیں، انہوں نے ایک سیاست دان کی حیثیت سے مسلمانوں کی عصوبیت کو مضبوط کیا اور پاکستان کو اٹلی بنادیا۔ اب یہی چیز ان کی انسابوگی ہے اور وہ کسی قیمت پر یا کسی حالت میں اس انسا سے دستبردار ہوئے کو تیار نہیں۔"

راقم نے عرض کیا:

”ان حالات میں مسلمانوں کا مطالبہ پاکستان سے بٹایا مرٹا ممکن نہیں رہا، اور نہ انہیں کوئی سی خلابت اُس کا سحر یا استدلال الملا کتا ہے: مولانا نے فرمایا:

”خواجہ کے اشتعال سے روزنا شکل کیا ناممکن ہوتا ہے۔ لیکن ضمیر کے ارتجاع کو زدشت کرنا موتو ہے۔ اس وقت مسلمان چل نہیں رہتے بہرہ ہے ہیں بعض وجوہ کی بنا پر مسلمانوں نے دوڑنا سکھا ہے یا ہبنا، وہ جتنا جانتے ہیں نہیں۔ جب قومیں اعتماد نفس سے محروم ہو جاتی ہیں یعنی انہیں عرفان نفس اور لعین ذات کا احساس نہیں رہتا تو پھر ان میں یعنی ولیسا رکا تذبذب پیدا ہوتا، اور ان کا دماغ خطرے ڈھانٹنے لگتا ہے تب وہ مفروضوں سے ہر اسال ہوتی ہیں، قوموں کی معنوی ذمہ داری کا خصوصی تعداد پر نہیں اس کا مدار استدامت و ایمان اور سیرت و تمثیل پر ہے۔ انگریزی سیاست نے مسلمانوں کی ذہنی نیں میں بہت سے خوف بودھیتے ہیں اور اب وہ ان سے روزہ برائنا میں، انہیں اپنی ذات پر اعتماد ہی نہیں رہا، پھر رہتے ہیں کہ انگریز چلا کیا تو مست جائیں گے، وہ انگریزوں سے کہتے ہیں جاؤ نیکون ملک قسم کر کے۔ اب خود کو کوچو خوبی سے ان کے جہوں کو ہیں وہ ان کی صرحدوں کو نہ ہوں گے، آخر دہ ان صرحدوں کو کہاں سے جائیں گے جو ایک دوسرے سے ملتی ہوں گی اور قیمت کے بعد جن کے افق پر جگ کے باول منڈلاتے رہیں گے۔

راقم نے دو قومی نظریہ پر عرصہ کیا۔

”ہندو اور مسلمان بہر حال دو مختلف قریبیں ہیں اوس یہ اجتماع صندیں کیونکر ہو سکتا ہے؟“ مولانا:

”یہ ایک پامال بحث ہے، کئی سال پہلے علامہ اقبال اور مولانا مدنی کے مابین اس مسئلے پر جو بحث ہوئی تھی، ہیں نے بالا سیعاب دیکھی اور پڑھی ہے۔ قوم کا لفظ قرآن میں محض امت کے لیے استعمال نہیں ہوا بلکہ جماعت انسان کے لیے بھی استعمال ہوا ہے، آخر مدت، قوم اور امت کے الفاظ کی بحث پھر اتر جمیں چاہتے ہیں، ہندوستان میں نہ سیاہیک

نہیں کئی قومی سنتی ہیں ہندو ہیں مسلمان ہیں نیساٹی ہیں پارسی ہیں سکھ ہیں، مسلمانوں اور ہندوؤں میں دینی اعتبار سے بہت بڑی معاشرت ہے، لیکن اس معاشرت کے باعث ہندوستان کی آزادی رد کی نہیں جا سکتی، اور نہ دو قومی نظریہ وحدت ہندوستان یا ایسے ہندوستان کی نفعی کرتا ہے۔ سوال تو آزادی کا ہے کہ تم ایک یونیورسیٹی ملکی طاقت سے کیونکہ آزاد ہوں اور آزادی ایک ایسی نعمت ہے کہ نہ سب انسانوں ہو سکتی۔ انسان کی مشترکہ میراث ہے۔ مسلمانوں کو محسوس کرنا چاہیے کہ ان کا ملی وجہ ایک عامی دعوت ہے وہ کوئی نسل نہیں ہیں کی علاقائی حصہ ہندوؤں میں کوئی دوسرا داخل نہیں ہو سکتا۔ اپنے عربی عقائد کی رنگارنگی کے باعث مسلمان ہندوستان میں بُلٹت دا ہدہ نہیں رہے، عملًا کئی قوموں کا منتشر ہجوم وہ ہیں انہیں ہندوؤں سے عداوت کی اساس پر قریب کی جا سکتا ہے لیکن اصل اسلام پر متور رہا شکل ہے۔ اسلام کے ناصر پر ان کے اندر ہی ہیوں فرقے ہے جاؤ۔ اسختے اور عقائد کی رنگارنگی پر جاتی ہے۔ وہابی، سنتی، شیعہ کے علاوہ دیویوں شاخصیں ہیں۔ مثلاً ایک وہ جماعت ہے جو مغربی انفار سے پیدا ہبھی اور یورپ کے اتباع میں مذہب و سیاست کی جدید اکاذبی کا ذہن رکھتی ہے۔ اس کے زریکہ مذہب انسان کا بھی حاملہ ہے، پھر ہندوستان کے اسلامی فرقے یا طائفے ہیں نہیں۔ مثلاً بریلوی ہیں چکڑالوی ہیں، دیوبندی ہیں، ان کی مختلف شاخصیں ہیں۔ ان فرقوں کے علاوہ بے شمار خانقاہیں ملکے اور مشائخ کی علیقہ بندیاں ہیں ان میں عقائد کی متحارب رنگا رنگی ہے غرض ہندوستانی مسلمانوں کے عقائد کی سرائے میں داخل ہو جاؤ۔ معلوم ہو گا کہ ہندوؤں کا چھستہ پھیلا ہوا ہے۔ انگریزوں کی آمد کے بعد ہندوستان میں مسلمانوں کی تاریخ بارہ میں نزاع کا ایک دشت خانہ ہے۔ مشائخ و علماء کی ایک بہت بڑی جماعت نے کیا نہیں کیا ہے جہاد کو شروع و مسترد کر دیا۔ پہلی جنگ عظیم میں ترکوں کو محروم ہٹھرا یا کوہہ نادیٰ لاڑن کے جو جنم ہیں، چھوٹے جھوٹے مسلموں کا طوفان آئنا ریا۔ منیزین، آمین، بالہر، بردن پر سجدہ اور اس نام کے ہی ہیوں مسائل پر یا کسکے مسلمانوں کو آپس میں بھڑا دیا، عمالِ مختلف شاخصیں نے کافر سازی کی تھی، اکالی، پیپلی، پیپلی و کافروں کو مسلمان بناتے رہتے۔ اب مسلمانوں کو کافر بنانے لگے۔ بڑتے ہیاتے وہ کافر کا

پاسے۔ ان مشکلات کا اندازہ کرنا سهل نہیں۔ ہوش ریاحات سے اللہ تعالیٰ کے پیغمبری کی نتیجت  
لکھتے تھے۔ انہیں بھی ابلاو آنائش کی ایک عمر گزارنی پڑی۔ جب عظیمین گراہ ہو جائیں دلوں  
کو تسلیے لگ جائیں اور طبیعتیں مبہم ہوں تو مصلحین و مصلحتیں کے سیے انسانوں کو اس جماعت  
سے عہدہ برآہونا دشوار ہوتا چھے، آج تو سلسلہ ہی دوسرا ہے۔ ہماری قوم یا اسی تعصبات  
میں اتنی پختہ ہو چکی ہے کہ وہ دین پر سیاست کو ترجیح دیتی اور اپنی صورتوں کے اذار کو  
اسلام سمجھتی ہے۔ المختصر پر درود میں قوم نے استقامت کی تصوریہ دن کو جدید اپنے قہتوں  
میں اٹایا۔ قرآن کی شعیں کیسیں اور ایسا کسکے پر قلم چھڑتے ہیں۔ ہم تغیر انسان ہیں،  
حضرت ابراہیم علیہ السلام، حضرت موسیٰ علیہ السلام، حضرت عیسیٰ علیہ السلام اور حضرت  
صلی اللہ علیہ وسلم سے وقت کے اشاؤں نے کیا سوک نہیں کیا، جب اللہ کے پیغمبر دن  
سے جماعت انسانی کی سرکشی کا حال غصب ناک رہا تو کسی اور کے لیے اس غصب سے  
بچاؤ کا سوال کہاں؟

ایک دوسری ملاقاتیں راقم نے عرض کیا۔

”اپ نے الہال کی دینی آواز غالباً اسی لیے بندر کردی کہ مسلمانوں کا ذینی ویران اس کا تکلیف  
نہیں ہو رہا تھا۔ یا اپ محروس کرتے تھے کہ ان دونوں صوراً میں اپ اذان سے رہیے ہیں؟“  
فرما یا:

”میں نے الہال کی آواز اس لئے ترک نہیں کی کہ اس آواز کی صداقت سے مایوس ہو گیا  
ہتا۔ اس آواز نے مسلمانوں کی ایک بہت بڑی جماعت میں اسلام کا ولاد آزادی کی  
لگن اور عمل میں استقامت پیدا کی، خود میرے اندر ایک ایسی روح پیدا ہو گئی جو  
صحبت یافتگان رسالت کا اعزاز دجوہر تھا۔ میں اپنی اس آواز میں قفسن کی طرح مت  
ہو کر جسم ہو گیا، الہال کے معاشر جہاں تک ان کے معنوی مضرات کا اتعلق تھا، اپنا  
انجیاز دلھا کچے تھے اور مسلمانوں کا ایک نیا دور انگلی لے رہا تھا، میرے سامنے تجربات  
کا ایک ڈھیر تھا، میں نے سفر میں ترتیب پیدا کی اور اس صراط مستقیم پر قدم جا دیتے  
جو اس لدکے کی آزادی کے حصول کا صحیح راستہ تھا، میرے اعتماد میں یہ بات داخل

ہو گئی کہ ایشیا اور افریقہ کی آزادی کا انحصار ہندوستان ہی کی آزادی پر ہے اور ہندوستان کی آزادی کا صحیح صحیح نقطہ ہندو مسلم اتحاد ہی سے بن سکتا ہے۔ یہ دونوں جماعتیں دہندو مسلم، جو مذہب و اعتماد کے معاملے میں مختلف اوقتاء و اطوار رکھتی ہیں۔ جب تک متحد العمل نہ ہوں گی ہندوستان کی آزادی میں انجام دپید اہوں گے اور اس طرح ایک ایسی براہ پائے گی کوئنکروں خوابیاں یکے بعد دیگرے جنم لیتی رہیں گی۔ میں نے پہلی جنگ عظیم سے بہت پہلے محسوس کر لیا تھا کہ ہندوستان ضرور آزاد ہو گا اور اس کی آزادی کسی عنوان سے روک نہیں سکتی، میرے سامنے مسلمانوں کے مقام کا تعین بھی تھا۔ میں ہر جہت خود و فکر کے بعد اس نتھے پر پہنچا کہ مسلمان اپنے دینی سماجیوں کے ساتھ چلنا سمجھیں اور تاریخ کو یہ کہتے کامور قدر دیں کہ جب اہل دین ہندوستان کی آزادی کے لیے مرگم عمل تھے تو مسلمانوں نے یوں سے رثا کے بجائے کاروں پر تماشا دیکھتے کی عادت ڈالی اور وہ پُر جہد کشتوں کے ڈوبنے پر خوش ہوتے تھے۔

راقص نے عزم کیا:

”پاکستان تو بن کے دیجئے کا اب سوال وجہ کا نہیں کہ اس کی تائیں کے محکمات کیا ہیں پھر سوال اس پر کامیاب ہو ہی ہے اب اس حالت میں کیا چونا چاہیے، با مخصوص ان مسلمانوں کا فرض کیا جو جو فیماں پاکستان کی مخالفت کرتے رہے اور کہ ہے ہیں لیکن پاکستان کے علاقائی شہری ہیں؟“

فرمایا:

”من صورت میں میری رائے یہ ہے کہ پاکستان دشمنی سے نہیں دوستی سے قائم ہو، اور جب پاکستان بن جائے تو پھر دونوں ملکوں کی باہمی دوستی ہی ان کے استحکام کی مناسن ہو سکتی ہے، جانبین میں کشیدگی رہی تو دونوں کے لیے مضر چوکی ہے ہندوستان کا اس میں بحدا پہنچنے پاکستان کا جذبات کا خقدر ایک عارضی چیز ہے لیکن حالات کی ضرورت ایک اساسی ضرر ہے۔ پاکستان ہندوستان ایک دوسرے کے دوست بن کر نہ صرف اپنے اپنے ملک کی خوش آمدیدگی کیلئے گئے بلکہ ان عالمی طاقتیوں کے مخفی عوام سے بھی محظوظ رہیں

جسے جو دنیا کے تمام چھپوئے ملکوں اور فوائد اور ریاستوں کو اپنے تبايع رکھنا چاہتی ہیں اور اسی میں ان کے مفادات ہیں۔ پاکستان اور ہندوستان کی ذہنی لڑائی خواہ اس کی شکل کوئی سی ہو دو توں ملکتوں کو ضرر رکھے گی۔ ہندوستان نے پاکستان کو احتل پھل کرنے کا ارادہ کی، تو اس کے لیے عالمی طور پر بہت سے مسائل پیدا ہو جائیں گے۔ پاکستان نے ہندوستان سے اڑائی باندھ کے رکھی توجیں غرض سے اس نے قسم کرتی ہے، وہ مسلم ختم ہو گا۔ بلکہ اس کی ایک خزانیک شکل پیدا ہو گی، پاکستان کا طالبہ اگر مسلمانوں کی انحرافیت کو یک خود مختاری ریاست میں نشوون بلوغ دینے کا نام ہے تو اس غرض سے ایک یہ داعم امن کی ضرورت ہے۔ پاکستان اور ہندوستان کی لٹاچنی سے ساری سے میں کروڑ ہندوستانی مسلمان یہ ہندوستان ہی میں رہیں گے نہ ہندوستانیوں کی کشکاش میں جلتا ہوں گے بلکہ خود پاکستان کے مسلمان عالمی طائفہ کی شکار گاہ ہوں گے۔ خدا نخواست ہندوستان اور پاکستان میں جنگ پھر لگئی تو وہ تیسری عالمگیر جنگ کا آغاز ہو کر پیغمبر کے ایک نئے نقشے کا ظہور ہو سکتی ہے:

مولانا نے ۱۹۵۶ء میں یاد کیا۔ راقمِ دھلی پہنچا دہلی ایک بخوبی مٹھرا۔ مولانا پاکستان نے سیاسی انتشار سے ناخوش رہتے۔ مولانا:

پاکستان کو آٹھ مسلک بیت پکے ہیں۔ اب آئیں چوہڑی کوہ علی نے آئین تیار کیا ہے اور وہ مشرقی پاکستان اور مغربی پاکستان کی باہمی معاہدوں سے ایک پھرڑی پکی ہے۔ خدا کوئے اب اس کے مطابق ہی پاکستان کا سیاسی سفر شروع ہو، ایک آئینی سانچہ بن توگیا، آئندہ چزوں سے اس میں اصلاح ہو سکتی ہے، لیکن پاکستان کے اندر وہی علاالت کا غاز مطابع کیتی ایک ندشائی کی نشانہ ہی کرتا ہے۔ اندیشہ ہے کہ اس آئین کے تحت ہے انتخابات ہی نہ ہو سکیں گے۔ آئین ختم کر دی جائے کا ادھر پاکستان کے سیاست دان غیر بیت یافتہ لوگ ہیں انہوں نے ملک کی عنان بیور و کریمی کے باہمیں دے دی ہے۔ سکندر میرزا نہیں جانتے کہ پاکستان میں انتخابات ہیں، وہ عمر بھر صدارت کی منصب پر رہنا چاہتے ہیں اور ہر ڈنی م Rafsat کے ہر کام ہیں، انہوں نے آئین توڑ کر مارشل لارنافذ کیا، تو قطعی ناتائج کے متعلق حقی را بے دینا مشکل ہے۔ مارشل لارنافذ کے وہ کب تک اقتدار میں رہ سکیں گے؟ اس بارے میں کچھ کہنا یاد ہے۔

کا تعین کرنا مشکل ہے۔ لیکن جس فوج کے بل پر وہ مارشل لاملا میں گئے وہی فوج انہیں سکدوش کر دے گی۔ ملک علام محمد نے خواجہ ناظم الدین کی وزارت توڑکر پاکستان کو غلطیوں کے راستے پر ڈال دیا ہے، اور اب آئندہ کئی خرابیوں کے پیدا ہونے کا امکان ہے۔

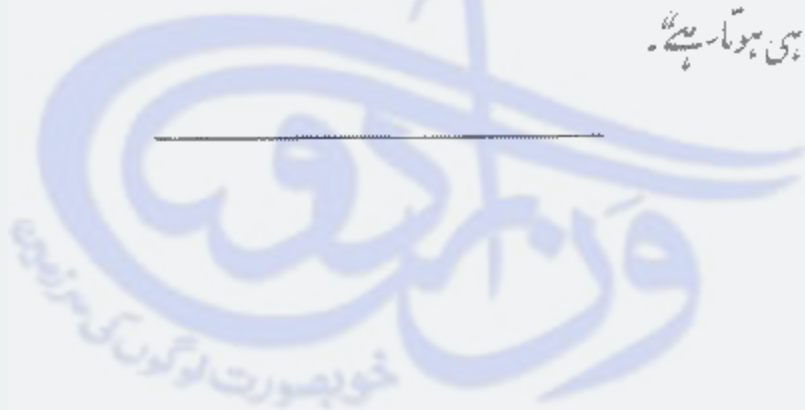
سیاستدانوں کی جگہ بورڈریسی نے لی ہے۔ ہو سکتا ہے پاک ان ایک بیس عرصے کے لیے سیاستدانوں کے ہاتھ سے نخل کر جو درد کریں ہی کے عکسی ہاتھوں میں چلا جائے، پھر ایک طویل عرصہ مارشل لاکی حکومت ہو، اس کے بعد جو آئین وضع ہو وہ فوج کی کسل میں ڈھانا ہو اور جمہوریت کے انتخابی مزاج پر پاکستان کی عکسی چھاپ ہو، فوج کے پس سالاروں کی جمہوریت پاکستان کے لیے کئی افتوں کا بھوکھ ہوگی، اور جو تحریر بھی فوج کی معوفت اس جمہوریت کی آٹیں کیا جائے گا وہ بدیر یا سورنا فاصم ہو گا، چونکہ فوج مغربی پاکستان کی ہے اور بخار کے لوگ عکسی ہیں۔ اس لیے اس خطر سے نکار نہیں کیا جاسکتا کہ مشرق پاکستان میں نظریہ پاکستان سے متعلق منفی تحریکیں پیدا ہو کر بالآخر اس کی علیحدگی کا باعث ہوں۔

پاکستان کو محسوس کرنا چاہیے کہ ہندوستان کی ایک سیاسی کمیپ کو اس کے معرض وجوہ میں آئنے پر قلق ہے اگر مسلم ناگ کی لیڈر شپ کا نہیں وہ بڑی جماعت سے مفاہمت کریں تو پاکستان کی خودوں سے محفوظ ہو جائے۔ پنڈت جواہر لال نہروں جذباتی انسان ہیں وہ بسا اوقات ایک مسئلے پر ہدای ہو جاتے ہیں لیکن انہیں استدلال کی طاقت سے منایتا مشکل نہیں۔ سردار پیل کثیر کے مسئلے میں پاکستان کی تائید کرتے تھے، کہ پاکستان کا اس پر حق ہے اور وہ پاکستان ہی کو ملنا چاہیے، جواہر لال کو راضی کر لینا مشکل نہ تھا۔ وہ لازماً کثیر پر ہندوستان کے قبضے سے دستبردار ہو جاتے ہیں فاماً اعظم کی رحلت کے بعد یا قات علی ہی کی نیشنل سیاست مسلمان سے لٹکو گرنے کے لیے تیار نہ تھے۔ مجھ سے سردار پیل نے بیان کیا کہ انہوں نے گورنر ہاؤس لاہور میں یا قات علی کے اصرار و استغفار پر ان سے کہا تھا کہ وہ پاکستان کے وزیر اعظم ہیں اور پنڈت جواہر لال نہروں ہندوستان کے وزیر اعظم ہیں۔ دونوں ہی مجاز و مختار ہیں کسی مسئلے کا حل مشکل نہیں۔ میں استدلال کے

ٹوپیل چکر میں پڑتے بغیر فتح داری لیتا ہوں اور معافیہ بھی ہو سکتا ہے کہ پاکستان، منادو ز جننا کرڑھ اور حیدر آباد کن سے دستبردار ہو جائے ہم کشمیر کو چھوڑ دیتے ہیں، وہ ریاستیں ہندوستان کے حدود میں ہیں اور کشمیر پاکستان کے حدود میں ہیں، سروار پٹیل نے لیاقت علی کو یہ پیش کیا ہے کہ پاکستان کی ہندو اقلیت کو روکیں میں ہندوستان کی مسلم اقلیت کو روکتا ہوں اس کے بعد جو فساد برپا کرے اس کے خلاف سخت سخت سخت کارروائی کی جائے۔ اس سے امن دونوں میں قائم ہو جائے گا، لیکن لیاقت علی نے منادو ز جننا کرڑھ اور حیدر آباد کن کے بارے میں پس و پیش کیا تھا جو دونوں مملکتوں کے وزراء اعظم کی پہلی کانفرنس ناکام ہو گئی، لیکن ایسے وہ سب چیزیں ماضی کی ہیں، آج پاکستان ہندوستان کے داخلی خلاف پر خوش ہوتا ہے اور ہندوستان پاکستان کے سیاسی افراد پر غصیں بجا رہتے ہیں لیکن دونوں میں سے کسی مملکت کے لیے کوئی فائدہ نہیں پاکستان اور ہندوستان کی بساط است پر عالمی طائفیں اپنے اپنے ہے لے کر کھلی بھی ہیں، ان طائفتوں کی ذہنی عایت دونوں کے نامیں دوستی کی نیواٹھانا نہیں بلکہ دوستی کا نام لے کر اپنے ہتھکنڈے سے جانا رہتے ہیں پاکستان ہندوستان کے خلاف سے خوف زدہ ہیوکر عالمی طائفتوں کی جو کھٹپڑ پر کھڑا ہے اور خود پر وہی میں ذرہ برا بر عیب محسوس نہیں کرتا ہندوستان چونکہ سیاست پاکستان کا دریافت ہے اہم اس کو بھی عالمی طائفتوں کی معادلات درکار ہے دوسری جگہ عظیم کے بعد پورے ہندوستان کے دفاعی اخراجات سوکر وڑرو پے سچے لیکن بڑھکن کی تقیم کے بعد ایک چھٹائی فوج پاکستان کے حصے میں چلی گئی اور تین چھٹائی ہندوستان میں چلی گئی۔ اب ہندوستان کی فوج کے اخراجات دو سو کروڑ ہیں، اور پاکستان کے اخراجات بھی کم سے کم سو کروڑ ملک پہنچتے ہیں یہ وہ رقم ہے جو دونوں ملکوں کے عوام حکومت کے داجبات کی شکل میں ادا کرتے ہیں، وہ اہم اس کے علاوہ ہے جو دونوں ملکوں کو ان کے عالمی دوستوں سے ملتی اور اس کی مانگ برابر رہتی ہے یہی رقم دونوں ملک بینی ترقی خوشحالی پر صرف کریں اور عوام پر روزمرہ کے ٹیکسٹوں کا بوجھ پہکا پڑ جائے تو ہر دو ملک صحیح معنوں میں خود مختار اور آزاد ہو سکتے ہیں اور ان کے دھرات بھی ٹل سکتے ہیں جو فریقین کے دلوں میں بیٹھ چکے ہیں اور دونوں مملکتوں اپنے

مسئل کا حل ایک جگہ کی شکل میں دیکھ رہی ہیں، حقیقت یہ ہے کہ جگہ اندریں حالات پاکستان اور ہندوستان دو تو کے لیے مہک ہے۔

ہر پاکستانی کا فرض ہے کہ دہ ہندوستان سے دوستائی رشتہ استوار کرنے پر سوچے ابھی وہ لوگ زندہ ہیں جو ہندوستان کے مزاج کی برمی کو ٹھیک کر سکتے ہیں۔ پاکستان ایک سیاسی تحریک ہے، پاکستان کے ارباب حل و عقد کا فرض ہے کہ اس تحریک کو کامیاب بنائیں، ادھر ہندوستان کے ارباب بست و کشاد کو لازم ہے کہ پاکستان کو ایک حقیقت مان لیں اور تسلیم کریں کہ اب جانہمیں میں دوستائی تعلقات اور اشتراک عمل ہی ان کی بغاوت اسلام کا باعث ہو سکتے ہیں اگر نفرت کا شعلہ بھرنا کار پاؤ دو نمک عالمی طاقتوں کے مقاصد کی چنیں جسم ہو جائیں گے۔ یاد رہے کہ سیاست کے پھر میں دل نہیں ہوتا کوئی سی طاقت اپنے اغراض کی خاطر تعدادات سے مصروف و معاشر کرتی ہے تو اس میں آخر کار خسارا ہی ہوتا رہے گے۔



## عظم خطبہ

ایک زمانے میں خطابت علمی صحبوں اور مذہبی مجموں سے خطاب کرنے کا نام رکھتا، اب علوم وسائل کے اس مذہبی دور میں خطابت کمی ایک خانوں میں تقسیم ہے اور برخواہ اپنی جگہ بسوتوں مکمل ہے، فن ایک ہی ہے لیکن پہلو کمی ہے، خطابت اس فن کی معراج ہے، لیکن اب خطابت کا عمومی میدان پہلے اور پالیٹیکس ہے۔ فی الجملہ خطابت نقطہ انسانی کی معراج ہے۔ محضراً عوام سے فن خطاب کا سمجھنا خطابت کے بعد تقریر کافی ہے۔ ایک اچھا مقرر عوام پر جادو کرتا ہے۔ خطبہ و مقرر کے بعد واعظ ہیں، مبلغ ہیں، ذاکر ہیں اور ایک دنیا کے ناظر بھی اس صفت میں آجاتے ہیں، ان سے پنجا سطح پر سان خوبصورت

خطبہ یا عقر نہیں ہوتا بلکن دہ ان کے فن کی روشن پر ٹھہرنا ضرور ہے، اسی طرح کمی لوگ بالownی یا ہمدردی نہیں کہتے۔ مگر ان کی مثال میڈیا نول میں بوندا باندی کے جملے کی طرح ہے۔

بر عظیم کی تاریخ میں خطابت کافی مسلمانوں کی آمد سے ملک ہے۔ اس خطابت کی ابتدائی مکمل سماج کے طبقے اور خالقابی وعظتکے جن کا مخود قرآن و حدیث اور ان سے پیدا شدہ علوم وسائل تھے۔ ہندوستانی مسلمان یعنی دہ مسلمان جو ہندوؤں سے مشرف بر اسلام ہوئے اور جن کا خیر اس مٹی ہی سے تھا وہ زیادہ تر صحبت اولیا۔ سے مسلمان ہوئے، اور ان کے اسلام کا سبب اہل اللہ کی نگاہ تھی یا پھر ان کے مشرف بر اسلام ہوئے کی وجہ علاج کے وعظتکے دہ گویا علام کی زبان سے مسلمان ہوئے

ستے۔ اس سلسلہ میں کوئی حکمی تحریری آسان نہیں۔ لیکن ہندوستانی عوام کے مسلمان ہونے میں خطا بت وعظت کی فتح مندیوں سے الگار نا ملکن ہے۔ حضرت محمد والفت ثانی سے لے کر شاہ عبدالعزیز تک ان کے بعد برطانوی ملکداری میں تحریک خلافت کے آغاز تک وظفو خطا بت کا ایک عظیم سلسلہ موجود ہے اور یہ قول مولانا آزاد الحکا و جہنا کے گردو پیش ایسی شخصیتیں پائی جاتی تھیں کہ ان کے بیان کی حرارت سے دلوں کی سلگنی موسم کی طرح پھیل جاتی، خود مولانا آزاد کے ذکر سے میں ان شخصیتوں کا ذکر اشارہ موجود ہے۔ بعض صوفیاء نے ذکر دوں سے بھی ان کا علم ہوتا ہے۔

مولانا آزاد کے نام مولانا منور الدین بھی کا واقعہ میری کتابی "میں درج ہے وہ قلم معاشر میں وعظت کے لیے بلائے گئے۔ ایک دست سے مغل بادشاہوں کے اور ان کے امراء سلاطین میں "دولہ" کا راجح تھا، ہندو راجاؤں اور رئیسوں کی بیٹیاں کسی نکاح کے بغیر قبضہ و تملیک میں لائی جاتی تھیں اور قلم معلن میں ان کا رناؤس ہوتا تھا۔

مولانا منور الدین کو معلوم ہوا کہ آج ہی بادشاہ کے لیے ڈولہ آیا ہے، انہوں نے ڈولے کے خلاف وعظ کیا، تاشرکا کا عالی مقاکہ جن درباریوں نے مولانا کو اس بارے میں کچھ کہنے سے منع کیا تھا۔ وہ بہوت ہو گئے خود بادشاہ کی بھی بندھ گئی اور جملے سے یا ہر اک شادو شاہ مولانا کے کافر ہے پڑاں دیا اور اعلان فرمایا کہ آئندہ سے قلم معلن میں ڈولہ کی رسم بند کی جائی ہے۔

شاہ اسماعیل شہید اور شاہ عبدالعزیز خلفت شاہ ولی اللہ اس پاسنے کے خطب تھے کہ اس زمانے میں کوئی ان کے کمال کرنے ہیں پہچتا تھا، وہ اپنے وظیفوں کی سچائی سے سامنے کا شکار کرتے۔ آج وعظ کروز پڑھکے ہیں اور اس رتبہ کے وعظ بھی نہیں رہے۔ کچھ معروف وعظ زور بیان پر انحصار کرتے اور کوئی اداز کی گوئی یا کرچ کے علاوہ جوش گلوئی کو اپنان بن سمجھتے ہیں، لیکن جبکہ وعظ ہی اصل خطا بت نہیں اور ایک وعظ مخفی طیقوں کی رنگاری، کہانیوں کی یقائقی زبان کے چوپوں اور بیان کے چماروں سے واخطر نہیں ہوتا تھا اس کی معراج قرآن و حدیث کے علم پر تھی۔ وہ سیرت طیبہ و شارح ماحابہ کے علاوہ علام و فقہاء کے انکار و مباحثت سے کاملاً باخبر ہوتا اور یہ درست تھی کہ ایک وعظ آیات قرآن کی تفسیر میں کوئی کمی برس دععظ کرتا تھا۔ ایک وعظ کی بڑی خوبی اس کے طالب ہائیک دربط تھا۔ وہ مصنفوں کی ترتیب، تقيیم، استنباط اور استدلال کا شادر ہوتا۔ اس کو معلوم ہوتا کہ اجمال سے تفصیل اور تفصیل سے اجمال اور آثر میں اختصار

کیونکہ ہوتا ہے۔

ہندوستان میں انگریز جم گئے اور برطانوی تعلیم کی راہیں نکل آئیں تو دین و مذہب کے علاوہ انگریزی و علمی اور تہذیبی و تدبی موصفات پر بیکار کا سلسلہ چلا۔ ظاہر ہے کہ انگریزی تعلیم نے اس کی نیورکی، سریندھری، دقارالملک، حسن الملک اور بعض دوسرے اکابر اس میدان کا ہراول تھے، ادھر علامہ بشی خطاہت میں یکتا تھے لیکن ڈپٹی نذیر احمد اپنے زمانے کے سب سے بڑے خطیب تھے۔ وہ انجمن حمایت الاسلام وغیرہ کے سالانہ اجلاس کو یہ التزام خلاب کرتے اور عموماً اپنی تقریب کو کھو کے لاتے تھے۔ انہیں اپنے بیان پر اس درجہ اعتماد تھا کہ طویل خطابات میں کسی جملے کے اختتام یا کسی خیال کے موڑ پر تالیف اور تحسین کے انفالاً کو دیستے تھے۔ تو تھیک انہی کے مطابق مجتمع تحسین و تہذیت کرتا۔ غرض مسلمانوں کے ہاں خطابت معزز کو پہنچی تو وہ حدت المعرکے وغیروں کا سلسلہ تھا، ان وغیروں کی بدولت مسلمانوں نے بنزو و جواب کے معروکوں بھی میں فتوحات حاصل نہیں کیں بلکہ جنگ و درب کے محاذوں کو بھی سر کیا ہے۔ تحریک و مذاقت ہے پہلے کانگرس اور لیگ کی تاسیس کے ایام ہی سے سیاسی خطابت کا آغاز ہو چکا تھا، لیکن اس کا صحیح صبح ظہور تحریک القاعدہ (۱۹۱۹ء) میں ہوا، ہندوستان میں تحریک خلافت جدیاں والہ باخ اور رولٹ ایکٹ وغیرہ کا طوفان کھڑا ہو لیا تو ملک کی عوامی قیادت بھی لیکر تبدیل ہو گئی، جتنے بڑے خطیب، مقرر اور سان اس زمانے میں پیدا ہوئے تو اس سے پہلے پیدا ہوئے سنتے اور نہ اس تحریک کے بعد۔ قیامتِ ہندوستان کا یہ دور خطیبوں اور مقررین کا دور تھا۔

خطابت کے مبنی عنصر ہیں:

پہلا، خطیب، جو اپنے فن اور شخصیت کی معرفت عوام سے خطاب کرتا ہے۔

دوسراء، خطاب جس کی بیست افرادی لیکن مقصد اجتماعی ہوتا ہے۔

تمسرا، پہلک رسماعین و حاضرین، جس سے خطیب کلام کرتا ہے۔

خطیب کی اصل غربی اس کی شخصیت ہے۔ جو لکھتا ہے ایک خطیب، فائدہ ہو، بعض قائد خطیب نہیں ہوتے، ایک حد تک مقرر ہوتے ہیں۔ اور وہ ان کی سیاست کے باعث ان کی خطابت فائم ہوتی ہے۔ وہ اس لئے نہیں سنتے جاتے کہ خطیب ہیں، وہ اس لیے سنتے جاتے ہیں کہ قائد ہیں، فائدہ ہوتے تو ان کی تقریب میں صاعین کے لیے کوئی کشش نہ ممکن۔ مثلاً ہندوستان کے سب سے بڑے لیدر

ہم اتنا کا نہیں تھے، ان کی سیرادت کا جادو سب پرچاڑا ہوا تھا۔ مگر وہ او سطور ہے کہ مفرج بھی نہ سمجھے۔  
تمانہ عظم بھی کوئی طلیب نہ سمجھے اور نہ ان میں ایک مقرر کا رہا۔ ورنہ سمجھا، لیکن مسلمانوں کے لیے ان  
کا ہم لوں سحر تھا اور وہ ان پر اپنے سبقتے پہنچت جو اپر لال آزادی کے بعد ہندوستان کی روح روان اور آزادی  
سے پہلے کانگریس کا سہاگ تھے، لیکن فن تقریر کا تیور شناس ہونے کے باوجود ان کی ظاہریت پر ان کی قیادت  
غالب تھی۔ ظاہریت ان کے لیے بھی وہ ظاہریت کے لیے نہیں تھے۔

ظاہریت کے فن پر جو معیاری کتابیں مغرب میں طبع ہوئی ہیں یا ان کی بنیادیں مشہور خطاہ اور ماسٹریز  
دیوانان (اور سیر و روما) کی فتحی روایتوں سے احتسابی گئی ہیں۔ ان کے مطابق ایک طلیب کے بنیادی  
اوصاف یہ ہیں۔

- ۱۔ بے بیا کردار
- ۲۔ شخصی عملت
- ۳۔ پلند نصب العین
- ۴۔ وجہ است ذاتی
- ۵۔ حداقۃ شماری
- ۶۔ معلومانی ذہن
- ۷۔ طلاقت سالنی
- ۸۔ متعلقات اشادات
- ۹۔ صحیح تلفظ
- ۱۰۔ برجستہ گوئی
- ۱۱۔ عجیب آواز
- ۱۲۔ حاضر جوابی
- ۱۳۔ موقع شناسی
- ۱۴۔ طبیعی ہمدردی
- ۱۵۔ وحدت مقصد
- ۱۶۔ لفیات سے الگا ہی
- ۱۷۔ فہم سامنہ
- ۱۸۔ مہارت تامر
- ۱۹۔ مہارت تامر
- ۲۰۔ لکھا کار مطالعہ
- ۲۱۔ عجیب شلبہ

اور ظاہریت کے اجزاء تکمیلی ہیں:

- ۱۔ سلاست
- ۲۔ ذہانت
- ۳۔ نظرافت
- ۴۔ تکنیک (طریق)
- ۵۔ آواز
- ۶۔ اسلوب

## ۸۔ اشارات

## ۹۔ تجربہ

## ۱۰۔ انفرادیت

۷۔ بچہ

۸۔ استدلال

۹۔ تمثیلات

ان اجزاء کا تابہ ہر تقریر کے لیے قبیلے مختلف ہے۔ اس میں شخصیت اور موضوع کی راستے سے محتوی بہت کمی بیشی لازم ہے۔ لیکن ایک ایسا شخص جو محسن خلیب (ORATOR) ہے اس وقت تک اپنے کی فتحی حاصل نہیں کر سکتا۔ جبکہ تک وہ ان اجزاء سے بہرہ مند ہو، یا اسے ان سب میں سکھ لے ہو۔

الغرض خطابت ایک فن نہیں کیونکہ فنون کا مجموعہ ہے وہ شاعری بھی ہے، انسا پردازی بھی، علم بھی ہے، ادب بھی، اندھہ بھی ہے اسے دلال بھی، مصوری بھی ہے جو سیقی بھی۔ یہ کوئی معمولی چیز نہیں کہ جمع اکائی میں بدل جائے اور ہزارہ ہزار غنوں کا ہجوم ایک وجود کی طرح ہو کہ سچ دیصر کی وحدت قائم ہو جائے یہ اعجاز صرف خطابت ہی میں ہے۔

مولانا آزاد کا خلیفانہ سفر تحریک، غلافت سے بہت پہلے شروع ہو چکا تھا، تقریر کیونکہ شروع کی؟ اس کی ردِ داد انہوں نے "تیری کہانی" دیکھ کر ابادی ایں بیان کی ہے۔ تقریر کا مکمل تو دھی ہی ہوتا ہے، لیکن تقریر محسن نہیں تقریر نام ہے مواد کا اور مواد سب کبھی ہوتا ہے۔ جو شخص خالی الذہن ہو گا وہ تقریر کا ملکر کہنے کے باوجود کمی خلیب یا تقریر نہ ہو سکے گا۔ تقریر علم چاہتی اور ہر خطاب علم سے جوان ہوئی ہے۔ پھر تقریر محسن علم ہی نہیں اس کو زبان کی ضرورت ہے اور علم و زبان کا خطاب میں ڈھننا اوصاف بالا کے بغیر نہیں:

"مولانا آزاد نے اقبال عمر بھی میں علم و مطالعہ کی وادیاں قطع کر لی تھیں، وہ موروثی خلیب تھے،

ان کے والد ایک بہت بڑے واعظ تھے، مولانا عمر کی ابتدائی دور میں تھے کہ والد نے نبڑو محراب پر کھڑا کر دیا اور وہ تقریر کرنے لگے۔ مولانا بیس سال کی عمر نہیں اکابر کے لیے موجب حرمت تھے۔ انہم حمایت الاسلام لاہور کے سالانہ اجلاس میں پہلی دفعہ خطاب کیا تو مولانا الطافت حسین حالی، ڈپٹی نذیر احمد اور علامہ شبی ہنگا بکا ہو گئے۔ ڈپٹی نذیر احمد نے کہا، تقریر خوب رہی ہوئی ہے۔ ڈپٹی نذیر احمد کے ان ریماکس پر مولانا نے اعلان کیا کہ ڈپٹی صاحب جو عنوان تجویز فرمائیں میں اسی اجلاس یا انگلے اجلاس میں اسی موضوع پر تقریر

کروں گا۔ ڈپٹی صاحب نے موضوع تجویز کیا، مولانا نے تقریر کی تو مجھ بوث پڑھ ہو گیا،  
عہدہ بثیلی نے مولانا کے ابھی کلامات پر کہا تھا ”عہار اور مانع عجیاب روزگار میں ہے۔“

مولانا نے خطابت کے ابتدائی ورثیں کہ ابھی ان کا ذہن سیاست کی طرف منتقل نہیں ہوا تھا۔  
عیسائی مشتریوں ہے کئی شہروں مثلاً بیسی، احمد آباد، اگرہ وغیرہ میں منافع سے کہتے، تب ان کے ساتھی  
ایک تو ان کے پڑھے بھائی ابوالنصر آہ اور دوسرے آغا خڑکا شیری ملتے، اس طرح ان کے ملک خطابت کو جلا  
لی۔ لیکن مناظروں سے جلد ہی با تھا اعتمادیا، اور قلم و زبان کی دوسری راہ پر آگئی، ان مناظروں نے  
طبیعت کا رُخ باندھ دیا اور خطابت سے کاملاً رُخ تم و راہ ہو گئی۔ یہ وہ زمانہ تھا جب دعظت سے کہیں زیادہ  
مناظروں کا شہرہ تھا۔ اور عیسائی مشتریوں کی بیفارغتی عمار و فضلا کا رُخ اپنی طرف پھر لیا تھا۔ سیدمان ندوی  
نے ”حیاتِ شلبی“ میں لکھا ہے کہ مولانا رحمت اللہ کراں توی اور داکٹر وزیر خان (ڈاگر) کا وجود درہ عیاسیت  
میں تائید عینی تھا۔ ان کے علاوہ مولانا محمد قاسم نانو توی، مولانا رحمت علی بلکوری، مولانا عبدالعزیز ارسوں جیسا کوئی  
اور مولانا سید محمد علی مونگیری ان معروفوں میں بلا کے شہروں سنتے۔ جہاں تہاں عیسائی انہیں دیکھتے تو حواس باختہ  
ہو جاتے اور فرار کرتے۔ ہندوستان میں عیسائی مشن کے سرخیل پادری  
ٹانڈوچوی کو دیکھتے ہیں کہا تھا کہ اس شخص کا وجود اسلام کی صداقتوں میں سے ایک مدققت ہے۔ مولانا آزاد  
سے متعلق سید سلیمان ندوی نے ”حیاتِ شلبی“ کے صفحہ ۱۰۵ پر لکھا ہے کہ:

”ندوہ کا اجلاس لکھنؤ ۱۹۱۶ء میں سید رشید رضا مصری کی صدارت میں منعقد ہوا۔ سید صاحب  
نے ڈھانی گھنٹے ملک عربی میں ایک بنا یافت دلکشی و فتح تقریر فرمائی۔ سماں بندھ گیا۔ اس  
اجلاس میں مولانا ابوالکلام آزاد کی قادر الکلامی کے خوب خوب مناظر سامنے آئے وہ سید  
رشید رضا مصری کی عربی تقریر کا خلاصہ اور وہ میں ننانے کھڑے ہوتے تو بھائی خود اپنی  
حریتی سے دلوں میں تلاطم برپا کر دیتے تھے۔“

خلافت کی تحریک ۱۹۱۹ء میں شروع ہوئی۔ لیکن ۱۹۲۰ء کا زمانہ اس کے برگ وبار کا زمانہ تھا۔ جس  
طرح بہار کے موسم میں چھوٹا آگ آتے اور چمنستان لاہور و گلاب سے لہ پہنچ جاتے ہیں۔ اسی طرح اس زمانے  
میں سیاسی کارکنوں، سیاسی رہنماؤں اور سیاسی خطیبوں کی ایک بڑی جماعت پیدا ہو گئی۔ سارا انک اس سے  
محجور ہو گیا۔ کوئی سی ہندوستانی قوم اس سے خالی نہ رہی، ہندو، مسلم، سکھ، عیسائی، پادری، ہر جماعت میں

شخیتیں ڈھلنے لگیں۔ فی الجملہ ہی زمانہ اردو میں جاندار سیاسی خطابت کا عہد آغاز تھا، مولانا آزاد، مولانا محمد علی، مولانا ظفر علی خاں، سید عطاء اللہ شاہ بخاری اور مولانا احمد سعید وحدوی کے علاوہ خطیبوں کی ایک لین ڈوری لگ گئی۔ پھر آزادی کے ظہور نے ۱۹۴۷ء اگست کا نامہ ان میں اضافہ ہوتا رہا، ہر صوبہ میں بیسیوں خطیب تھے، اور سب کو تقریر و خطابت کے فن میں کمال حاصل تھا، اردو زبان کا مزاج اگرچہ عربی و فارسی سے تھا اور ایک اعلیٰ پایہ کے خطیب کا ان دونوں زبان سے مستفید ہونا ضروری تھا کہ خطابت میں ان سے توانی پیدا ہوئی تھی لیکن تھا اردو نے بھی بڑے بڑے خطیب و مقرر پیدا کئے، پھر جن کے پاس انگریزی زبان اور اس کا علم مقاومہ سونے پر سہاگہ تھا۔ اللہ لا چشت رائے، ڈاکٹر سیفت الدین کچلو، آج اریہ مزیند ردیو، ڈاکٹر محمد اشرف اس رعایت سے خاص گنج گرج کے خطیب تھے۔ احرار رہنماؤں کی پوری جماعت خطبا کی حمایت تھی، جمیعت العلماء ہند کے ابتدائی دور میں مولانا احمد سعید وحدوی ناظم تھے، وہ نکسی اردو میں تقریر کرتے اور پورا جمع لوٹ لیتے۔ آخری دور میں مولانا حفظیار حسن سیوطی ماروی ناظم تھے۔ وہ ایک بلند پایہ خطیب تھے ان کی خطابت میں سلاست و بلاغت قدم ملا کے چلتے تھے۔

لیکن جن لوگوں نے سیاسی خطابت کا آغاز کیا اور ۱۹۴۷ء میں تحریک لاقوادن کے زمانہ کی حیثیت سے عوام کو فتح کیا۔ وہ صفت اول کے قائد بھی تھے اور صفت اول کے خطیب بھی سید اکرمہ سرفراست مولانا محمد علی قرن اول کے جوانی شہروار تھے، ان کا یورنا عوام کا کھونا سمجھا، مولانا ظفر علی خاں اشہب خطابت کو گلشت لے جاتے اور باغ و ران غپھانستے تھے۔

سید عطاء اللہ شاہ بخاری آزاد میں صرف خطیب تھے، ان کی سیاست کا چراغ ان کی خطابت کے چراغ سے مقابلہ مددھ تھا۔ لیکن اردو زبان نے ان سے بڑا عمومی خطیب پیدا نہ کیا۔ ان میں یا الہی یا پسند تھا کہ جمع یا سے عوام کے خیر کا واحد میں سرکر لیتے تھے۔

مولانا آزاد میں محمد علی کی مبارزت، ظفر علی خاں کی مقاومت، عطاء اللہ شاہ کی شہامت اور احمد سعید وحدوی کی نزاکت کے عناصر تھے۔ لیکن وہ ہر رعایت سے اتنے جامع اصوات خطیب تھے کہ خطابت ان کے بیان کا ہال تھی، وہ برعظیم میں فن کی رعایت سے اردو زبان کے سب سے بڑے خطیب تھے اور خطابت کے معنوی اوصاف میں کوئی ان کے ہم پلہ نہ تھا۔ وہ ایک ہی شخص تھے جن میں قیادت و خطابت کی رعایتوں سے ایک نادرہ روزگار انسان کی وہ تمام خوبیاں ہیک وقت اکٹھا ہو

گئی تھیں جن سے پورا ہندوستان آٹھ تک خالی رہا۔ وہ قدیم و جدید کے محاسن کا امتزاج تھے۔ سیاستدان مدبیر، مفکر، راجہ، ادیب، صحافی، خطیب، مفسر اور کیا کچھ نہیں تھے۔ ہر مجلس میں منفرد و یگانہ تھے۔ ان کے محاسن اتنے عظیم تھے کہ ہر من ان پر فخر کرتا تھا۔ ان کے علم کی بے پناہی نے انہیں عوام سے الگ کر دیا تھا۔ وہ شمع محل کی طرح سب سے جدا اور سب کے روپ تھے، لیکن اپنے دماغ سے باہر نہیں جانا تھا۔ انہیں چاروں طرف ایک سپاٹ میدان نظر آتا۔ اس چیز نے انہیں سیاست عوام سے محروم کر دیا، اور وہ نیچتہ عوام سے محروم ہو گئے۔ لیکن بڑھتے سے بڑا خطیب زبان و بیان میں ان کے قدم لیٹا تھا۔ عوام میں شادی ہی آتے تھے۔ اور ہر جگہ خلافت کے بعد ان کی کامیزی تہائی کی شدت تکہ چل گئی لیکن مددیگ کے شعلہ نفس مقرر ہوا رہا۔ جنگ بھی تسلیم کرتے تھے کہ انہوں نے ابوالکلام سے خطابت کے بال پر ماضی کے۔ ادھر صدر ار عبید الرہ نے بھی مولانا کے خروجی میں خطابت کی خوش چینی کا اعتراف کیا تھا۔

اکثر خطبا، وزعامہ مولانا کے محاسن خطابت اور معاذنگارش سے فضیاب جوئے کا اعتراف کرتے۔ سید عطاء اللہ شاہ بخاری، قرآن اقل کے فقرہ و سبقات کی تصویر تھے۔ ہندوستان خطابت میں ان کا اثاثی نہیں رکھتا تھا، خود مولانا آزاد نے ان سے متعلق کہا تھا کہ:

”اس باب میں قومی جدوجہد کا ہر گوشہ ان کا شکر گزار ہے۔“

مولانا اشرف علی ہماری فرماتے تھے کہ شادی کی باتیں عطا اللہ ہی ہوتی ہیں۔ ان کا حال یہ تھا کہ گاندھی وہندو سے بھی انفو کے ساتھ ملتے لیکن مولانا آزاد سے اس طرح ملتے گریا ان کے خود دبوتے اور ان کی بزرگی سے مرغوب ہیں۔

آزاد خطابت کی ہر ایس ڈھلنے ہوئے تھے، زبان لونگی، بیان ہمانہزاد، فصاحت پیش کار، بلا غست خدمت گار، بطالعہ بے کار، مشاہدہ غیر مختص، تحریر ہر لمحہ، عربی جیب کی گھری، فارسی یا تھکنی پڑھی، اردو مجموعہ دماغ انسانیکو پڑھیا، زبان شمع، سلاست نو، ذیافت مجرما، خرافت میخ، جیسے بند کی پیشانی پر سینہ در کا چیلہ، حریق دلکش، ایسا کہ طبیعتیں خود بخود اس طرف کھجھتی چلی جائیں۔ اصول بے مثال، آزاد پاٹ دار، لہجہ استعلیٰ، الفاظ کا ٹانکہ ٹانکہ بولتا تھا۔ اشارات چاند پر ہائے کی طرح، استدلال اسکھیں بنیائی کی ماند، تیشلات بھر کا ب، الفرادیت اس حد تک کہ اس کا فصح نام ابوالکلام تھا۔

انہوں کو مولانا کی تقاریر کا کوئی مستند مجموعہ موجود نہیں۔ البتہ حکومت ہند کے پلیکیشنز وورٹن کے

زیرا ہمام بعض مرکاری تقریبات کی تقاریر کا انگریزی مجموعہ جنوری ۱۹۵۶ء میں چھپا تھا "چنان" میں کوئی نصت تقاریر کا ترجیح کیا گیا، ان ترجیح کو بعض دوسری تقاریر کی اخباری روپرتوں کے ساتھ ملا کر پاکستان کے بعض ناشروں نے شائع کیا، لیکن الفاظ و مطابق کی صحت کا بالکل خال نہ رکھا، جس سے فاش غلطیوں میں ہر راست کے ساتھ اضافہ ہوتا رہا۔

راقب دوسری جنگ غلطیوں کے دوران ۱۹۷۵ء میں پانچ سال کی قید گزار کر رہا ہوا تو پہلے پہل مولانا کے ان خطبات کا مجموعہ شائع کیا ہو، خلافت کیشی، جمیعتہ العلاماء ہند اور انہیں نیشنل کامگز کے سالانہ اجلاس کے صدارتی خطبات تھے۔ اس مجموعے کو بعض دوسرے اشاعی اداروں نے بھی اڑایا اور مختلف افراد سے مقدمے لکھوا کر چھایا۔ ابتداء تو اس میں صحت کو ملحوظ رکھا گیا، لیکن تقیم ہو گیا تو بے ذوق ناشروں کی بد دلتان خطبات کا حیثی سمجھ ہو گیا۔ غلطیوں کی اتنی بہتان بوجگی کر پناہ نکلا۔

ہندوستان میں اسلام شرقی کے فاضل طاقہ ناک رام نے یہی خطبات اپنے حوشی کے ساتھ ۱۹۷۸ء میں ساہستہ ایکیتی دہلی کے زیرا ہمام شائع کئے ہیں۔ ان میں پانچ چھد دوسری تقریریں بھی ہیں۔ اور پاکستان میں ایک دو اداروں نے مولانا کی دوچار تقریریں جو محلی تقیم کے بعد دھلی کی جامع مسجد اور دیوبند کے دارالعلوم دیگرہ میں ہوئی تھیں خطبات میں شامل کر کے چھاپیں تو ان میں بھی صحت کا خیال نہ رکھا گیا۔ ایسا کوئی ادارہ موجود نہ تھا جو صحت کا اتزاز مکتا۔ ناشروں کے سامنے صرف پیسی کانے کا سوال تھا، عرض مولانا کی تقریروں سے غفتہ ناشروں کا شعار ہو گئی اور سندھستان میں کئی ایک ناشروں کا شعار بھی ہے، ان کا نیشنل اسم، سیکور انزم یا کوئی اور ازم مولانا سے انصاف نہ کر سکا۔ اور سلانوں کے جو ادارے قبل از تقیم سے معروف و معلوم تھے وہ مولانا کے معاملہ میں یکرخہ تھے۔ ان کا مذاق مختلف تھا۔

مولانا کی دوچار تقریریں "الممال" کے اور اس سے مل جائی ہیں لیکن وہ مجموعوں میں شامل ہونے سے رہ گئیں۔ مرتباً کے سامنے "الممال" نہ تھا۔ پھر مولانا کی تقریریں صرف اس قدر نہ تھیں جبکہ جمع کر کے شائع کی گئیں۔ تقاریر کا ایک ذخیرہ تھا، اس ذخیرے کو ایڈٹ کر کے شائع کیا جاتا تو کئی جلدیں مرتب ہو سکتی تھیں وہ خطبات کا شپارہ ہوتیں اور ان سے برغیض کی سیاسی جدوجہد کے علاوہ بعض دوسرے احوال و وقایع معلوم ہو سکتے تھے۔

ان ناشرانہ مجموعوں میں بعض تقریبوں کی تقاریر کے چھوٹے چھوٹے نکڑے سے بھی شامل ہیں لیکن وہ مکمل

رپورٹیں نہیں، مولانا کی تقاریر مکمل بخشنامہ تھا، بالخصوص اس دور کی تقریریں جب مولانا مسلمانوں کے مجاہع کو خطاب کرتے اور قرآن و حدیث کے حوالے دے کر اسلامی انفار کی اصطلاحیں پوچھتے تھے، مولانا تقریر کے دوران معمون کی رعایت سے فارسی اشعار بھی مانگتے تھے۔ ان کی تقاریر کا مضمون تزویث ہو جاتا تھا لیکن رپورٹ خود ان کے سحر میں ڈوب جاتا۔ اس کے لیے تقریر کا سر اپا کھینچنا تمکن تھا۔ تقریر محسن مضمون نہیں ہوتی وہ آواز کے آثار پڑھا تو اشارات کے رنگ و آہنگ کا نام بھی ہے۔ ابوالکلام کو رپورٹ میں بند کرنا شکل تھا، اس کے باوجود ان مجموعوں میں خطبات کے اس قدر محاسن ضرور ہیں کہ ان کے مطالب کا تجزیہ ہو سکے اور خطاب بت لیا جائے، اس کا اندازہ ہو جائے۔

خطبات کے دل کی بھی تقریر پر لکھتے ہیں کسی اسلامی بحث کے جلد عام کی ہے۔ ۱۹۴۷ء اکتوبر ۱۹۴۷ء ایک آنڈیا خلافت کا فرانس کا پسروں کا صدارتی خطبہ ہے ۱۹۴۷ء دسمبر ۱۹۴۷ء دوسرا پروانش خلافت کا فرانس گزارہ کا خطبہ ہے ۱۹۴۸ء اکتوبر ۱۹۴۸ء تصریصوبائی مجلس خلافت بنگال کاظمیہ صدارت ہے ۱۹۴۸ء فروری ۱۹۴۹ء اور خطبات کے تاریخی مجموعوں میں سب سے بڑا خطبہ ہے خطبہ کیا، ایک جامع دانش کتاب ہے۔ کہ اس موضوع کی تاریخی خصوصیتیں تاریخی اسناد کے ساتھ مرتب کی ہیں۔ مونہنوں کی سنجیدگی کیجاوے جو دنیا کی رنگینی شروع سے آئی تھی جعلتی ہے۔

دو خطبایں جمیعت العلماء بند کی سالانہ صدارتی تقریب کے ہیں اور دوسری اجلاس لاہور کے خطبے ہیں۔

ایک تقریری دوسرا تقریری ۱۹۴۹ء دسمبر ۱۹۴۹ء

دسمبر ۱۹۴۹ء میں شہادت ہسین کے موضع پر لکھتے کے مسلمانوں کو خطاب کیا۔ ایک دو مجموعوں میں یہ تقریر بھی ہے۔ دو خطبات انڈیا نیشنل کانگرس کے سالانہ اجلاس کی صدارت کے ہیں۔ ایک دھنی کے پیش اجلاس کا خطبہ ہے ۱۹۴۷ء دسمبر ۱۹۴۷ء دوسرا امام گڑھ کے سالانہ اجلاس کا خطبہ ہے دسمبر ۱۹۴۷ء مولانا کے خطبات ہر اربعوں کی نسبت سے جامع ہیں۔ شلاب پروانش خلافت کا فرانس بنگال کاظمیہ صدارت مسئلہ خلافت و جزیرہ عرب پر ایک قاطع دستاویز ہے۔ اس کے مطابق سے معلوم ہوتا ہے کہ اسلام بول دہا ہے۔ قرآن چڑا فگن ہے۔ حدیث اس چڑا کا عصا ہے اور تاریخ ہمہاب ہے۔ خطبہ کیاں شکل میں شائع ہو تو بہ لحاظ صنایں و مباحث ۱۹۴۳ء سال کے ۱۵۰ صفحات میں تھا اور تمهید کے علاوہ ۳۵ فصلوں میں منقسم تھا، جن میں موضوع کے جملہ مطالب کا احاطہ کیا گیا، اور تک موالات کے جزو پر آیات قرآنی کے حوالے سے

بحث کی گئی ہے۔ خلافت کا انفرادی اگر وکانپور کے خطبات میں ایک سلان سیاست دان کی روح آواز مسے رہی ہے۔ واخرا ۱۹۶۱ء میں اسلام جس لئے ودق صحرا میں تھا۔ جمیعت العلماء لاہور کے خطبات تحریری و تقریری، اس ابتداء کے مصطلہ احوال ہیں اور جہاد بالسیف کی آواز ہیں۔ امام ابن تیمیہ کے خطبات فتنہ نماں کی نزاکت میں کلمۃ الحق ملتے۔ مولانا کے خطبات فتنہ انگریز کے خلاف نعروجہاد ملتے، کانگرس کے دونوں خطبے ایسے سیاست دان کی پکار ہیں جو ۱۹۶۳ء میں لکھ کے زمانہ کو باہم دست دگریاں دیکھ ریا تھا اور جس کے سامنے سقوطِ خلافت کے عدوہ ہندوستان اتحادی بر بادی کا نقشہ تھا۔ ثانیاً دوسری جنگِ عظیم (۱۹۴۷ء) نے ہندوستان کی آزادی کا سوال اٹھا دیا تھا۔ اور سلان ایک الگ قوم کی بناء پر ہندوکشیت کے جہیزی اقتدار سے خوفزدہ ملتے۔ ر ۱۹۶۰ء، اس آخری خطبے میں مولانا نے سلامتوں کے شانے کو تاریخ کے ہاتھ سے چھینجھوڑتے ہوئے ان کی معنوی طاقت کو جگانا چاہا۔ اس خطبے میں ۱۹۶۰ء کے احوال و وقایع کی سیاسی چھاپ صاف نظر آتی ہے۔ غرض یہ خطبہ اس دو سکے تاریخی ماضیوں میں ہے ایک اہم مسادیز ہے۔ ان تھاری و خطبات میں سے چند فقرہوں کا انتخاب مہل نہیں۔ انتخاب ایک ایسی چیز ہے کہ اس کا انتھاء ہر شخص کے انفرادی ذوق پر ہوتا ہے۔ اور خطبات کے کلمات اپنے زمانہ و عہد کی ذہنی فضائی مسماۃ رکھتے ہیں۔ بالفرض ایک جملہ کل تیر بھروتے تھا اور اگر وہی جملہ دو ماہر نہیں رکھتا تو ظاہر ہے کہ حالات بدل چکے ہیں اور چوتاڑ پہلے پڑا اور پر تعاوہ اگلے پڑا اور متغیر ہو گیا ہے، جس طرح کئی چیزیں پرانی ہو کر اپنی ترمذی کھودیتی ہیں اسی طرح خطبات کے بول جو اپنے وقت میں جوان ہوتے ہیں، اپنا زمانہ گزار کر بڑھے ہو جاتے ہیں اور ان کا اثر ماضی کی جیونٹ ہو جاتا ہے۔ مندرجہ تحت اقتباس جو مولانا کی تھاری و خطبات کے ذخیرے سے ایک عمومی مطابعے میں نقل کئے ہیں نہ تو مولانا کے فن کا تربیجی مطالعہ ہیں اور زمان سے مولانا کے خطبات کی بکال و تمام نمائندگی ہوتی ہے۔ البتہ ان سے مولانا کی روشن خطابت کے طریق و اسلوب کا پتہ مزور چلا ہے۔ ان سے بہتر اقتباس بھی ہو سکتے تھے لیکن جو معاواد سامنے تھا، اس سے کلمات ذیل اخذ کئے ہیں۔ البتہ ایک الترام کسی حد تک محو کر کھا بیسے کہ حوالے ہیں اور اس کے ہیں۔

پہلا دور : جیب مولانا حرف قرآن و حدیث کے خلیف ہتھے۔

دوسرا دور : جیب تحریک خلافت کا سیاسی سفر شروع کیا۔

تیسرا دور : جب مولانا ہندوستان کے سیاسی کارزار میں صفت اول کے راہنمَا تھے۔ اور ان کی زبان

وہ مانع دونوں سیاسی تھے۔

ان اقباسات میں یہی ترتیب ملحوظ رکھی گئی ہے۔

”عزیز دا امیری آواز اس الگ جہیز الصوت کے ذریعے اپ کے اس فقید الشال اجتماع کا آدمیہ گوش ہو سکتی ہے۔ مشرق و مغرب تک جاسکتی ہے، شمال و جنوب تک پہنچ سکتی ہے۔ پھر ژریکی بلندیوں تک اُڑ سکتی ہے۔ اور ژریکی پستیوں میں اُڑ سکتی ہے۔ سوال ہے تمہارے دل و دماغ کا فاصلہ کس قدر ہے، کو شکر کروں کہ اپنی آواز ان تک پہنچا سکو؟“

زندگی زبردست اُٹھنے کا نام ہے۔ زنجھ جانے کا۔ زندگی نام ہے سلگتے رہنے کا۔

دل جب تک لذت اکشانے سے دردناک ہو رفتہ کی ایک قاش ہے، جو پانی تو بن جاتی ہے لیکن اگر نہیں ہو سکتی۔

مسلمان کی صدیوں سے اس حالت میں رہ رہے ہیں کہ آندھی کی طرح اُٹھتے، طوفان کی طرح چھا باتے اور گرد کی طرح بیٹھ جاتے ہیں۔

عرب ضرب الشل ہے سیاست کے پہلو میں دل نہیں ہوتا۔ انسانی تحریکوں کی طویل تاریخ اس کی تصریح کرتی ہے، اور ہندوستان کے سیاسی تحریکوں سے ایک اور بات اشکار ہوئی کہ سیاستدان صرف اپنے ہی مستقبل پر سوچتے ہیں۔ انہیں تاریخ کے اجتماعی عمل سے کہیں زیادہ اپنے ذوق کی انفرادی نمائش مطلوب ہوتی ہے۔

ہمارے ہاں سیاست میں بعض تنظیمیں دوڑتی ہیں یا بہتی ہیں۔ انہوں نے ابھی چنانہیں سیکھا جس دن چنانیکھے یا ان کا سفر آسان ہو جائے گا اور منزل خود بخود سامنے آجائے گی۔

جو حکومانہیں جانتے وہ پانے کامزہ کپڑے سکتے ہیں۔ جس نے کبھی کانتے کی چین نہیں دیکھی، وہ تلوار کے زخموں کی رواد کپوٹ کر سکتا ہے۔ دریا میں اٹکر جی تیرنا اسکتا ہے۔ تم یہ چاہو کہ پاؤں گیکے نہ ہوں، پانی بدن کو چھوٹے نہیں افساروں پر کھڑے کھڑے تیرنا سیکھو تو یہ ممکن نہیں۔ اسلام کی سریندھی کا دار اس احلوں پر کھڑے ہو کر دریاوں کا ہر پتہ و تاب دیکھنے میں نہیں اس کی صرف فرازی کے لیے تھیں طارق کی طرف اپنی کشیاں جلانا ہوں گی، کچھ کھو کر ہی پاسکتے ہو۔

میں ستاروں کو الفاظ بنائے ہوں اور چاندنی ان کی آواز ہو سکتی ہے اسی طرح صبا میر الجہن سکتی ہے۔ ہمالہ کی بلندی میر سے خیال کا اُفق ہو سکتی اور سمندر کی تہ میر سے فکر کا عالم، لیکن تمہارے سے قدم میر اساتھ نہیں دیستے شاید تمہارے لفظ میں فتحانِ محنت کا نام تقدیر ہے۔

ابھی تاریخ کی صبح طلوع نہ ہوئی تھی کہ ہندوستان میں حلقت بگوشان اسلام کا وجہنا کے کاروں پر دنورتے نظر آ رہے تھے۔ انہی لوگوں کی بدو دست اس مرد میں میں اسلام نے اپنے قدم جملئے تھے۔ پھر اس کے میلانوں میں ان شہیروں ہی نے تاریخ کے شب در در اجائے تھے۔ آج تم ہو کر میساست کی منڈھی میں جنس کی طرح پڑھے ہو اور تمہیں انتظار ہے کہ بڑی سے بڑی بولی کون دے سکتا ہے؟

اسلام نے جو معاشرہ تیار کیا، یہ اس کا شرف تھا کہ افرانیہ کا برابر اور حجاز کا بردیک جان دو قابل ہو گئے اور ہندوستان کا چھوٹا مشرف بہ اسلام ہو کر غاک طیبہ کے سادات سے منسلک ہو گیا۔ جب تک مسلمانوں کے معاشرے میں اس خصوصیت کی آب و تاب نہ ہوئی ان کے سرپر کلاہ غروری رہا۔ اور دنیاوی عزتوں کے بہت سے فزانے ان کے پاؤں میں ڈھیر ہوتے گئے۔ جو نہیں وہ اس سے دستبروار ہوئے اور انہوں نے شخصی شرف و مجد کے بہت تراش لئے، ان کا معاشرہ اقوامِ عالم کے لیے غربت کی ایک ایسی کہانی ہو گیا کہ آج دوسری کوئی داستان اس درجہ غمناک نہیں ہے۔

ہم مسلمان جہاں تھاں آباد ہیں ایک ملک سے لے کر دوسرے ملک تک حکمرانی تعمیر کے علی ارغمند واحد

ہیں، وہ زخم جو انقرہ میں کسی ترک کو لگاتا ہے اس کا ہر دھلی میں ایک مسلمان کے پینے سے رستا ہے۔ اور وہ کافٹا جو مرکش میں کسی فرزندِ تو حید کو پہنچتا ہے اس کی ٹیس ہندوستان کے مسلمان کو ہوتی ہے۔

برطانیہ اور فرانس بھی نہیں یورپ کی تمام مسیحی طاقتوں نے ایک خاص متفقہ حکمت علی وضع کی ہے اور اس کا نام مشرقی مسئلہ کھا ہے۔ اس کی غایبت اس کے سوا کچھ نہیں کہ اسلام کے بقیہ قوائے سایہ کا بتمددیر بخالت کر دیا جائے۔ بالفا الف صاف تریہ کہ دنیا کے جس قدر حصہ اسلام کے زیر اشریفی مدد گئے ہیں انہیں یورپ کی مسیحی حکومتیں کسی تقسیم مساوی کے ساتھ ساتھ آپس میں باشنا ہیں۔ جس شخص نے کم از کم گز ششہ دس برس کے واقعات سے آنکھیں بند نہیں کیں وہ بغیر کسی مزید بصیرت کے یورپ کے مسیحی عوام اور استعماری مقاصد کو بخوبی دیکھ سکتا ہے۔

حق پرست ہادیوں کا اندازہ ہوا وہ سے کر لیتے۔ اور اپریاروں سے رد عدی کر کاک معلوم کر لیتے ہیں۔ جبکہ گھنائیں اٹھتی اور کھنٹتی ہیں تو اپل نگاہ بجانپ لیتے ہیں کہ برکھا ہوگی، میزہ برستے کا، بادشہ سلاحدار ہوگی یا بوندا یاندی، یا بادیوں کا شکریہ اور تیر تیر قدم اکھٹا ہوا کہیں دور چلا جائے گا۔

اُج ۱۹۴۶ء کا آغاز ہے میکن اس کی گھناؤں سے اندازہ لگانا مشکل نہیں کہ عالمی خصا میں ٹال باری ہوگی، یورپ کے میدانوں میں ہوگی سلطنت عثمانی میں ہوگی، کبھی چیزیں بیٹھ جائیں گی کبھی غیب سے اُبھر آئیں گی میں دیکھ رہا ہوں، ہیری بصیرت مجھے کہتی ہے کہ عالات نے سلطنت عثمانی کے لیے مغلک فیصلہ کر دیتے ہیں، اور عربوں میں اندر ایسی اگلی سچڑک دی جائیں ترکوں سے کاٹ دیے گی اور ترک و عرب علیحدہ ہو جائیں گے، عربوں کو نیشنلز کی افیون دی جا رہی ہے۔

اسے اقوام یورپ اسے دردان قافلہ انسانیت اسے مجمع دوش و کلب نکلم وعد دان تابہ کے؟ اور خون ریزی تاپنڈہ کب تک خدا کی سر زمین کو اپنے حیوانی عذور سے ناپاک رکھو گے، کب تک افادت ظلم سے اور روشنی تاریکی سے مغلوب رہے گی، بتریزیں تمہارے ہاتھوں انسانوں کی گرد نہیں سولی پڑنک رہی ہیں۔ طرابس کی دیت پر بٹک اس بھے ہوئے خون کے ٹلٹے باقی ہیں، جو تمہاری آنکھوں کے

سامنے تھار سے ایک پیش رو نے بھایا، مرکش میں ان لاشوں کا شمار کوئی انسان نہیں کر سکتا جن میں سینکڑوں کو تھار سے گھوڑوں کے سموں کی پامالیاں اور تھار سے جگی بوٹوں کی ہٹوکریں نصیب ہوتی ہیں۔

---

تلوار کی صداقت کسی عہد میں ضعیت نہیں ہوتی وہ ماہقہ نہایت مقدس ہیں جن میں صلح کا سفید جہنمدا لہرا سہا ہے۔ لیکن زندہ وہی رہ سکتا ہے جس کی سطحی میں خونچکان تلوار کا قبضہ ہو۔

---

برطانوی استعمار نے ہم مسلمانوں میں ایک جماعت تیار کی ہے اور یہ لوگ وہ ہیں جو دینوی عزت کے لیے دینی فیض کا چواہکیلہ ہیں جن کے لیے ملت کا وجود ایک بازیجھ ہے جو اسے نفس اور ریاست ہے۔ حکام و امراء معیود ہیں، در بھم و دینار قبلہ میں، غلامی و تعبد ان کی شریعت ہے اور فرشش کا کہداشت و ساکت بتوں کی جگہ سند پار سے آتے ہوئے متوجہ بتوں کی پوچھ کرتے ہیں جو دینی الہی کی جگہ شمل کے حما سے اترے ہوئے احکام و فرمان کو اپنی کتاب و سنت لیکن کرتے ہیں اور جن کے قلوب اصحاب الرحمن کی جگہ اصحاب الشیطان ہیں۔

---

تمیرخ پلٹے کھارہ ہی نہ ہے وقت کے دامن میں غصب ناک بھائیاں چھپی ہوئی ہیں اور آشناں پر کونڈ نے کے لیے مضطرب ہیں اپنی جانوں کو ہتھیلوں پر تیار رکھوا اللہ کے قانون تھار سے لیے بدھیں سکتے، وہ اٹل ہیں۔ جو لوگ مقصد کے سفر میں ایمان، حق اور صبر کی راہوں سے گزرتے ہیں، ان کے قدم کسی مذہر پر ڈالنکاتے نہیں، ان کے لیے کامیابی آگے بڑھ کر اپنے چہرے سے گھونکھٹ اٹھادیتی اور نصرت الہی متعین ہوتی ہے۔

---

میں علی گردھ سے ارہاتھا اور آگرہ کے حدود میں تھا۔ جنا کو دیکھا تو ایک ایک رنگانگ خیالوں میں سترخن ہو گیا۔ ایک تصور میں ڈوب گیا جنما میں اس وقت اسماپتی بھی نہ تھا جتنا ان پانچ سالوں میں مسلمانوں کا خون بہر پکا ہے۔ جنا اسی طرح بہر ہی ہے جیسا کہ صدیوں سے بہتی اکر رہی ہے لیکن سنتے خلک ہو چکے ہیں۔ ذرداد کیوں کہ اسی فضائیں ایک بہترین آواز اور اس کی زبان موجود ہے۔ اس کے پاٹ میں عبرت کے ورق

لگئے جو سے بیس گوان کی زبان نہیں لیکن مفہوم احت کا مجرم ہے۔ پھر ان عمارتوں پر نگاہ ڈالو، جو اگرہ اور اس کے فواح میں تھاری فرانزروائی کی یاد کارہیں۔ ان کی آواز سلو تاریخ پکار رہی ہے۔ ان کے گھنڈر تھاری گوئٹھ عظمت کا نام کر رہے ہیں۔ ان کے چہروں کا رنگ دفور گری سے اڑ پکا ہے۔ ادھروہ شاہزادیان کا مدفن ہے کیا اس سے بڑھ کر کوئی زبان ہو سکتی ہے؟ جو تھارے کافون کو مخاطب کر سکتی ہے۔ اگرہ کا چھپہ چھپہ ناگریخ کا امامت دار اور اس کا ذرہ ذرہ عظمت رفتہ پر اشیار ہے، مکیا آواز موجود نہیں ہے، افسوس کہ تم نے اپنے کان بند کر کے ہیں اور دیکھتے ہو تو اس طرح کہ تھارے لئے یہ سب کچھ بے معنی ہے۔ تھاری غنڈیں حسلام ہو تو اسے بھی قیامت تک دراز ہو گئی ہیں، کیا میری آواز صدا بصرہ ہے؟ تم نے فیصلہ کر دیا ہے کہ سوتے رہو گے اور قیامت کا صور پختنکے نک اٹھو گے نہیں پا ایسا ہو کہ قیامت تم پر قیامت سے پہلے گزر جائے۔

---

برطانوی استعمار نے خدا کی اس زمین پر مسلمانوں سے جو سلوک کیا ہے اس کے بعد یہ تو ممکن ہے کہ بخوبی کو متصالی پر لے کر دو دھپلائیں، اور سماں پوں سے صلح کریں، لیکن یہ ممکن نہیں کہ صلح و صفائی کا ہاتھ انگریزوں کی طرف بڑھائیں۔

---

آسمان کی تمام بجلیاں اُڑائیں اور جہاں کی چنانیں اپنی صیفیں کھڑی کریں، لیکن وہ ایک ثانیہ کے لیے بھی ایمان کو شکست نہیں دے سکتی ہیں۔ قدرت کا طبق جب کسی فرد یا جماعت کو ایمان کی طاقت بخشی ہے تو وہ پہنچا ہو جاتا ہے۔

---

میری طرف نہ دیکھو اپنے گریبان کی طرف دیکھو۔ اس کے چاک گین لو، مذہرات یہ نہیں کہ بخیہ کرو، سلوک کر اسلام اب بھی جیاز کے صحرا میں دیوانگی عشق کو آواز دے رہا ہے۔ اور وہ ایک بیان جہاں تم نے اپنے قدوں کی چاپ سے للاذار پیدا کئے تھے، تھارے قدموں کے انتظار میں ہے۔ اب گریان کے چاک اپنے قافلائیا اور کاروائی استقامت کا پھر پر ایسا لو، منزل دوڑ کر تھارے قدم لے گی۔

---

آج کرہ ارضی کی ضسلی و تری حق و عدالت سے محروم ہو چکی ہے۔ اور خدا کی زمین پر اس کے مظلوم و درمانہ

بندوں کے لیے کوئی گوشہ امن و عافیت باقی نہیں رہا۔ گویا زمین کی پچھلی نام نامرا دیاں بوٹ آئی ہیں اور ساریں خالی کی ساری گزدی ہوئی شفاویں ایک ایک کے پلٹ رہی ہیں، سر زمین اصحاب کہوت کا جزو طفیان، فراغت نامہ کا جزو استبداد، نمار وہ کلدان کا غرور و مفرد، اصحاب مرن کا انکار و اعراضن قوم عاد کا فتنہ دھدا ان، یہ سب کچھ بیک طرف و زمان جمع ہو گیا ہے۔

(علماء سے خطاب)

دنیا میں علم و ترقیں صرف وجی اپنی اور علوم و اعمال بنت ہیں۔ اس کے ماسوار جس قدر بھی ہے فرآن پکار کے کہا ہے کہ علم نہ ہے تجھیں ہے، قیاس ہے اُنکل ہے علمت ہے تحریص ہے تعلیم بالترتبہ ہے۔

آج ایک ایسے عازم کی صورت ہے جو وقت اور وقت کے سروصالان کو زد دیکھے بلکہ وقت اپنے سارے سالاں کے ساتھ اس کی راہ تک رہا ہو۔ شکلیں اس کی راہ میں غبار و خاکسترن کر اڑ جائیں اور رشوانیں اس کے چولان قدم کے نیچے خش و خاش کبین کر پس جائیں۔ وہ وقت کا غالق و مالک ہو اور زمانہ اس کی جنبشیں بپڑوکت کرے۔ اگر انسان اس طرف سے گوں ہوڑیں تو وہ فدا کے فرشتوں کو بلا سے۔ اگر دنیا اس کا ساتھ نہ ہے تو وہ آسمان کو اپنی رفاقت کے لیے نیچے اٹا رے، اس کا علم شکوہ بنت ہے ماخوذ ہو۔ اس کا قدم منہاج بنت پر استوار ہو، اس کے قلب پر اللہ تعالیٰ حکمت رسالت کے اسرار و غواصن، معاچہ اقوام اور طبیعت چہید وایام کے سرائر و انصایا اس طرح کھوں دے کر وہ صرف ایک صحیح کتاب و سنت ہائیون میں لے کر دنیا کی ساری اشکلوں کے مقابلے اور امر و اوح و قلوب کی ساری بیماریوں کی شفا کا اعلان کر دے، و ماذا لکب علی اللہ بعزیز۔

یری طرف دیکھو، میں ایک انسان تم میں موجود ہوں جو سالہا سال سے صرف ایک ہی حصہ لئے دعوت بلند کر رہا صرف ایک ہی بات کی جانب تڑپ تڑپ کر پا بر جب اور بوٹ بوٹ کر بیار رہا ہے جنم نے ہمیشہ اعراض کیا، تم نے اعراض ہی نہیں کیا بلکہ غفلت و انکار کی ساری سنتیں تمازہ کر دیں۔ افسوس تم میں کوئی نہیں جو میری زبان سمجھتا ہو، تم میں کوئی نہیں جو میرا شناسا ہو۔ میں پنج بیج کہتا ہوں کہ اس پر سے لکب میں ایک لیے یار دا آشنا غریب الوطن ہوں۔

دنیا کے تمام تجزیات و حادثات کی طرح جماعتیوں کے اعمال بھی ختم ہو جاتے یا جاری رہتے ہیں۔ باہر بار پیدا نہیں ہوتے۔ البتہ اتار چڑھا دہرہ ہتا ہے۔ ہم غلطی سے اتار کو خاتمہ اور چڑھا دہر کو پیدا نہیں سمجھتے ہیں۔ کسی قومی جدوجہد کے وقت کو خاتمہ سمجھ لینا ایسی غلطی ہوگی جیسے سندھ کا اتار دیکھ کر سمجھ لیں کہ دل پھر نہیں چڑھتے گا۔

جماعت یا ترددیتی ہے یا بیٹھ جاتی ہے میکن ایسا بہت کم ہوتا ہے کہ کسان رفتار سے چلتی رہتے۔ جب بھی اذناش و ابدال کے معروکے پیش آئے ہیں، ہمیں قربانی و ایثار کے الاؤ روشن کرنے کے لیے اپنا خون دینا پڑتا۔ ہمارے سامنے شہادت کے میدان اٹ جاتے ہیں، عاشوں کے ڈھیر صدائیتے ہیں۔ جلوں و ملاسل کا بازار گرم ہو جاتا ہے، قید غافل کے پٹ کھل جاتے ہیں اور ایران جہد حریت کی ڈار لگ جاتی ہے۔ ظاہر ہے کہ امتحان کی اس باری کاہ میں ہمیں بہت کچھ کھونا پڑتا ہے، میکن جو چیزیں عشق کی راہ میں کوئا جائیں ان پر معدناً افسوس تو پوس کیا ہے، ہر اس نہیں، کیونکہ ہر اس یقین دا ہگی کی موت ہے۔

دنیا کو جمارتے ارادوں کے بارے میں شک رہتے ہوں لگ بھیں اپنے فیصلوں کے بارے میں بھی شک نہیں رہتا۔ میں نے پوری احتیاط کے ساتھ اپنے دل دو ماخ کی بلگانی کی ہے، میں انسیں پرس سے کامگاری میں ہوں اس تمام عرصے میں کامگاری کا کوئی اہم فیصلہ ایسا نہیں جس کے ترتیب دیتے میں بچھے شریک رہتے کی عزت حاصل ہوئی ہو، پیری آنکھوں نے دیکھنے میں اور میرے دماغ نے سوچنے میں بھی کتابی ہنیں کی ہلالات پیرے سامنے سے گزرتے ہیں ذر ہے میں ان کے اندر کھڑا رہتا۔ میں نے ایک ایک حالت کا چارڑہ لیا میں اپنے مشاہدے کو جھپٹلا نہیں سکتا، میرے لیے ممکن نہیں کہ اپنے یقین سے لڑوں یا اپنے لغیری کی آواز کو و بادوں، ہندوستان کے توکر وڑ مسلمانوں کے لیے صرف وہی راہ عمل ہو سکتی ہے جس کی میں نے ۱۹۱۲ء کے اہلائی میں اخیں دعوت دی تھی۔

یہ مسلمان ہوں اور فخر کے ساتھ محسوس کرتا ہوں کہ مسلمان ہوں، اسلام کی ترویج و پرس کی شاندار رائیں میرے دشمنے میں آئی میں تیار نہیں کراس کا چھوٹے سے چھوٹا حصہ بھی ضائع ہونے دوں۔ اسلام کی تعلیم،

اسلام کی تاریخ، اسلام کے علوم و فتوح، اسلام کی تہذیب میری دولت کا سرایہ ہے اور میرا فرض ہے کہ اس کی حفاظت کروں۔ بحیثیت مسلمان ہونے کے نہ ہی اور کچھ دائرے میں اپنی ایک خاص سُتی رکھتا ہوں اور میں برداشت نہیں کر سکتا کہ اس میں کوئی مداخلت کر سے۔ لیکن ان تمام احساسات کے ساتھ میں ایک اور انسان بھی رکھتا ہوں جسے میری زندگی کی صیغتوں نے پیدا کیا ہے۔ اسلام کی روح مجھے اس سے نہیں روکتی وہ اس راہ میں میری راہنمائی کرتی ہے۔ میں فخر کے ساتھ محسوس کرتا ہوں کہ میں ہندوستانی ہوں۔ میں ہندوستان کی ایک اور ناقابل قسم متعدد قومیت کا ایک عشرہ ہوں، میں اس متعدد قومیت کا ایک ایم عنصر ہوں جس کے بغیر اس کی علمت کا بیکل ادھورا رہ جاتا ہے۔ میں اس کی تحریک ربانوٹ، کا ایک ناگزیر عامل ہوں میں اپنے اس دعویٰ سے کبھی دست بردار نہیں ہو سکتا۔

ہندوستان کی دیسیں سرزیں سب کا استقبال کرتی رہی ہے اور اس کی فیاض گودنے سب کے لیے جگہ نکالی ہے، انہیں قافلوں میں آخری قافلہ ہم پریوان اسلام کا بھی سخا۔ یہ بھی پچھے قافلوں کے نشان راہ پر چلاؤ رہا ہے اور ہمیشہ کے لیے پس گیا، یہ دنیا کی دو مختلف قوموں اور تہذیبوں کے دھاروں کا لامان سخا یہ لکھا اور جنماسکے دھاروں کی طرح پہلے ایک دوسرے سے ایک بہتے رہتے ہے۔ لیکن پھر جیسا کہ قدرت کا ائم قانون ہے۔ دلوں کی ایک سلسلہ پر جانپڑا۔ ان دلوں کا میل تاریخ کا ایک عظیم داعر سخا، جس دن یہ واقعہ ہو رہیں آیا، اسی دن سے قدرت کے محضی پاہتوں نے پرانے ہندوستان کی جگہ ایک نئے ہندوستان کے دھانٹے کا کام شروع کر دیا، ہم اپنے ساتھ ایک ذخیرہ لائے ہیں۔ اور یہ سرزیں بھی اپنے ذخیروں سے مالا مال تھی، ہم نے اپنی دولت اس کے حوالے کر دی اور اس نے اپنے فرزانوں کے دروازے ہم پر کھول دیتے ہوئے اسے اسلام کے ذخیرے کی سب سے زیادہ قیمتی شے دے دی جس کی اسے سب سے زیادہ احتیاج تھی ہم نے اسے جھوپیت اور انسانی مساوات کا پیغام پہنچا دیا۔ تاریخ کی پوری گزارہ صدیاں اس داقہ پر گزر چکی ہیں۔

دوسری جگہ عظیم اپنی ہونک خواریوں سمیت یار پ کے میدانوں میں بھی چکی ہے، ایک پردہ گرتا، دوسرا اٹھتا ہے، یقین کے ساتھ یہ کہنا یہاں مشکل ہے، کل کیا ہونے والا ہے کہ کل آج کا دن اور آج کی رات گوارا کر آئے گا، حالت یہ ہے کہ ہفتہوں میں صدیاں گزرتی چلی جا رہی ہیں۔ آنکھ کی ایک پھیکی میں

صورتِ حالاتِ کہیں کی کہیں پہنچ جاتی ہے، جو کچھ ہورتا ہے وہ ہمارے لئے سروگماں سے بعید ہے۔ خدا نے میں وغیرہی جانتا ہے کہ آئندہ ساعت اپنے ساتھ کیا لارہی ہے ہے ہے بلندیاں اٹھاٹھ کر پیشان بن رہی ہیں اور پیشان اُبھرا بھر کر بلند ہو رہی ہیں۔ سڑچ چل انگستان کا دزیر اعظم ہونے کے بجائے یہمیرج یا اس فورڈیونورڈی میں تاریخ کا پروفسر ہوتا تو ہندوستان کے بارے میں اس کا فصل مختلف ہوتا۔ وہ نسل انسانی کے ہمہ گیر تجویں سے فائدہ اٹھاتا، ہند نہ کرتا، تجزیہ کرتا، لیکن اقتدار نے ان کے ذمیں کو اس حد تک ماؤف کر دیا ہے کہ اس کا مزاج طاقت کا مزارج ہو گیا ہے اور طاقت، ہمیشہ تاریخی سچائیوں کو جتنا کر اپنی ذات کے فیضوں پر بھروسہ کرتی ہے۔

ہندوستان اور پاکستان کی صحیح آزادی خون میں ڈوب کر طلوع ہوئی۔ ہندوسلم فضادات پر طائفی مشن کے زمانے ہی میں شروع ہو چکے تھے۔ ابھی مشن ہندوستان میں سماں کا دکا قفل ہو رہے تھے، مشن رخصت ہو گیا تو نواکھاں، ہبھار، گڑھ، کیتھر، امرتسر، لاہور، راولپنڈی وغیرہ میں نوع انسانی کا ہوار زان ہو گیا، بستیوں کی بستیاں صرف احتلافت مذہب کے بزم میں تاریخ کی گئیں، خور تین انفو ہو گیں، جوان قفل کر دیتے گئے، بچوں کو مار دیا گیا، بولڑھوں کو موت چاٹتے گئی۔ بربادی اتنی بڑی تھی کہ انسان وحشی ہو چکا تھا۔ پھر جب آزادی کا دن آیا تو دونوں طرف قفل عام تھا، دھلی جبکہ مسلمانوں کا شہر تھا اور جہاں ۱۹۴۷ء کے دو یوں مسلمانوں کی تاریخ چھپتے چھپتے میں بکھری ہوئی تھی، مسلمانوں کے لیے آخوند قرکی طعنگ ہو گیا، اور جو بادار بھی ان کی چہل پہل سے پڑوںتھے، ان کے لیے چاہو گئے۔ مولانا نے ان دنوں دھلی کی جامع مسجد میں مسلمانوں کے ایک فقید المثال میں مجروم و مضطرب اجتماع کو خطاب کرتے ہوئے ایک دل گہانہ تقریر کی، اس تقریر کے چند اقتباس صب ذیل میں:

”عزیزان ملت ایک زمانے میں کہ اس پر میں وہنار کی ہبت سی گردشی دیتے چلی ہیں میں نہ تھیں ہیں سے خطاب کیا تھا، لیکن اس وقت تمہارے چہروں پر انغمatal کی بجائے اٹھیاں تھا اور تمہارے دلوں میں شک کی بجائے اعتماد تھا۔ میکن آج تمہارے چہروں کی پریشانی اور دلوں کی دریانی دیکھتا ہوں تو مجھے لیے اختیار مالاہ اسلام پہنچے کی بھولی بسری کہا نیا یاد آ جاتی ہیں۔ میں نے تمہیں پکارا تم نے میری زبان قطع کر لی، میں نے فلم اٹھایا تم نے میرے ہاتھ فلم کر دیتے۔ میں نے چند اچاہاتم نے میرے پاؤں نورڈا لے۔ میں نے کروٹ لینا پا ہی

تم نے میری کرتوزا دی، تم نے خفقت و انکار کی وہ ساری منیں تازہ کر دیں جو روایہ انحطاط قوموں کا مقدر ہوتی ہیں۔ نتیجہ معلوم کہ آج ان تمام خلدوں نے تمہیں کھیریا ہے جن کا خوف تمہیں صراط مستقیم سے دور لے گیا تھا۔

ایسے میں ایک جمود ہوں یادوں افادہ صدائیں نے وطن ہی میں رہ کر غریب الوطنی کی زندگی کو زادی ہے۔ میرے دامن کو تمہاری دست درازیوں سے گلاہ ہے وہ خوف جو تمہارے حواس کو محیط ہے تم نے خود فراہم کیا ہے۔ یاد رکھو، اس قسم کے خوف قوموں کی حیاتِ محفوظی کے لیے مغل امتوں بہتر ہے میں۔

جن سہاروں پر تمہارا بھروسہ تھا وہ تمہیں لاوارث مجھ کر تقدیر کے حوالے کر گئے اور شاید اس لیے کہ تمہارے نزدیک فقدانِ ہمت کا نام تقدیر ہے۔ اگر یہ کی بساطِ تمہاری خواہش کے خلافِ المثل گئی اور راہنمائی کے وہ بُت چوڑم نے خود راشے سنتے وہ بھی دغاد سے گئے، میں اس کہانی کے اور اونٹ کر تھا اسے حواس کو نہ تو معطل کرنا چاہتا ہوں اور نہ مجھے ہراس کا نہ کرہ چھپ کر تمہارے وجد کو شل کرنا ہے۔ جو ہبنا تھا وہ ہو چکا۔ یہ شیک ہے کہ وقت نے تمہاری خواہشوں کے مطابق انکھوں نیں نہیں لی۔ لیکن وقت کے لیے اس کے سوا اور کوئی چلاہ کارہ تھا کہ آزادی کی جدوجہد کے سامنے پرانداز ہو۔ میں نے تمہیں ہمیشہ کہا اور آج پھر کہا ہوں کہ تذبذب کا استھن چھوڑ دو، شک سے ہاتھاٹالا اور بد عملی ترک کر دو۔ وہ دیکھو جامع مسجد کے میار قسم سے جمعکر کرسوال کرتے ہیں کر قم نے اپنی عظیم الشان تاریخ کے پرواقن صفات کو کہاں گم کر دیا ہے؟ ابھی کل کی بات ہے کہ تمہیں جنا کے لکاروں پر تمہارے قافلوں نے وضو کیا تھا اور آج یہاں رہتے ہوئے تمہیں خوفِ محوس ہوتا ہے کیا بھول گئے ہو کر دلی تمہارے ہی خون سے سُپنچی ہوتی ہے۔

عزیز و اپنے اندر ایک بنیادی تبدیلی پیدا کر لو، جس طرح کچھ دن پہلے تمہارا ہجوش و غروش غلط تھا اسی طرح آج تمہارا خوف و ہراس بے جا ہے۔ مسلمان اور اشتغال یا مسلمان اور بزرگی ایک جگہ جمیں ہو سکتے۔ وہ لوگ جو تمہیں چھوڑ کر چلے گئے انہوں نے تمہیں فرار ہونے ہی کے لیے اکٹھا کیا تھا۔ اگر تمہارے دل ان کے ساتھ رخصت نہیں ہو رکھنے اور بدستور تمہارے پہلو میں ہیں تو ان کو اس خدا کی جلوہ گاہ ہنا وہ جوں نے آج سے تیرہ سو برس پہلے عرب کے ایک اُمیٰ کی معرفت فرمایا تھا۔

انَّ الَّذِينَ قَاتَلُوكُمْ فَأُولَئِكُمْ هُمُ الظَّالِمُونَ إِنَّمَا أَعْلَمُ بِمَا يَعْمَلُونَ۔

رجو خدا پر ایمان لائے اور اس پر جنم گئے تو پھر ان کے لیے نہ تو کسی کا ذریبہ اور نہ کوئی غم،

عزیز و باتبدیلیوں کے ساتھ چلو یہ نہ کہو کہ ہم اس تغیر کے لیے میار نہ تھے۔ میں نے پہنچتیں برس پہلے ۱۹۱۶ء میں بانگل دھل کیا تھا اسی ہندوستان کی آزادی رک نہیں سکتی، برطانوی اقتدار کو خست سفر باندھ کے جانا ہوگا۔ ہمارے دماغوں میں غیر علی غلامی کے خاتمے سے متعلق کوئی شک نہ ہونا چاہیے۔ مسلمانوں نے پس و پیش کیا تو یہ گویا تاریخ میں ان کی بد نجتی کا بایب ہو گا۔ تب انہیں ہندوستان پر اپنا حق جاتے ہوئے ظاہر میں دیہی باطن میں صدر خدش ہو گی۔ افسوس وہی ہوا جس کا اندیش تھا۔ اب پھر یہاں ہوں تاریخ کا ساتھ دو۔ ستارے سے ٹوٹ گئے تو کیا ہوا، رات تو چلی گئی۔ سورج چمک رہا ہے اس سے کرنیں مانگ لو اور ان تاریک را ہوں میں بیکا وجہاں اجاۓ کی سخت ضرورت ہے۔

آج نہ زنوں سے ڈرتے ہو۔ کبھی تم خود ایک زلزلہ سکتے۔ آج اندریوں سے کاپٹے ہو یا دکڑہ مبارا وجود ایک اجالا تھا، گھناؤں کا طوفان کیا ہے کہ تم نے بھی جانے کے ڈر سے اپنے پائیں چڑھائی ہیں، دہ آخڑہ سے ہی اصلاح سمجھ جو سند بدن میں اُتر گئے۔ پھر اؤں کی چھاتیوں کو روندہ والا بجلیاں پکیں تو ان پر مکر ہے۔ بادل گر جے تو تہقیبوں سے جواب دیا صھراً ہمی تو رُش پھر لیا۔ آندھیاں آئیں تو ان سے کہا لو۔ جاؤ۔ یہ ایمان کی جان کنی ہے کہ شہنشاہوں نے کے گریباں سے کچھ نہ اے آج خود اپنے ہی گہریاں کے تاریخ ریتے ہیں۔ اور خدا سے اس درج غافل ہو گئے ہیں کہ جیسے اس پر کبھی ایمان نہ تھا۔

ایمان کسی منڈی سے نہیں ملتا۔ ایمان کی منڈی تہار سے ہی دل ہیں۔ انہیں طولو کہ اس جنس سے غالی تو نہیں ہو گئے۔ اس سے بڑھ کر آندہ ہنگ تصور کیا ہو جکتا ہے کہ دھلی کے لال قلعہ میں پہ کبھی ”جہاں بناہ“ تھے لیکن آج جانوروں کے دربوں سے ہناہ مانگ رہے اور قبروں کے سینے ڈھونڈ رہے ہیں۔

مولانا آزادؒ کی تقاریر از ۱۹۷۷ء۔ ۱۹۵۵ء کا انگریزی مجموعہ پبلیکیشنز، ڈویژن گورنمنٹ آف انڈیا کا شائع کردہ ہے۔ یہ ۳۱۳ صفحات میں ۵۵ تقریریں ہیں، ان تغیریوں میں آزادی کا

کے بعد وزیر تعلیم کی حیثیت سے مولانا نے بعض تحقیقی، علمی، اور تعلیمی سائل پر اظہار خیال کیا ہے بعض عنوانات ملاحظہ ہوں۔

- ۱۔ تعلیم اور قومی تغیر
- ۲۔ تربیت اساتذہ
- ۳۔ تعلیم اور آزادی
- ۴۔ قومی تعلیم کا منصوبہ
- ۵۔ عمرانی تعلیم
- ۶۔ مختلف زبانوں میں ہندوستانی آرٹ
- ۷۔ ہندوستانی آرٹ اور کلچر
- ۸۔ ہندوستان کی تاریخ کا مطالعہ
- ۹۔ تاریخ اور تغیرات
- ۱۰۔ علی گڑھ اور ہندوستانی شیشلزم
- ۱۱۔ ہندوستان اور یونیکو
- ۱۲۔ ہندوستان اور ایشیا
- ۱۳۔ آرٹ اور تعلیم
- ۱۴۔ دنیا اور ہندوستان
- ۱۵۔ ادب اور قومیت
- ۱۶۔ آثارِ قدیمہ
- ۱۷۔ جنگ آزادی کی تاریخ
- ۱۸۔ مشرق و مغرب میں آزادی کا تصور
- ۱۹۔ عوام اور آرٹ
- ۲۰۔ رقص، ڈرامہ اور موسیقی کا رول
- ۲۱۔ فطرت اور انسان
- ۲۲۔ مشرق اور یونیکو
- ۲۳۔ ادب اور زندگی
- ۲۴۔ سنئے ارتقا کی ضرورت
- ۲۵۔ زبان کا مسئلہ
- ۲۶۔ عام مقصد اور دلیلہ
- ۲۷۔ مغربی تعلیم کے اثرات
- ۲۸۔ تعلیم اور سذہ سبب

وزارتِ تعلیم کے باب میں ان کا ذکر آپکا ہے۔ اپنے موضوع کے لحاظ سے ہر تقریر جامع و مانع ہے۔ گاؤں و نکے اس سب سے بڑے خطیب کی شعلہ نوابیوں کا ان تقریروں سے اندازہ نہیں ہوتا، اور ہم ان کی زبان یا اس کے سحر اور فتوؤں کے جلال و جمال سے بہرہ اندوں نہیں ہوتے لیکن بہر حال ایک چیز ہر تقریر میں ابھری ہوئی نظر آتی ہے وہ ہے ان کے علم کی گہرائی اور نظر کی قوانینی جس سے ان کے دماغ کی پہنچی کا اندازہ ہوتا ہے اور قاریں و ماعین ان کے خیالات کی پرواہ سے مستحق ہوتے ہیں۔ ذرا ملاحظہ فرمائیجے کہ ایک جملے میں کیا کیا نہیں ہے۔

میں عالم کے لیے میں نے کبھی کسی کی پروردی نہیں کی۔

افراد کی حقیقت طرزِ تعلیم سے آشکار ہوتی ہے۔

اسلام حق مساوات تسلیم کرتا ہے لیکن مقدار مساوات تسلیم نہیں کرتا۔ انسان کو زندگی کی لوازم مہیا کرنا ریاست اور معاشرے کی ذمہ داری ہے جبکہ آدمی پیدا ہبڑا تو اس کی ذمہ گل سوسائٹی پر فرض ہو گئی کہ یہی اسلام کے معاشرے کی اصل ہے۔

سو شلزم جس قسم کی مساوات پیش کرنا ہے وہ بالکل غیرظری ہے۔

مسلمانوں کا اسلام کے عطا کردہ خصائص، خصائص اور فرائض سے محروم ہونا اس لیے ہے کہ انہوں نے اسلام کے احکام کی اجتماعیت کو ترک کر کے انفرادیت اختیار کر لی۔ مشاہد زکوٰۃ اجتماعی عمل تھا۔ مسلمانوں نے انفرادی فعل ٹھہرا لایا جو غلط ہے۔

جملہ نزاعات کا سرچشمہ انسان کا دماغ ہے۔

مولانا کی تقریریں جن لوگوں کے حافظے میں ہیں وہ جانتے ہیں کہ وہ ہر تقریر میں کوئی اچھوتا خال، کوئی اچھوتا جملہ کوئی اچھوئی ترکیب اور کوئی اچھوتا نگہ ضرور پیدا کرتے تھے۔ جو چیزان کی زبان کا ایک بول ہوتی وہ دوسروں کے لیے معانی کا معجزہ ہوتا کہی کہی دن تک لوگ جھوٹتے ان کی بعض تقاریر کے چند جملے راقم کے ذہن میں آج تک محفوظ ہیں مثلاً جنگ کے زمانے میں لاپور کے ایک جلسہ عالم کو خطاب کرتے ہوئے فرمایا: «جنگ عظیم بیٹھ ہو چکی ہے۔ آخودہ کون سی عالمی جمہوریت ہے جس کے لیے برطانیہ لڑ رہا ہے۔ ہم یاد کو سفید کہنے سے انکار کرتے اور استخار کا ہاتھ ڈالنے سے معذور ہیں۔ ہمارے سلسلے اب ایک ہی کام ہے کہ برطانوی استبلاد کے خلاف ملک میں قومی جدوجہد کا جو پہاڑک رہا ہے۔ اس کے لیے ملک کے کوئے کرنے

سے ایندھن جمع کریں اور اس آگ کو بھرا کا میں جو اپنی غلامی کے خلاف سلک رہی ہے۔

آخرت کا تصور ہی صحیح اخلاق پیدا کر سکتا ہے۔ فلسفہ یاسائنس دونوں انسان کی یہ چیزیں کا سبب باب کرنے سے ناصر ہیں، صرف مذہب ہی ایک ایسی طاقت ہے جو انسانیت کی دلکشی ہوئی پڑیجہ کو سہارا دے سکتی ہے۔

میری صحت گرتی ہوئی دلوار ہے، میں نے اتنی دماغی بدپر بیز ماں کی رہیں کہ تندستی کا تصور ہے عنقا ہو گیا ہے۔ میں زمانے سے سمجھوئے کرنے کا عادی نہیں، میری منزل اس سے بہت دُورِ واقع ہوئی ہے، میرا معاملہ حماہت کے الفاظ میں اسی قدر ہے۔

طبع بہرہ سال کے لباسی بجائے  
یا ہمٹے کہ اذ من عالم تو ان گذشت

قومی سیاری عقل سے نہیں ہوتی ہے پیدا ہوئی ہے۔ جس عقل سے میں ویسا رکا تمذبب پیدا ہو دو کسی موڑ کے میں کامیاب نہیں ہوتی۔ اس کا بہر قدم شکست کی طرف جاتا ہے۔

جس قوم کی ذہنی فضائل فرست کی آب و ہوا سے تیار ہوگی اس میں ایک متمدن قوم کی آب و ہواب کا پیدا ہونا ممکن ہے۔

# عدالت کے کٹھرے میں

سلطان جائیر کے سامنے کلمہ حق کہنا ایک ایسی روایت ہے جس سے مسلمانوں کی پوری تاریخ بھری پڑی ہے۔ جتنی راست بازنہ بانیں مسلمانوں میں گزری ہیں اتنی آریخ کے احوال سے پہلے اور بعد کسی دوسری قوم میں نہیں ہوتی ہیں۔ ۱۸۵۷ء کی جنگ آزادی کے بعد قرب قرب ۱۹۰۱ء تک جن علاقوں کو تحریک دار پر کھینچا گیا ان میں استھانستک ایسی تصویریں بھی بھیں کہ عدالتون نے ان کی سزا سے موت کو صرف اس لیے غفران میں تبدیل کیا کہ وہ لوگ شہادت کو غریز رکھتے تھے اور موت کی سزا سن کر ان کا وزن برٹھ لیا تھا۔ علاسے کہ اونچ پڑ کے مقامات عدالتیں کی انکسوں میں نکھیں ڈال کر کلمہ حق کہنا کی ایک ایسی نظر تھے کہ مادر کیقی اس قسم کے انسان شاذ ہی جنتی ہے۔

تحریک خلافت (۱۹۰۷ء) نے سیاسی مقدرات کا ریخ پھریدا، فوجی آزادی کی جدوجہد کا پانہ پٹا اور ایک اجتماعی تحریک معاہدہ مجموع کے روپ میں شروع ہی سے جرأت و مردگانگی کی ایک نئی تاریخ ابھری۔ اُپلی ہزار لینڈ، ڈافس اور بعض دوسرے یورپی ملک سچائی کی ان منزوں سے گزر چکے تھے۔ ان کے بعض سپتوں نے استبداد کو اس کے خطرے لکھا رہا اور سچائی کا سرعام اعلان کیا، ان ملکوں کی عدالتون نے انہیں کڑی سے کڑی سزا میں دیں اور وہ قید و بند کی ان ٹیکنیوں پر آمنا و صدقہ کہتے رہے۔

ہندوستان برطانوی سلطنت کی مفتودریاں کی مفتودریاں ہو گیا تو یہاں بھی عدالتی تاریخ کی سچائیاں اسی مزاج پر آگئیں کہ زیادہ سے زیادہ چو مسزادی جا سکتی ہے بلا تامل دے دو میں لیکن دلماہیوں کہ سزا کا حکم سنتے ہوئے ہیں قدر جنہیں تباہ سے دل میں پیدا ہوئیں اس کا عذر غیر احتساب بھی سزا سن کر میرے دل کو نہ پہنچا۔ درود تو۔

مولانا نظر علی خاں، مولانا محمد علی جوہر اور مولانا ابوالکلام آزاد مسلمانوں کی تازہ وارد لیٹرچر کے سرچل تھے۔ ان تینوں نے ایک نئی القابی صحافت کا آغاز کیا تو سارے ملک کے سیاسی روزمرہ پرچاگئے۔ یہ بات پہلے اپنی ہے کہ پہلے زیندار نکلا، پھر کامریڈ اس کے بعد الہلال۔ اب تحریک لاعداون شروع ہوئی تو پہلے مولانا نظر علی خاں پڑے سے بگئے۔ پھر مولانا محمد علی، پھر مولانا ابوالکلام آزاد۔

مولانا نظر علی خاں ۲۵ ستمبر ۱۹۲۶ء کو پڑے گئے اور ۲ ستمبر ۱۹۲۷ء کو حضور پنجاب، میں ان کے قدرے کی تھاعت زیر دفعہ ۱۲ الہفت اور ۱۵۳ الہفت شروع ہوئی، استغاثت نے چودہ گواہوں کا نام پیش کیا جن میں ہے دو ہند اور بارہ مسلمان تھے۔ ہندوؤں نے مولانا کے خلاف شہادت دینے سے انکار کر دیا۔ حضرت پیر سید مہر علی شاہ کا نام گرامی بھی استغاثت کے گواہوں میں رکھا گیا، لیکن حضرت نے انکار فرمایا، باقی گیارہ مسلمانوں نے ڈٹ کے شہادت دی۔ مولانا کا عدد المیں بیان کلمہ حق کی متابعت میں استعماہی سیاست کے مریز دکھدار پر تھرو تھا۔ سڑا میں پل سپیشل محسٹریٹ نے مولانا کو ملزم گردانتے ہوئے، ۲۰ اکتوبر ۱۹۲۷ء کو ۱۲۵۱ الہفت میں پانچ سال اور ۱۵۳ الہفت میں دو سال قید کا حکم سنایا، البتہ دونوں سزا میں ایک سانچھ کر دیں۔ مولانا محمد علی کا قدرہ ۲۶ نومبر ۱۹۲۸ء کو شروع ہوا، انہیں کچھ دن پہلے مولانا شوکت علی، مولانا حسین احمد مدنی، مولانا شاہ احمد، پیر غلام حیدر، مولک رسلیت الدین کچھ اور سوائی ششکر آچاریہ کے ساتھ گرفتار کیا گیا، اور ان سب کا مقدمہ مشترک طور پر پیش رکھ کر اچھی تھے سماحت کیا۔

مولانا محمد علی نے عدالت کو نکارتے ہوئے ایک طویل بیان دیا اور کہا ایک ہندستانی، ایک انسان ہو۔ ایک مسلمان کی حیثیت میں برتاؤی حکومت کا سامنہ دیا اور اس کی فلامی پر دنہمنہ ہونا غیر کی موت اور ایساں کی جانکنی ہے۔

مولانا حسین احمد مدنی نے بیان دیتے ہوئے کہا:

”ہم برتاؤی کی رعلیا کے طور پر زندہ رہنے کے لیے تیار نہیں بلکہ مسلمان کی حیثیت سے زندہ رہنا چاہتے ہیں۔“

مولانا شوکت علی نے عدالت سے کہا:

”اگر حکومت مسلمانوں کے متعلق بیس ملین نرکریکی، پنجاب و جدیا نوارہ باغ، کے بارے میں انصاف سے کام نہ سمجھی، اور کامل سورانہ زندے گی تو ویرا فرض ہے کہ بحیثیت

ہندوستانی مسلمان کے اس حکومت کو صفویت سے مٹانے کی پوری کوشش کروں۔“  
پیر غلام محمد نے اپنے بیان میں کہا کہ :

”میں نہ جیل سے ڈرنا ہوں نہ پھانسی سے، میں احکام قرآن کی متابعت میں ہر صوبت  
برداشت کرنے کو تیار ہوں۔ خواہ اس کی شکل کوئی سی ہو۔“

مولانا شاہ احمد نے عدالت سے کہا :

”ہمارے لیے قرآن و حدیث کے سوا کوئی چیز جست نہیں اور نہ ہم ان کے مقابلوں میں کسی  
دوسرے قانون کی وفاداری کا اعلان نہ سکتے ہیں۔“

سوامی شنکرا آچاریہ نے کہا :

”میں نے قرآن و اسلام کا بلا واسطہ مطابع نہیں کیا، جو کچھ میرے دوست کہتے ہیں مجھے ان  
سے کامل انعام ہے۔“

ڈاکٹر سلیمان الدین کچادر نے عدالت کو بیان دیتے ہوئے کہا :

”حکومت یہ رہے گا، میری قوم اور میرے مذہب کی دشمن یہ اس کو مٹا دینا میرا فرض ہے۔  
اور یہی نے جو کچھ اپنی تقریب میں کہا وہ میرے اس عقیدے سے کالب باب تھا۔“

مولانا محمد علی کو دو سال قید بائشقت کی سزا ہوئی۔ ان کے دوسرے ساتھیوں کو بھی اسی حالت کے لیے  
قید کیا گیا، لیکن سوامی شنکرا آچاریہ میری کو دیتے گئے، سیشن نجج کے ساتھ جن ایسوں کا تقریب ہوا تھا، ان کے  
سر تین سوڑا مہنگی داس نے چوری کی طرف سے کہا کہ ان کی راستے میں جملہ ملزم بچے قصور ہیں اور  
ان پر کوئی الزام ثابت نہیں ہوتا۔ البتہ لال دیار احمد کی دو عمل کی راستے میں کہی کہ سوامی شنکرا آچاریہ کے سواباتی ملزم  
درافت و قوام ۱۰۹ اور ۱۵۰ میں قصور وار ہیں۔

مولانا ابوالکلام آزاد ۱۹۴۱ء کی صبح کو زیر و خدمت ۱۱۲ العت کر فارکھے گئے، چھت پر مدد یافتی محبوبہ  
کی عدالت میں ۳۱ اد بکر کو ساعت شروع ہوئی، ۱۹۴۲ء چوری کو مولانا نے اپنا بیان داخل کیا اور آئندہ پیشی  
۱۹۴۲ء (۱۹۴۲ء) کے روز عدالت نے ایک سال قید بائشقت کا حکم سنایا، مولانا نے سزا من کر کیا۔“ یہ اس  
سے بہت کم ہے جس کا میر سوچتے تھے۔

مہاتما گاندھی مشرکہ ہندوستان کے فائدے کئے، انہوں نے اس بیان پر کہا :

”مولانا آزاد کا عدالتی بیان ایک عظیم بیان ہے اس میں بہت بڑی ادبی خوبصورتی ہے وہ نہایت وسیع اور روانی کے ساتھ پر جوش بھی ہے، غایت درجہ و جدان ہے اس کا بھجن خیر منززل اور غیر مفہما نہ ہے۔ لیکن سینیدہ اور متین بھی ہے پورا بیان کو انصار ہی نہیں پہترین سیاسی تعلیم ہے اور محض عدالتی بیان ہی نہیں۔ قوم و ملک سے خطاب ہے۔“  
(ملحیص)

پورا من حسب ذیل ہے اور دلچسپ ہے کہ اس سے پہلے اور اس کے بعد بڑے سے بڑا سیاسی مکار ہوتا رہا۔ لیکن کسی عدالت میں اتنا عظیم اور خوبصورت بیان کسی سنبھال کر کیا شد  
یہ رتبہ بلند ملا جس کو مل گیا۔

بیان | قیساً اراده نہ تھا کہ کوئی تحریری یا تقریری بیان بہاں پیش کروں یا ایک ایسی جگہ ہے جہاں ہمارے لیے نو کسی طرح کی امید ہے، نہ طلب ہے نہ شکایت، ہے نہ ایک موڑ ہے جس سے گزرے بغیر ہم منزلِ مقصود تک نہیں پہنچ سکتے اس لیے محتوا ڈی دیر کے لیے اپنی مرضی کے خلاف بہاں دم لینا پڑتا ہے۔ یہ نہ ہوئی تو ہم سیدھے جیل پہنچے جاتے ایسی وجہ ہے کہ گذشتہ دوسال کے اندر میں نے ہمیشہ اس کی مخالفت کی کہ کوئی نان کوار پیری کسی طرح کا بھی حصہ عدالت کی کارروائی میں لے آئی ایک ٹکڑیں کیٹی، سفرل خلافت کیٹی اور جماعت العلماء مسند نے اگرچہ اس کی اجازت دے دی ہے کہ پیک کی والقیت کے لیے تحریری بیان دیا جاسکتا ہے لیکن ذاتی طور پر میں لوگوں کو یہی مشورہ دیتا رہا کہ خاموشی کو ترجیح ہے۔ میں سمجھتا ہوں کہ جو شخص اس لیے بیان دیتا کہ مجرم نہیں، اگرچہ اس کا مقصد پیک کی والقیت ہو، ناہم وہ اشتباه سے محفوظ نہیں ہے، یوں سکتا ہے کہ اپنے بچا دکی ایک بیک سی خواہش اور ساعت حق کی ایک کمر دری اور اس کے اندر کام کر رہی ہو جانکر نان کوار پیری کی راہ بالکل قطعی اور یکسر ہے، وہ اس پارے میں اشتباه بھی گوارا نہیں کر سکتی۔

کامل مایوسی، اس لیے کامل تبدیلی کا عزم | نان کوار پیری ” موجودہ حالت سے کامل مایوسی کا عزم پیدا ہوا ہے۔ ایک شخص جب گورنمنٹ سے نان کوار پیری کرتا ہے تو گویا اعلان کرتا ہے کہ وہ گورنمنٹ کے انصاف اور حق پسندی سے مایوس ہو چکا وہ اس کی غیر منصف طاقت کے جواز سے مثار ہے اور

اس نے تبدیلی کا خواہش مند ہے۔ پس جس چیز سے وہ اس درجہ مالیوس ہو چکا کہ تبدیلی کے سوا کوئی چارہ نہیں دیکھتا، اس سے یونکر امید کر سکتا ہے کہ ایک منصف اور قابل بغا طاقت کی طرح اس کے صالحہ انصاف کرنے کے لیے اس اصولی حقیقت سے اگر قلع نظر کر لیا جائے۔ جب موجودہ حالت میں برائت کی امید رکھنا ایک بے سودہ محنت سے زیادہ نہیں ہے، یہ گویا اپنی معلومات سے انکار ہو گا، گورنمنٹ کے سوا کوئی ذمی خواہ اس سے انکار نہیں کر سکتا کہ بحالت موجودہ مرکاری عدالتون سے انصاف کی کوئی امید نہیں ہے، اس نے نہیں کہا، یہ سے اشخاص سے مرکب ہیں جو انصاف کرنا پڑنے نہیں رہتے بلکہ اس نے کوئی ایسے نظام پر بھی ہیں جن میں سہ کوئی بھروسہ نہیں ان مذہبیوں کے صالحہ انصاف نہیں کر سکتا، جس کے صالحہ خود گورنمنٹ انصاف کرنا پسند کرتی ہے، میں یہاں واضح کر دیتا چاہتا ہوں کہ نان کو اپریشن، کاغذات صرف گورنمنٹ، گورنمنٹ کے ستم اور موجودہ حکومتی اور قومی اصولوں سے ہے، افراد اشخاص سے نہیں ہے۔

### عدالتگاہ، نا انصافی کا قدم تین ذریعے ہے

ہمارے اس دور کے نام حالت کی شاید ہے کہ جب کبھی مجرمان طائفوں نے آزادی اور حق کے مقابلے میں سبقیار اٹھائے ہیں۔ تو عدالت کا ہر ہے سب سے زیادہ آسان اور بے خطا سمجھا کا کام دیا ہے۔ عدالت کا اختیار ایک طاقت ہے اور وہ انصاف اور نا انصافی دونوں کے لیے استعمال کی جا سکتی ہے۔ منصف گورنمنٹ کے ہاتھ میں وہ عدل و حق کا سب سے بہتر ذریعہ ہے لیکن جابر اور مستبد حکومتوں کے لیے اس سے بڑھ کر انعام اور نا انصافی کا کوئی اکد بھی نہیں، تاریخِ عالم کی سب سے بڑی نا انصافیاں میاں جنگ کے بعد عدالت کے ایسا اون ہی میں ہوئی ہیں، دنیا کے مقدس بائیان مذہب سے لے کر سائنس کے محققین اور مکتبین بھکر کوئی پاک اور حق پسند جماعت نہیں ہے جو مجرموں کی طرح عدالت کے مامننے کفری نگی کی ہو، بلاشبہ زمانے کے اعلیٰ سے عہد قدریم کی بہت سی برا میاں مست گیں۔ میں تسلیم کرنا ہوں کہ اب دنیا میں دوسری صدی عیسوی کا خوفناک روپی عدالتیں اور ازانہ متوسط رہنمی بھر کی پر اسرار انکو یوریش "وجود نہیں رکھتی" لیکن میں یہ ماننے کے لیے تیار نہیں کر جو جنبات ان عدالتیں میں کام کرتے ہے۔ ان سے بھی ہمارے زمانے کو نسبات مل گئی ہے، وہ عمارتیں ضرور گردی گئیں۔ جن کے اندر خوفناک اسرار بند ہتھے۔ لیکن ان مذہبوں کو کون بدلتا ہے جو انسانی خود غرضی اور نا انصافی کے خوفناک رازوں کا دفینہ ہیں؟

**ایک عجیب مگر عظیم الشان جگہ** | عدالت کی نا انصافیوں کی نہ رست بڑی ہی طولانی ہے۔ تاریخ آج  
یک اس کے مامن سے فارغ نہ ہو سکی۔ ہم اس میں حضرت مسیح  
بھیسے پاک انسان کو دیکھتے ہیں جو اپنے عہد کی اجنبی عدالت کے سامنے چروں کے ساتھ کھڑے کئے گئے،  
ہمیں اس میں سفراطاظراً ہے۔ جس کو صرف اس لیے زہر کا پیارہ پینا پڑا کہ وہ اپنے عک کا سب سے زیادہ  
سچا انسان تھا۔ ہم کو اس میں فلورنس کے فد اکار حقیقت گلیڈیو کا نام ملتا ہے، جو اپنی معلومات و مشاہدات  
کو اس لئے جھیلانہ سکا کہ وقت کی عدالت کے نزدیک ان کا لکھا رجُم تھا۔ میں نے حضرت مسیح کو انسان کہا  
کیونکہ میرے اعتقاد میں وہ ایک مقدس انسان تھے۔ جو نیکی اور محبت کا اسمانی پیام لے کر آئے تھے بلکن  
کروڑوں انسانوں کے اعتقاد میں تر وہ اس سے بھی بڑھ کر ہیں، تاہم یہ مجرموں کا لکھرہ عجیب مگر عظیم الشان  
جگہ ہے جہاں سب سے اچھے اور سب سے بُرے دل نو طرح کے آدمی کھڑے کئے جاتے ہیں، اتنا  
یڑا، ہتھی کے لیے بھی رناموز دن جان نہیں، اس جگہ کی عظیم الشان اور سعیت تاریخ پر حسب میں خود کرنا ہوں  
کہ اسی جگہ کھڑے ہونے کی عزت آج میرے ہے میں آئی ہے تو بے اختیار میری روح خدا کی حمد و شکر  
میں ڈوب جائی ہے اور صرف دہی جان سکتا ہے کہ میرے دل کے سر و دنشاٹ کا کیا عالم ہوتا ہے؟  
میں مجرموں کے لکھرے میں محسوس کرنا ہوں کہ بادشاہوں کے لیے قابلِ شک ہوں ان کو اپنی خرابی کا  
میں وہ خوشی اور راحت کہاں نصیب جس سے میرے دل کا ایک ایک ریشمہ معمور ہو رہا ہے؟ کاش  
غافل اور نفس پرست انسان اسی کی ایک جھلک ہی دیکھ پائے، اگر ایسا ہوتا تو میں پچ کہا ہوں کر لوگ  
اس جگہ کے لیے دعا ایں مانگتے۔

**میں بیان کیوں دیتا ہوں؟** | بہر حال میرا ارادہ نہ تھا کہ میں بیان دوں۔ لیکن ہر جنوری کو  
جب میرا مقدمہ پیش ہوا تو میں نے دیکھا۔ گورنمنٹ مجھے  
مزاد لانے کے لیے نہایت عاجز اور پریشان ہو رہی ہے، حالانکہ میں ایسا شخص ہوں جیس کو اس کی  
خواہیں اور خیال کے مطابق سب سے پہلے اور سب سے زیادہ مترالمنی چاہتے۔ پہلے میرے خلاف دفعہ  
۱۱۱۷۳ افتضال طفوجباری کا دعویٰ کیا گیا تھا، لیکن جب اس کا ولیا ثبوت بھی ہم نے ہو سکا، جیسا آج کل  
اثبات جرم کے لیے کافی تصور کیا جانا ہے تو مجیدر اور وغدو اپسے لی گئی۔ اب ۱۱۲۲ افتکا مقدمہ  
چلا یا گیا ہے۔ لیکن بد تسمی سے یہ بھی مقصد برداری کے لیے کافی نہیں کیونکہ جو تقریریں ثبوت میں پیش

کی کئی ہیں وہ ان بہت سی باتوں سے بالکل خالی ہیں جو اپنی بے شمار تقریروں اور تحریروں میں ہمہ شکریتار ہا جوں اور جو شاید گورنمنٹ کے لیے زیادہ کارکرد ہوئیں۔ یہ دیکھ کر میری راستے بدل گئی، میں نے محسوس کیا کہ جو سبب بیان نہ دینے کا تھا وہ ہی اب مستحکم ہے کہ خاموش نہ رہوں اور جس بات کو گورنمنٹ باوجود جانتے کے دکھلانہیں سکتی، اسے خود کامل اقرار کے ساتھ اپنے قلم سے لکھوں کم قانون عدالت کی رو سے یہ مرے فرانس میں داخل نہیں ہے۔ میری جانب سے پراسیکیوشن کے لیے یہی بحث برداری مدد ہے کہ میں نے ڈیلفنس نہیں کیا، لیکن حقیقت کا قانون عدالتی قواعد کی حیثیت جو میں کا پابند نہیں ہے، یعنی ایسچائی کے خلاف ہو گا کہ ایک بات صرف اس لیے پوشیدہ رہنے والی جائے کہ مخالف اپنی عاجزی کی وجہ سے ثابت ذکر کا۔

### اقرار جرم

ہندوستان کی موجودہ بیور و کریسی ایک دیسا ہی حاکم اراد اقتدار پسے جیسا کہ اقتدار ملک دو قوم کی کمزوری کی وجہ سے ہمیشہ طاقتور انسان حاصل کرتے رہے ہیں، قدرتی طور پر پا اقتدار۔ قومی بیداری کے نشوونما اور آزادی والی انصاف کی جدوجہد کو مبغوض رکھتا ہے کیونکہ اس کا لازمی نیچجے اس کی غیر مخصوصہ طاقت کا زوال ہے، اور کوئی دجد اپنا زوال پسند نہیں کر سکتا۔ اگر چنانروئے انصاف کتنا ہی صورتی ہو جو گواہی اسازع الدعا کی ایک جگہ ہوتی ہے

جس میں دونوں قرآن اپنے اپنے فوائد کے لیے جدوجہد کرتے ہیں۔ قومی بیداری چاہتی ہے کہ اپنا حق حاصل کرے، قابل طاقت چاہتی ہے کہ اپنی جگہ سے نہ ہٹے، اپنا جا سکتا ہے کہ پہلے فریق کی طرح آخرالذکر بھی قابل ملاست نہیں کیونکہ وہ بھی اپنے بچاؤ کے لیے ہاتھ پاؤں مارتا ہے۔ یہ دو سری بات ہے کہ اس کا وجود انصاف کے خلاف واضح ہوا ہے، جم طبیعت کی مقتضیات سے تو انکار نہیں کر سکتے، یہ واقع ہے کہ دنیا میں نیکی کی طرح براہی بھی زندہ رہتا چاہتی ہے۔ وہ خود کتنی ہی قابل ملاست ہو لیکن زندگی کی خواہش قابل ملاست نہیں ہے، ہندوستان میں بھی یہ مقابلہ شروع ہرگیا ہے۔ اس لیے یہ کوئی غیر معمولی بات نہیں ہے اگر بیور و کریسی کے نزدیک آزادی اور حق طلبی کی جدوجہد جرم ہو اور وہ ان لوگوں کو سخت مزاوں کا سحق خیال کرے جو انصاف کے نام سے اس کی غیر مخصوصہ بھتی کے خلاف جنگ کر رہے ہیں، میں اقرار کرتا ہوں کہ میں نہ صرف اس کا مجرم ہوں، بلکہ ان لوگوں میں ہوں جنہوں نے اس جرم کی اپنی قوم کے دلوں میں تحریزی کی ہے، اور اس کی آبیاری کے لیے اپنی بوری زندگی دلخت کر دی ہے۔ میں سلامان ہند

میں پہلا شخص ہوں جس نے ۱۹۱۲ء میں اپنی فلم کو اس جرم کی نام دعوت دی اور تین سال کے اندر اس غلامانہ روشن سے ان کا رعن پھر دیا جس میں گورنمنٹ کے پر پیچ فریب نے مبتلا کر رکھا تھا، بس اگر گورنمنٹ مجھے اپنے خیال میں جرم کجھی بیسے اور اس لیسے مزاد لانا چاہتی ہے تو میں پوری صافت دل کے ساتھ قسم کرتا ہوں کہ یہ کوئی خلاف توقع بات نہیں ہے جس کے لیے مجھے شکایت ہو، میں جانتا ہوں کہ گورنمنٹ فرشتے کی طرح معلوم ہرنے کا دعویٰ رکھتی ہے۔ کیونکہ اس نے خطاوں کے اقرار سے ہمیشہ انکار کیا، لیکن مجھے یہ بھی معلوم ہے کہ اس نے یہ ہونے کا کبھی دعویٰ نہیں کیا، پھر میں کیوں امید کروں کہ وہ اپنے مخالفوں کو پیار کرے گی وہ تو وہی کرے گی جو کہ وہی ہے اور جو ہمیشہ استبداد نے آزادی کے مقابلے میں کیا ہے، پس یہ ایک قدیم معاملہ ہے جس میں دونوں فرقے کے لیے شکوہ و شکایت کا کوئی موقع نہیں۔ دونوں کو اپنا اپنا کام کئے جانا چاہیے۔

### گورنمنٹ بنگال اور میری گرفتاری

میں یہ بھی ظاہر کر دینا چاہتا ہوں کہ میرا معاملہ جو کچھ تھا گورنمنٹ آت انڈیا سے تھا۔ وہ کسی خاص معین الزام کی بنا پر نہیں بلکہ موجودہ تحریک کی عام مشغولیت کی وجہ سے مجھے گرفتار کر لئی تھی اور جیسا کہ قاعدہ ہے کہ گرفتاری کے لیے کوئی حید پیدا کر لیتی۔ چنانچہ تک میں عام طور پر خیال کیا جاتا تھا کہ علی پر اور نے مجھے زیادہ بہلت دی گئی۔ مگر اب زیادہ عرصے تک تھاں نہیں کیا جاتے گا۔ لیکن یہ واقع ہے کہ گورنمنٹ بنگال کے سامنے اس وقت میرا معاملہ تھا اور وہ دفعہ ۱۴۱۲ء المفت کا مقدمہ چلانا چاہتی تھی۔ اس واقعہ کے ثبوت میں جو تقریریں پیش کی گئی ہیں وہ نصف سال پہلے کلکتے میں کی گئی ہیں اور گورنمنٹ نے مقدمہ کی اجازت ۲۲ دسمبر کو دی ہے، یعنی میری گرفتاری سے بارہ دن بعد اگر قی الواقع ان تقریروں میں سید لشیش تھا تو کیوں مجھے چھ ماہ تک گرفتار نہیں کیا گیا ہے اور اب گرفتار کیا بھی تو گرفتاری کے بارہ دن بعد ہے ہر شخص ان دو واقعات سے صاف صاف سمجھ سکتا ہے کہ صورت حال کیا ہے۔ خصوصاً جب یہ تیسرا واقعہ بھی برقرار دیا جائے کہ ابتداء میں جو دفعہ ظاہر کی گئی وہ ۱۴۱۲ء المفت نہ تھی اور ۱۴۱۲ء المفت ضابط توجہداری تھی، پھر دن کے بعد مجھ سے کہا جاتا ہے کہ وہ واپس لے لی گئی ہے۔

### گرفتاری کا اصلی باعث

روتھا ہوئے ہیں۔ اگر میں پہلی دسمبر کو حکم نہ آئایا۔ اور سب سے پہلے باہر چلا جانا جس کی جلسہ جمیعتہ العلماء بیانوں کی وجہ سے توقع تھی۔ تو گورنمنٹ بنگال مجھ سے کوئی تعریض نہ کرتی۔ ۱۲ دسمبر کے بعد نیا کی تامہنیز و میں سے جو چاہی جا سکتی ہیں وہ یہ چاہتی تھی کہ ۲۲ دسمبر کو جب پرانی حکمت پہنچیں تو ہر ہر تماں نہ ہو اور جو جابر ان بے دقوفی ترمیم صنایط فوجداری ۱۹۰۸ء کے نفاذ میں ہو گئی ہے۔ وہ ایک دن کے لیے ہی قبول کر لی جائے وہ خیال کرتی تھی کہ میری اور مدرسی۔ اور داس کی موجودگی اس میں حارج ہے۔ اس لیے کچھ عرصے کے تذبذب اور غور و فکر کے بعد ہم دونوں فرماں برائی بلاداری کے ہوئی تھی میکن جب دوسرے دن صنایط کی نمائش پوری کرنے کے لیے مجری طریقہ جعل میں بھیجا گیا تو مدرسہ داس کی طرح میری گرفتاری کے لیے بھی زیر دفعہ ۱۰ الف کا فدراں پیش کیا گیا۔ میں گوشۂ دوسال کے اندر بہت کم حکم نہ کھا ہوں۔ میرا تمام وقت زیادہ تر تحریک خلافت کی مرکوزیت شخوبیت میں صرف ہوا۔ یا یاک کے ہم دور دن میں۔ اکثر ایسا چاکر بھینٹے دو ہیئے کے بعد چند دنوں کے لیے حکم آتا اور بنگال پر اونسل خلافت کیشی کے کاموں کی دیکھ بھال کر کے پھر باہر چلا گیا۔ وسط نومبر سے بھی میں سفر میں رہتا۔ ۱۴ کو حکم سے روانہ ہوا تاکہ جمیعتہ العلماء ہند کے سالانہ اجلاس لاہور میں شرکت ہوں۔ وہاں مہاتما گاندھی کے تاریخ سے بمبئی کی شورش کا حال معلوم ہوا اور میں بندی چلا گیا۔ جزوی تک میرا اماماہہ والپی کا نہ تھا۔ میونک اور سب سے کم حکم اسلام کا اپنی اجلاس بدایوں میں تھا اس میں شرکت ہزوڑی تھی۔ اس کے علاوہ بھی تمام وقت انگریز فنڈ کی فرائی میں صرف کرنا تھا۔ میکن یاک گورنمنٹ بنگال کے تازہ جبر و تشدید اور اس کے کیوں ناک کی اطلاع بمبئی میں ملی اور میرے لیے ناممکن ہو گیا کہ اس عالمت میں حکم سے باہر ہوں، میں نے مہاتما گاندھی سے مشورہ کیا ان کی بھی یہی راستے ہوئی کہ مجھے تام پر و کرام ملٹری کر کے حکم چلا جانا چاہیے۔ زیادہ خیال ہمیں اس بات کا تھا کہ کہیں ایسا نہ ہو گورنمنٹ کا جبر و تشدید لوگوں کو بے قابو کر دے اور کوئی بات صبر و صبط کے خلاف کر بیٹھیں علی المخصوص جب کہ سول کا روڈ کے قیام کی خبری بھی آچکی تھیں اور اس بارے میں ہمیں کوئی غلطی نہیں ہو سکتی تھی کہ یہی اسکے بندی کی شریفانہ اور پیاسن اغراض کے لیے وہو دیس آئی ہے؟ میں پہلی دسمبر کو حکم سے پہنچا میں نے ظلم اور برداشت دونوں کے انتہائی مناظر اپنے سامنے پائے، میں نے دیکھا کہ ۲۲ دسمبر کی یادگار ہر ہر تماں سے لیے بس ہو کر گورنمنٹ اس آدمی کی طرح ہو گئی ہے جو جوش اور غصے میں آپ سے باہر ہو جائے اور خیلط و غصہ کی کوئی درکت بھی اس سے بعد نہ ہو۔ ۱۹۰۸ء کے کمیل لارائینمنٹ ایکٹ کے ماتحت ڈی

رضاکاروں کی تمام جماعتیں مجھ خلاف قانون ران لافل قرار دے دی گئی ہیں۔ پہلی اجتماعات پکٹ فلور وک دے ہیں۔ قانون صرف پولیس کی مرضی کا نام ہے وہ ان لافل جماعت کی تفتیش اور شبیہ میں جوچا ہے کہ سکتی ہے جسی کہ راہ چلتیں کی جان و آبرو بھی محفوظ نہیں۔ گورنمنٹ نے پہلے ۱۸ نومبر کے کیوں نہ میں صرف سابق موجودہ رضاکار جماعتوں کا ذکر کیا تھا۔ لیکن ۲۷ کو دوسرا کیونک جاری کر کے تمام آئندہ جماعتیں بھی خلاف قانون قرار دے دیں۔ اور پولیس نے بلا اعتماد ہر شخص کو جو اس کے سامنے آگئے فرما کر ناشروع کر دیا، کوئی بات بھی جس سے ۲۶ کی ہڑتاں رکھنے کا امکان ہو، پولیس اور پولیس سے بھی زیادہ شریعت قوم "سول کارڈ" کے لیے ناجائز نہیں، سول کارڈ کو یا قومی رضاکاروں کا جواب ہے۔ وہ بالکل بہت ہونے پر بھی جزو قشد سے ہڑتاں کر دیتے ہتھے یہ روایوں سے مسلح ہونے پر بھی امن و صلح کے ذریعے ہڑتاں روک دیں گے۔ اس کے مقابلے میں لوگوں نے بھی ہر داشت اور استطاعت دلوں کا گویا آخری عہد کر دیا ہے۔ صفات معلوم ہوتا ہے کہ ناقودہ اپنی راہ سے ہیں گے، ناقود کا مقابلہ کریں گے، ان حالات میں ہر سے لیے فرض کی راہ بالکل صاف اور یکسوختی میں نے اپنے سامنے و حقیقتیں بے نقاب دیکھیں۔ ایک یہ کہ حکومت کی تمام طاقت لگلتے میں سمجھ آئی ہے اس لیے فتح و شکست کا پہلا فیصلہ یہیں ہو گا، دوسری یہ کہ ہم کل تک پوری آزادی کے لیے جدوجہد کر رہے ہتھے لیکن موجودہ حالت نے بتا دیا کہ ہماری آزادی کی مبادیات تک محفوظ نہیں ہیں۔ آزادی لفڑی اور آزادی اجتماع انسان کے پیدائشی حقوق ہیں۔ ان کی پامالی مشہور فلاسفہ میں زبان میں انسانیت کے قلیل عام سے کچھ بھی کلم کبھی جاسکتی ہے۔ لیکن یہ پامالی بناکی بیگ کے اعلانیہ ہو رہی ہے، پس میں نے باہر کا عام پروگرام منوخ کر دیا اور فیصلہ کر دیا کہ اس وقت تک لکھتے ہیں میں وہوں گا جب تک دو باقی میں سے کوئی ایک بات ظہور میں نہ کجا سے یا کوئنٹ اپنا کیونک و پس لے لے یا بچھے گرفتار کر لے۔ گورنمنٹ نے ادھر کو مجھے گرفتار کر دیا میں پورے اطینان اور سرت کے ساتھ جیل کی طرف روانہ ہو گیا کیونکہ میں اپنے پچھے ایک فتح مند میدان چپوڑ رہا تھا، میرا دل خوشی سے محور ہے کہ لکھتے اور بگال نے میری توقعات پوری کر دیں۔ وہ پہلے جس قدر پچھے تھا اتنا بھی آج سب سے آگے ہے میں تسلیم کرتا ہوں کہ اس کامیابی کے لیے گورنمنٹ کی امداد کا ہمیں پوری طرح اعتراف کرنا چاہیے۔ اگر وہ توہر کے بعد یہ طرز عمل اختیار نہ کرتی تو فی الواقع ہمارے لیے آئندہ کاموں کے انتساب میں چند روشنہ مشکلات تھیں۔ ہم ۲۶ کو بھی میں انہی مشکلات پر غور کر رہے ہے تھے۔

**دو حقیقتیں** حقیقت یہ ہے کہ ان گذشتہ ایام نے بیک وقت دونوں حصیتیں صفات تکریخ کے لیے مہیا کر دیں، اگر ایک طرف گورنمنٹ کے چہرے سے ادعا و ناش کے نام تعاب دُور ہو گئے تو دوسری طرف ملکی طاقت بھی ایک سخت آزمائش میں پڑ کر پوری طرح نمایاں ہو گئی، دنیا نے دیکھ لیا کہ اگر گورنمنٹ ہر طرح کے جرود تشدید میں بالکل بے حجاب اور بے کام ہے تو ملک میں بھی صبر و برداشت کی طاقت روز افزود نشووناپاہی ہے۔ جیسا کہ ہمیشہ انکار کیا گیا ہے اُج بھی اس کا موقع حاصل ہے کہ انکار کر دیا جائے۔ لیکن کل تاریخ کے لیے یہ ایک ہنایت ہی جدت انگریز داستان ہو گی۔ یہ مستقبل کی راہنمائی کر سکے گی کہ کیونکہ اخلاقی مدافعت، مادی طاقت کے جارحانہ گھمنڈ کو شکست نہیں ملتی ہے اور یہ کیسے ہو سکتا ہے کہ صرف برداشت اور فرمائی کے ذریعہ خورزیر اسلام کا مقابلہ کیا جائے۔ البتہ میں نہیں جانتا کہ ان دونوں فریقوں میں سے کس فریق کے اندر اس بڑے انسان کی تعلیم تلاش کی جائے جو برائی کے مقابلے میں صبر و عفو کی تعلیم لے کر آیا تھا، گورنمنٹ میں یا ملک میں، میں خیال کرتا ہوں کہ ہبہ و کریمی کے حکام اس کے نام سنتا واقع نہ ہوں گے۔ اس کا نام ”مسح“ تھا۔

**گورنمنٹ کا فیصلہ اور شکست** فلسفہ تاریخ ہمیں بتاتا ہے کہ نادافی اور عاقبت نااندیشی ہمیشہ زوال پذیر طاقتیوں کی رفتی ہوتی ہیں۔ گورنمنٹ نے خیال کیا کہ وہ جزو و تصدیق سے تحریک خلافت و سورج کو پاٹال کر سکے گی اور ۲۰۲۴ کی ہر طالبِ ایک جانے کی۔ اس نے والٹریکووں کو خلافت قانون قرار دیا۔ اور کانگریس کا نظام متعطل ہو جائے گا اور اس طرح خود بھرپاٹلِ ایک جانے کی لیکن گرفتاری کے بعد خلافت اور کانگریس کی میان میں اور والٹریکووں کی مخالفت اور کارکنوں کی بہت جملہ گورنمنٹ کو معلوم ہو گیا کہ جزو و تصدیق قومی بسداری کے مقابلے میں غایاں ہو تو وہ کوئی مہیک چیز نہیں ہوتی، تا تو ہر طالبِ ایک سکی نہ خلافت اور کانگریس کی میان میں اور والٹریکووں کا کام ایک دن کے لیے بھی بند ہوا۔ بلکہ ہماری غیر موجودگی میں یہ ساری چیزیں زیادہ طاقتور اور غیر مسخر ہو گئیں۔ میں نے وہ سبکرو جو پیغام ملک کے نام بھاگنا اس میں گورنمنٹ بھکل کے لیے بھی یہ پیغام تھا کہ میری اور مشری۔ آر۔ داس کی گرفتاری کے بعد کام زیادہ طاقت اور مستعدی کے ساتھ جاندی رہے گا۔ اور ۲۰۲۴ کو ہر طالب اس سے زیادہ بھکل ہو گی جس قدر ہماری موجودگی میں ہو سکتی تھی، چنانچہ ایسا ہی ہوا، گورنمنٹ خود اپنے پند کے ہوئے میدان میں ہار گئی۔ اب وہ اپنی شرمذنگی چھپانے کے لیے باخہ پاؤں مار رہی ہے اور جن لوگوں کو گرفتار کرچکی ہے انہیں کسی نہ

کسی طرح سزاد لانا چاہتی ہے۔ لیکن کوئی شکست اس لیے فتح نہیں بن سکتی کہ ہم بہت زیاد جنگل کئے ہیں۔

**دفعہ ۱۲۳ الف** غرضیکہ میری گرفتاری صریح طور پر اپنی واقعات کا نتیجہ ہے اور اسی لیے دو ہفتے تک میرے خلاف دفعہ ۱۲۱۔ البتہ ضابط فوجداری ہی کا دعویٰ قائم رہا لیکن جب اس بارے میں کوئی سہارا نہ ملا تو میرے پر لیں اور مکان کی ملائشی لی گئی تاکہ میری کوئی تحریر حاصل کر کے بناتے مقدمہ قرار دتی جاتے۔ جیسے وہاں سے بھی کوئی مواد باقاعدہ آیا تو مجدور آئی۔ آئی ڈی کے محفوظ ذخیرے کی طرف توجہ کی گئی۔ یہ ذخیرہ ہمیشہ اس مژہ عناوین کام کے لیے مستعد رہتا ہے۔ اور ہزار دست کو کبھی یاوس نہیں کرتا۔ پس اس طرح ہزار زحمت دفعہ ۱۲۲۔ البتہ کا دعویٰ تیار ہو گیا۔

**اجتماعِ عندیں** پر مشتمل گونہ نہ کو خود اسی کی منافع ان روش کی وجہ سے پیش کر رہی ہے۔ ایک طرف تو وہ چاہتی ہے کہ شخصی حکمرانوں کی طرح یہ دریغ جبر و تشدید کر کے بعد ورنہ طاقت چاہتی ہے کہ نمائشی دالوں وعدالت کی آڑ بھی قائم رہے۔ یہ دو فو بائیں متفاہد ہیں صحیح نہیں ہو سکتیں۔ نتیجہ یہ ہے کہ اس کی پریشانی و درماندگی روز بروز بڑھتی جاتی ہے، جو لوگ اس کے ذیال میں سب سے زیادہ سختی تعریف ہیں اسی کو سزاد لاما اس کے لیے مشکل ہوا جاتا ہے۔ ابھی چند صدیے گزر سے ہیں کہ تم لاچی میں گزندشت کی رائی کی ودرماندگی کا تمسخر الگز نہ ناشاید یکھر رہے ہے سچ۔ جو سرکاری استغاثہ اس دعویٰ اور اعتمام کے ساتھ شروع کیا گیا تھا۔ اس سے خود گزندشت کی پیاریہ اور انتہا اب کردہ جیوری بھی اغافی نہ کر کی رہتے۔ یہ ہے کہ یہ شکلات گزندشت کو ایسی حالت میں پیش کر رہی ہیں جس کو رہ بانی ہے کہ نام کراپریشن کی جانب سے ڈالپس نہیں کیا جائے گا اور سخت سے سخت غلط بیان اور دالوں شکنی کی۔ بالآخر میں بھی پرده دری اور شکست کا کوئی کھٹکا نہیں ہے۔

**نئی قانونی تشریعات** گزندشت نے اس طبقہ سے پوری طرح کام نئنے میں کوئی کوتاہی بیسی نہیں کی ہے، نام کراپریشن کے مقدمات آج کل جس طرح چکائے جا رہے ہیں۔ اس سے معلوم کیا جاسکتا ہے کہ لا اور آڑڈڑ کے معنی بیور و کرٹا۔ اصطلاح میں کیا ہیں۔ لا اور آڑڈڑ کی طرح اب دعویٰ ثبوت، شہادت، تشخیص، اسی ڈینتی فائی، وغیرہ تمام عدالتی مصلحتوں کے معانی میں بھی انقلاب لکھا گیا ہے۔ کویا نام کو اپریٹر کو جلد سزادے دینے کے لیے ہر طرح کی

بے قاعدگی اور قانون شکنی جائز ہے۔ جتنی کہ اس بات کی بھی تحقیق ضروری نہیں کہ جس انسان کے ملوم ہونے کا دعویٰ کیا گیا ہے، کمہرے کامزدہ بھی کوئی ہے بھی یا نہیں؟ ابھی اسی پتختے جو راجحانگی عدالت سے ایک شخص غیر العین راشم کو اس پر زور قانون اور منطقی ثبوت پر پھر ماہ کی سزا دے دی الگی ہے کہ اعظم راشم نامی ایک خلافت وال نئر و نیا میں وجود رکھتا ہے اور دونوں کے نام میں لفظ راشم۔ مشترک ہے۔ خود میرے مقامے میں جو صریح ہے هنا بھلیاں کی لگنی ہیں ان کا ذکر لا حاصل سمجھ کر نہیں کرنا چاہتا۔ درستہ دبی اس حقیقت کے نکشات کے لیے کافی تھیں۔ مثال کے طور پر صرف ایک واقعہ کا ذکر کروں گا جو بے قاعدگی اور غلط بیانی دلوں کا تجوہ ہے۔ مجھے ۱۲۱ الف صنایط فوجداری سے بری کردیا گیا اور ۱۲۲ الف کے ماتحت دارث حاصل کیا گیا، دادھ سے کی رو سے ریالی اور راذ مرتوگر فواری دلوں باشیں وقوع میں کافی چاہیے تھیں۔ لیکن یہ واقعہ ہے کہ ۱۲۲ الف کا کوئی دارث متحمل نہیں کرایا تھا، حتیٰ کہ ۱۲۳ میڈیہی مکار مجھے اس کا علم بھی نہیں ہوا۔ لیکن میرے سامنے مسٹر گوری ڈپچی لکھن پویس نے یہ حلقویہ شہادت دی ہے کہ اس نے پریسی ٹنی جیل میں مجھ پر دارث سروکیا ہے یہ پسح ہے کہ ان کو اپریل ۱۹۴۷ء کی طرح کا ذلیف نہیں کرتے۔ لیکن میں سمجھتا ہوں کہ یہ کوئی اچھی بات نہیں ہے کہ کوئی اپنے حامم کپڑے اُمار ڈالے۔ اس لیے کہ شریعت ادمی اُنکھیں بند کر لیں گے، شریف اور میوس نے تو پسح پر اُنکھیں بند کر لیں گے لیکن دنیا کی اُنکھیں بند نہیں ہیں۔

**قانون کا دراہمہ** [فی الحقيقة لا ادراہمہ] کما ایک ڈرامہ کھیلا جا رہا ہے۔ جیسے تم کامیڈی اور ٹریجھڈی دلوں کہ سکتے ہیں۔ وہ تماشا کی طرح مصنوع بھی ہے اور مقتل کی طرح درد انگریز بھی، لیکن میں ٹریجھڈی کیا زیادہ پندرہ دن گاہ حسن الفاق سے اس کا چھٹا، ایکڑا نسلستان کا سابق چین جسٹ ہے۔

**میری تقریبیں** [پا سیکو شن کی جانب سے یہی دلائری یہ ثبوت میں پیش کی گئی ہیں جو میں دلائی تھیں، میں اس وقت سفر سے بیمار واپس آیا تھا۔ میں نے دیکھا کہ لوگوں میں بے دل جوش پھیلا ہوا ہے اور ہر طرح کے مظاہر سے کے لیے لوگ بے قرار ہیں، چونکہ میرے فیال میں گرفتار یوں پر

منظارہ کرنا نان کو اپریشن کے اصول کے خلاف تھا۔ اس لیے میں نے ہرگز اور جلوس یک فلم روک دیتے۔ اس پر غلام کو تکلیف ہوتی تو میں نے یہ جلسے منعقد کئے، اور لوگوں کو صبر و تحمل کی نصیحت کرتے ہوئے سمجھایا کہ نان دائلنس اور نان کو اپریشن کے اصول میں ریبات داخل ہے کہ گرفتاریوں پر صبر و سکون کے خلاف کوئی بات نہیں جائے اگر فی الواقع ان گرفتاریوں کا تمہارے دل میں درد ہے تو چلپیتے کہ اصلی کام کرو، اور سرپردوں کی پڑاڑک کے دیسی کاڑھا پین لو، استغاثہ نے جو نعل پیش کی ہے وہ ہنایت ناچ، غلط اور نجح شدہ صورت ہے، اور محض بے جزویں بعض معاملات پر بے معنی جلوں کا مجبو عہد ہے جیسا کہ اس کے پڑھنے سے ہر شخص سمجھے سکتا ہے۔ تاہم میں اس کے غلط اور بے معنی جلوں کو چھوڑ کر دیونکہ اس کے اعتراض سے میرا ادبی ذوق اباکر تا ہے، باقی دہ تمام حصہ تسلیم کر لیا ہوں میں میں گورنمنٹ کی نسبت خیالات کا اظہار رہے یا پہلک سے گورنمنٹ کے خلاف جدوجہد کی اپیل کی گئی ہے۔ استغاثے کی طرف سے صرف تقریبیں پیش کر دی گئیں۔ یہ نہیں بتایا ہے کہ ان کے کن جلوں کو وہ ثبوت میں پیش کرنا چاہتا ہے؟ یا اس کے خیال میں مائی ڈیر برادر ان سے لے کر آخونک سب ۲۲، البتہ ہے؟ میں نے بھی دریافت نہیں کیا، کیونکہ دونوں صورتیں میرے لیے یکسان ہیں۔ تاہم ان نقول کو دیکھا ہوں تو استغاثے کے خیال کے مطابق زیادہ سے زیادہ قابل ذکر جملے حسب ذیل ہیں۔

”ایسی گورنمنٹ خالی ہے جو گورنمنٹ نا انصافی کے ساتھ قائم ہو، ایسی گورنمنٹ کو یا تو انصاف کے لئے جگنا چاہیے یا دنیا سے مٹا دینا چاہیے“

”اگر فی الحقيقة تمہارے دلوں میں اپنے گرفتار ہمایوں کا درد ہے تو تم میں سے ہر شخص کا فرض ہے کہ وہ آج سوچ لے کیا وہ اس بات کے لیے راضی ہے کہ جس جابرانہ قوت نے انہیں گرفتار کیا ہے وہ اس بڑا عظم میں اسی طرح قائم ہے جس طرح ان کی گرفتاری کے وقت قائم تھی؛“

”اگر قوم ہمک کو اکڑا کرنا چاہتے ہو تو اس کا راستہ یہ ہے کہ جن چالاک دشمنوں کے پاس خوزیری کا بے شمار سامان موجود ہے انہیں رائی برابری اس کے استعمال کا موقع مدد و دفعہ اور کامل امن و برداشت کے ساتھ کام کرو، بعض لوگوں کا خیال ہے کہ جب تقریروں میں کوئی ایسی بات کہی جاتی ہے تو اس سے مقرر کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ اپنے بیجا و کام سامان کرے ورنہ اس کی دلی خواہش یہ نہیں ہوتی۔ بلکن میں یہ سمجھتا ہوں کہ جو لوگ آج تمہارے لیے کام کر رہے ہیں تم میں سے کوئی ادبی بھی وجہ نہیں کے لیے تیار نہ ہو گا کہ

جیل جانے سے یا نظر بند ہونے سے ڈرتے ہیں رہیں، اگر وہ یہ کہتے ہیں کہ امن دسکون کے ساتھ کام کرنا چاہئے تو ان کا مطلب یہ نہیں رہ سکتا کہ اس ظالماً کو گرفتار کے ساتھ وفاداری کرنی پڑتے ہیں۔ جو گرفتار اور اس کی طاقت کے وفادار نہیں ہو سکے۔ اور رام کا تخت آج دنیا میں سب سے بڑا الگا ہے۔ یعنی اس گرفتار کے وفادار نہیں ہو سکتے۔ اس کے بعد میں نے کہا ہوگا مگر فانی میں نہیں ہے "وہ تو صرف اس لیے یہ کہتے ہیں کہ خود تمہاری کامیابی با امن رہتے پر مو قوف ہے۔ تمہارے پاس وہ شیطانی ہمیشور نہیں ہیں جن سے یہ گرفتار مسلح ہے، تمہارے پاس صرف ایمان ہے، دل ہے، قربانی کی طاقت ہے، تم انہی طقوتوں سے داخل میں ہمیشوروں سے ہو کا کام لو، اگر قوم چاہو کہ اسلام کے ذریعے فتح کرو، تو قم نہیں کر سکتے۔ آج امن دسکون سے بڑا کر دتمہارے لیے، کوئی چیز نہیں؟"

"اگر تم صرف چند گھنٹوں کے لیے گرفتار کو جراثم کرنا چاہتے ہو تو اس کے لیے ہیرے پاس بہت سے نہیں ہیں۔ اگر خدا نخواست میں اس گرفتار کا احکام چاہتا تو وہ نئے بڑادینا میں تو اسی یقین چاہتا ہوں (جو ایک ہی دن میں ختم نہ ہو جائے بلکہ یہ مدد کے آخری دن تک دباری رہے) اور جب فیصلے کی گھر طی آجائے تو پھر یا تو یہ گرفتار باقی درہ ہے یا میں کو وڑا شان، باقی نہ رہیں"

جو الفاظ بریکٹ کے اندر ہیں۔ وہ تقریر کی پیش کردہ کاپیوں میں نہیں ہیں لیکن عبارت کے یا معنی ہونے کے ضروری ہیں۔ میں نے اس لیے صحیح کر دی اور پراسکیوشن کو استدال میں مدد نہ ملے، اگر اس کے مقصد کے لیے پوری تقریر کی صحیح تکمیل ضروری ہو تو اسی طرح کر دینے کے لیے تیار ہوں۔ ان کے علاوہ دو تقریروں میں لوگوں کو ناکاپریشن کی دخوت دی ہے۔ مطالبات خلافت اور سوراچ کو دھرا یا ہے۔ پنجاب کے ظالم کو دھیانہ کہا ہے، لوگوں کو جلایا ہے کہ جو گرفتار جلیاں نوالہ بارغ اور تسریں چند منٹوں کے اندر سیکڑوں انسانوں کو قتل کرادیے اور اس کو جائز فعل بتائے اس سے ناгласی کی کملی بات بھی بعد نہیں۔

**افتخار** | میں اقرار کرتا ہوں کہ میں نے صرف انہیں دو موقعوں پر بلکہ گوشتہ دو سال کے اندر قطعی جملے کے ہیں ایسا کہنا ہیرے اعتقاد میں میراذغش ہے۔ میں ذرض کی تعیل سے اس لیے باذ نہیں رہ سکتا کہ دھمکی۔ البت کا جرم قرار دیا جائے گا میں اب بھی ایسا ہی کہنا چاہتا ہوں اور جب تک بول سکتا

ہوں ایسا ہی کہا رہوں گا۔ الگ میں ایسا نہ کہوں تو اپنے آپ کو فدا دو۔ اس کے بعد میں اسکے بدترین کہا کام تک بھجوں۔

**موجودہ گورنمنٹ ظالم ہے** | یقیناً میں نے کہا ہے موجودہ گورنمنٹ ظالم ہے، لیکن الگ میں یہ نہ کہوں تو اور کیا کہوں ہی میں نہیں جانتا کہ کیوں مجھ سے یہ توقع کی جائے کہ ایک چیز کو اس کے اصلی نام سے نہ کہا دوں ہی میں سیاہ کو سفید کرنے سے انکار کرتا ہوں میں کسی کم اور زرم سے زرم لفظ جو اس بارے میں بول سکتا ہوں یہی ہے ایسی ملحوظ صداقت جو اس سے کم ہو مرے علم میں کوئی نہیں۔ میں یقیناً یہ کہا سوں کہ ہمارے ذرخ کے سامنے دوہی را ہیں میں کہ گورنمنٹ حق تلقی اور نا انصافی سے باذ آ جائے اگر باذ نہیں اسکی قومیادی جانے میں نہیں جانتا کہ اس کے سوا اور کیا کہا جاسکتا ہے؟ یہ تو انسانی عقائد کی اتنی پرانی سچائی ہے کہ صرف پہاڑ اور سندھ یہی اس کے جم عصر کے جملے میں ہے جو خیر برداری ہے اسے یا تو درست ہونا چاہیے یا مست بانا چاہیے۔ تیری بات لایا ہر ساقی ہے جب کہ میں اس کو نہیں کیا ہے تو ایک دعا ہوں تو یقیناً یہ دعا نہیں مانگ سکتا کہ درست بھی نہ ہو اور اس کی عمر بھی دراز نہ ہو۔

**میرا یہ اتفاقاً کیوں ہے** | اگر اور میرے کروڑوں ہم وطنوں کا ایسا اتفاقاً کیوں ہے؟ اس کے وجہ سے دو لاک اب اس قدر اشکارا ہو چکے ہیں کہ باطن کے لفظوں میں کہا جاسکتا ہے "سورج کے بعد نیا کی ہر چیز سے نیادہ واضح اور محسوس" محسوسات کے لیے ہم صرف یہی کہ سکتے ہیں کہ انکار شکوفہ تابم میں کہنا چاہتا ہوں کہ میرا زادتہ اتفاق اس کے لیے ہے کہ میں ہندستانی ہوں۔ اس لیے ہے کہ میں مسلمان ہوں اس لیے ہے کہ میں انسان ہوں۔

**شخصی اقتدار بالذات ظلم ہے** | یہ اتفاقاً ہے کہ اور بناہر فرداو۔ تم کا پیر اشی حق ہے کوئی انسان یا انسانی کی گھری بھولی ہو رہا کیسی حق نہیں رکھتی کہ خدا کے بندوں کو اپنا مکوم بنائے۔ ملکومی اور غلامی کے لیے یکسے بھی خوش نام کیوں نہ رکھ لیے جائیں لیکن وہ غلامی ہی ہے اور خدا کی مرثی اور اس کے قانون کے خلاف ہے۔ پس میں موجودہ حکومت کو جائز حکومت تسلیم نہیں کرنا اور اپنا بلکی مذہبی اور انسانی ذرخ کیجاہوں کہ اس کی ملکوں سے ملک دو قوم کو نجات دلاوں۔ اصلاحات اور بذریع تحریک تحریک اختیارات کا مشہور مغالطہ میرے اس صاف اور قطعی اتفاق

میں کوئی غلط فہمی پیدا نہیں کر سکتا۔ آزادی انسان کا پیدائشی حق ہے اور کسی انسان کو اختیار نہیں کر حقوق کی ادائیگی میں حصہ بندی اور قسم کر سے۔ یہ کہنا کہ کسی قوم کو اس کی آزادی بدریج ملنی چاہیے، بعد نہ ایسی ہی ہے جیسے کہ جائے کہ لفک کو اس کی جایگا اور قبضدار کو اس کا قبضہ لٹکھے گئے کہ کے وہاں پاہتہ میں تسلیم کرتا ہوں کہ اگر قبض سے ایک، ہی دفعہ قبض واپس نہ مل سکے تو قبضہ دار کو یہی کرنا پڑے گا، اقتطع کی صورت میں وصول کر سے۔ لیکن یہ ایک مجبوری کا سمجھوتہ ہو گا، ان سے ایک دفعہ وصول کا حق زامل نہیں ہو سکتا۔

”رفارم“ کی فہرست میں روس کے عظیم اشتار نویساں کی  
”اگر قبضہ ہوں کو اپنے دراثت سے اپنا جیار سختیب کر دینے کا خبردار مل جائے تو اس سے وہ آزاد نہیں بورہ ہیں کئے  
میرے لیے اس کے اچھے برسے کاموں کا سوال ایک ثانوی سوال ہے۔ ہملاں وال خود اس کے  
”بورو“ ہے۔ میں ایسے حالاً اقتدار کو بد اخبار اس کی ملقت ہی کے ناجائز یقین کرتا ہوں۔ اگر وہ تمام  
نا انصاف ایمان ظہور میں نہیں جو اس کثرت سے واقع ہو چکی ہیں۔ جب بھی میرے اعتقاد میں وہ ظلم تھا کیوں کہ  
اس کی بستی ہی سب سے بڑی نا انصافی ہے اور اس کی برائی کے لیے اس قدر کافی ہے کہ وہ موجود ہو۔  
اگر وہ اچھے نام کرے، اس کی اچھائی تسلیم کری جائے کی۔ لیکن اس کا وجود ناجائز نا انصافی ہی ہے کا،  
اگر ایک شخص حسادی ہا۔ اور فاصلہ بزرگ بہت اچھے اور نیک کام انجام دے تو اس کے کاموں کی خوبی کی وجہ  
سے ان کا نامہ بزرگ نہیں ہو سکتا۔ برائی میں کم ولیغت سے اخبار سے تسلیم کی جائے ہے لیکن اُن وقتوں کے  
اعمار سے اس کی ایک بھی نہ ہے یعنی اس اخبار سے لفڑی ہو سکتی ہے کہ وہ لکھنے ہے اور کہیں ہے اس اخبار  
سے نہیں ہو سکتی اور اچھی ہے جا بردی ہے۔ ہم یہ کہ سبھے ہیں کہ زیادہ بردی چوری اور کام برائی جرمی لیکن برائی  
نہیں کہ سکتے کہ اپنی چوری ”ادم برائی چوری“ پس میں بیورہ دکری کی اچھائی اور جائز ہونے کا کسی حال میں بھی  
تفصیل نہیں کر سکتا۔ یونکہ وہ فہمہ ایک ناجائز عمل ہے۔ ایسے اس کی برائی کم افسوس زیادہ ہو کی ہے۔ لیکن بزرگوں کی  
بیورہ دکری تو اتنا بھی مذکور کی کہ اپنی خلائق باتیوں ہی پر قلق رہتی جب اس کی خلائق برائی پر اس کی بے شمار محنتی  
بڑائیوں کا بھی برابر افتادہ ہو۔ ما پسے تو پھر کیز نکل اس کا تصور بھی کیا جا سکتا ہے کہ اس کے ظلم کا اعلان نہ کیا جائے،  
اسلام اور بیورہ دکری میں مسلمان ہوں اور بھیعت سلام ہونے کے بھی میراں بھی فرض یہی ہے۔

بیور و کریسی ہو، وہ آزادی اور جمہوریت کا ایک مکمل نظام ہے جو بینی نواع انسانی کو اس کی چھپتی ہوئی آزادی دا پس دلانے کے لیے آیا تھا۔ یہ آزادی، بادشاہوں، اجنبی حکومتوں، خود غرض مذہبی پیشواؤں اور سلطنتی کی طاقتور جماعتیں نے غصب کر رکھی تھی۔ وہ سمجھتے تھے کہ حق طاقت اور قیقدا ہے لیکن اسلام نے ظاہر ہوتے ہی اعلان کیا کہ حق طاقت نہیں ہے۔ بلکہ خود حق ہے اور خدا کے سوا کسی انسان کو مزرا وار نہیں کہنے کا ان غدا کو اپنا ملکوم اور غلام بنائے، اس نے اختیاز اور بالادستی کے تمام قوی اور نسلی مرتب یا فلم مٹا دیتے اور دنیا کو ہمارا کو سب انسان درجے پر برابر ہیں اور سب کے حقوق سادا ہیں، نسل، قویت، رنگ، معیار، فضیلت نہیں ہے بلکہ صرف عمل ہے اور سب سے بڑا وہ ہی ہے جس کے کام اپنے ہوں۔ میا ایها انسان انا خلقناک من ذکر و انشی و جعلناکم شعوبہ ادغالیں لتعارفوا۔ ان اکرم مکم عنده اللہ تعالیٰ کم۔

**اسلام ایک جمہوری نظام ہے**

الشان حقوق کا یہ وہ اعلان ہے جو انتساب فرانس سے کیا ہے میرے سو بر سو  
پڑھے ہے۔ یہ صرف اعلان ہی نہ تھا بلکہ ایک عملی نظام تھا جو جمہوری  
مودخ گین کے لفظوں میں "ابنی کوئی مثال نہیں رکھتا" ہے غیرہ اسلام اور ان کے جانشیزوں کی حکومت ایک مکمل  
جمہوریت تھی اور صرف قوم کی راستے نیابت "اور انتخاب سے اس کی بنادث ہوتی تھی۔ یہی وجہ ہے کہ اسلام  
کی اصطلاح میں جیسے جام اور شعبد الفاظ اس مقصد کے لیے موجود ہیں۔ شاید ہی دنیا کی کسی زبان میں پاسے  
جائیں۔ اسلام نے بادشاہ کے اقتدار اور شخصیت سے انکار کیا ہے اور صرف ایک رین جمہوریہ پر مدد و نفع  
آفت رہی پہنچ کا عہدہ قرار دیا ہے۔ لیکن اس کے لیے جیسی "خلیفہ" کا لقب تجویز کیا ہے جس کے لئے معنی  
نیابت کے ہیں۔ گویا اس کا اقتدار محض نیابت ہے۔ اس سے زیادہ کوئی اختیار نہیں رکھتا۔ اسی طرح قرآن  
نے نظام حکومت کے لیے شوریٰ کا لفظ استعمال کیا ہے۔ (وَ امْرُهُمْ شُورٰیٰ) پسند ہم اچنائی پر لپری سوت  
اسی ہم نام سے قرآن میں موجود ہے۔ شوریٰ کے معنی باہم شورہ کے ہیں۔ یعنی جو کام کیا جائے جو امت کی  
باہم راستے مشورے سے کیا جائے۔ شخصی راستے اور حکومت سے نہ ہو، اس سے زیادہ صحیح نام جیوی نظام کے  
لیے کیا ہو سکتا ہے۔

**قومی اور مسلم بیور و کریسی بھی ظلم ہے**

جب اسلام مسلمانوں کا یہ فرض قرار دیتا ہے کہ وہ الی اسلامی  
حکومت کو بھی مصنفانہ تسلیم کریں جو قوم کی راستے اور انتخاب  
سے نہ ہو، تو پھر ظاہر ہے کہ مسلمانوں کے لیے ایک اجنبی بیور و کریسی کیا حکومت رکھتی ہے؛ اگر آج ہندوستان

میں ایک خالص اسلامی حکومت قائم ہو جائے مگر اس کا نظام بھی شخصی ہو، یا چند حاکموں کی بیورو ہو تو وہ حقیقت مسلمان ہونے کے اس وقت بھی میرا فرض یہی ہو گا کہ اس کو ظلم ہوں اور تمدیلی کا مطابق کروں۔ اسلام کے علماء حق نے ہمیشہ جابر بادشاہوں کے خلاف ایسا ہی اعلان و مطابق کیا ہے۔ میں تسلیم کرتا ہوں کہ یہ نظام بعد کو قائم نہ رکھا۔ مشرقِ رومی حکومت اور ایرانی شہنشاہی کے پُرشکت انسانوں نے مسلمان حکمرانوں کو مگر اکثر دیا۔ اسلامی خلیفہ کی وجہ جو بسا اوقات پھٹے پرانے کپڑوں میں ایک عامہ ذریکی طرح ملبوس ہوتا تھا، انہوں نے یقروں کسری بنتے کرتے چھ دی تاکم تاریخ اسلام کا کوئی عہد بھی ایسے مسلمانوں سے خالی نہیں رہا ہے۔ جنہوں نے علاوہ حکام و حفت کے استبداد و شخصیت کے خلاف احتیاج نہ کیا ہو۔ اور ان تمام تلفیقوں کو خوشی خوشی جھیل دیا ہو، جو اس راہ میں پیش آئیں۔

**مسلمانوں کا قومی وظیفہ** ایسی بات ہے جیسے یہ کہا جائے کہ وہ اسلامی زندگی سے دستبردار ہو جائے۔ اگر تم کسی ادمی سے اس مطلب سے کام نہیں رکھتے کہ وہ اپنا مذہب چھوڑ دے تو یہ ایک مسلمان سے یہ مطلب بھی نہیں کر سکتے کہ وہ فلم کو ظلم نہ کہے، کیونکہ دونوں باتوں کا مطلب ایک ہی ہے۔ یہ تو اسلامی زندگی کا وہ غضر ہے جس کے لئے کہ دینے کے بعد اس کی سب سے بڑی نیازی اسی خصوصیت محدود ہو جاتی ہے، اسلام نے مسلمانوں کی قومیت کی بنیاد ہی اس بات پر رکھی ہے کہ وہ دنیا میں سچائی اور حقیقت کے گواہ ہیں۔ ایک گواہ کا فرض ہوتا ہے جو کچھ جانتا ہے ہیاں کرے۔ ٹھیک اسی طرح ہر مسلمان کا بھی وظیفہ دو یعنی یہ ہے کہ جس سچائی کا اس سے علم دریغی دیا گیا ہے ہمیشہ اس کا اعلان کرتا رہے اور ادا سے فرض کی راہ میں کسی آذماں اور صیبہ سے نذر رہے، علی الخصوص جب ایسا ہو کہ فلم و جوڑ کا دور دورہ ہو جائے اور جبر و شدید کے ذریعے اعلانِ حق کو روکا جائے تو پھر یہ فرض اور نیازہ نازمی اور ناگزیر ہو جاتا ہے۔ کیونکہ اگر طاقت کے ڈر سے لوگوں کا چپ ہو جانا گوارا کر لیا جائے اور دو اور دو گراں لیے چارہ کہا جائے کہ ایسا کہنے سے انسانی جسم صیبہ میں بدلنا ہو جاتا ہے تو پھر سچائی اور حقیقت ہمیشہ کے لیے خطرے میں پڑ جائیں اور حق کے ابھرنے اور قائم رہنے کی کوئی راہ باقی نہ رہے۔ حقیقت کا قانون نہ تو طاقت کی تصدیق کا محتاج ہے۔ نہ اس کے لیے بدلا بسکتا ہے کہ ہمارے جسم پر کیا گرفتی ہے ہے وہ تو حقیقت ہے اور اس وقت بھی حقیقت نہ ہے جب اس کے اظہار سے ہمارا جسم اگ کے شلوون کے اندر جھوٹک دیا جائے۔

صرف اس لیے کہ ہمیں قید کر دیا جائے گا۔ آگ میں ٹھنڈک اور برف میں گرمی نہیں پیدا ہو سکتی۔

**شہادت علی الناس** | یہی وجہ ہے کہ اسلام کی کتاب شریعت (قرآن)، میں مسلمانوں کو بتایا گیا ہے کہ وہ خدا کی نہیں میں شاہرا ہیں۔ یعنی سپاہی کی گواہی دینے والے ہیں۔ بر حیثیت ایک قوم کے یہی ان کا قومی وظیفہ رعیشل (ریوٹی) ہے اور یہی ان کی قومی خصلت ہے رعیشل کر لیکر ہے جو ان کو تماز ہیلی اور آئندہ قوموں میں مناز کرتی ہے۔ اسی طرح پیغمبر اسلام نے فرمایا ”اتقْمَ شَهَدَةَ اللَّهِ“ فی الْأَرْضِ (وَبِجَارِيِّكَ) ترک خدا کی زمین پر خدا کی طرف سے سچال کے گواہ ہو پس ایک مسلمان جب تک مسلمان ہے اس گواہی کے اعلان سے باذ نہیں ہے سکتا۔

**کتمان شہادت** | اگر وہ باذ نہ ہے تو یہ قرآن کی اصطلاح میں کتمان شہادت ہے یعنی گواہی کو چھپانا،

قرآن نے ایسا کرنے والوں کو خدا کی پھٹکار کا سزاوار بتایا ہے اور بار بار کہا ہے کہ اسی کتمان شہادت کی وجہ سے دنیا کی بڑی بڑی قومیں بر باد و بلاک ہو گئیں۔ (۱۰:۱۷، ۱۰:۱۸، ۱۰:۱۹)

صَنِ الْمُبَيَّنَاتِ رَالْهَدِيِّ صَوْرٌ إِعْدَادٌ بِإِيمَانِ الْمُؤْمِنِينَ ۝ إِلَّا لَأَنَّهُمْ يَلْعَنُهُمُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ أَعْلَمُ ۝ إِلَّا لَعْنَ الَّذِينَ كَفَرُوا ۝ إِنْ بَنَى إِنْ اِتَّبَعَ عَلَى اسْمَانِ دَادِهِ ۝ دَوْعَيْنِي اِنْ هُوَ بِحُكْمِ فَالِكَ بِمَا عَصَمَوْا ۝ إِلَّا لَعْنَ الَّذِينَ يَعْتَدُونَ ۝

**امر بالمعروف ونهي عن المنكر** | اسی لیے اسلام کے احیاء و فراغت میں ایک اہم فرضیہ اور معرفت اور نہیں عن المنکر اور نہی عن المنکر ہے۔ یعنی نیکی کا حکم دینا اور بہتانی سے روکنا۔ قرآن نے حقیقتہ توحید کے بعد جن کاموں پر سب سے زیادہ زور دیا ہے ان میں سے ایک کام ہے۔ قرآن نے بتایا ہے کہ مسلمانوں کی تمام قومی بڑائی کی بنیاد اسی کام پر ہے۔ وہ سب سے بڑی اور اچھی قوم اس لیے ہیں کہ نیکی کا حکم دیتے ہیں اور بہتانی سے روکتے ہیں اگر وہ ایسا کریں تو اپنی ساری بڑائی کسودیں۔ قرآن سچے مسلمانوں کی پہچان یہ بتاتا ہے۔

”ذہ جن کے اعلان میں کسی سے نہیں ڈرتے نہ دنیا کی کوئی لاپچ ان پر غالب ہے کتنی خوف۔ وہ طبع بھی کرتے ہیں تو صرف خدا سے اور ڈرتے بھی ہیں تو صرف خدا سے!“

پیغمبر اسلام کے بے شمار قولوں میں سے جو اس بارے میں ہیں، ایک قول یہ ہے۔ نیکی کا اعلان کرو، بڑائی کو روکو، اگر ایسا نہ کر دگئے تو ایسا ہو گا کہ تہاہیت پر سے لوگ تم پر حاکم ہو جائیں گے اور خدا کا عذاب نہیں

لیکر سے کام دنایاں مانگو گے کہ یہ عالم میں مگر قبول نہ ہوں گی۔ زمرتی و طبرانی عن منزلہ و عمر و من ایکن یہ فرض کیونکہ انعام دیا جائے ہے۔ تو اسلام نے یمن مختلف حالتیں میں اس کے یمن مختلف درجے تباہے ہیں چنانچہ پیغمبرِ سلام نے فرمایا۔ تم میں سے جو شخص برائی کی بات دیکھے تو چاہیئے اپنے باخو سے درست کر دے۔ اگر اس کی طاقت نہ پائے تو زبان سے اعلان کرے اگر اس کی بھی طاقت نہ پائے تو اپنے دل میں اس کو بڑا سمجھنے۔ لیکن یہ آخری درجہ ایمان کی بڑی ہی کمزوری کا درجہ ہے؟ (سلم) ہندستان میں ہمیں یہ استطاعت نہیں ہے کہ اپنے ہاتھ سے گورنمنٹ کی برائیاں دور کر دیں، اس لئے ہم نے دوسرا درجہ اختیار کیا جس کی استطاعت حاصل ہے، یعنی زبان سے اس کا اعلان کر سکتے ہیں۔

**ارکان اربعہ** | انسانی ترقی اور کامیابی اپنی کے ذریعے حاصل ہو سکتی ہے۔ ایمان، عمل صالح، توصیہ و توجیہ کے تو صدیقہ صبر، تو صدیقہ حق کے معنی یہ ہیں کہ ہبہت حق اور سچائی کی ایک درجہ سے کو وصیت کرنا۔ تو صدیقہ صبر کے معنی ہیں کہ ہر طرح کی مصیتوں اور رکاوٹوں کو جھیل لیتے کی وصیت کرنا، چونکہ حق کے اعلان کا لازمی تجویز ہے کہ مصیتوں پیش آئیں۔ اس لئے حق کے ساتھ صبر کی وصیت بھی ضروری تھی، مادہ مصیتوں اور رکاوٹوں جھیل لیتے کے ہر حق گوئیا ہو جائے۔

العصَمُ إِذْ الْإِحْسَانُ أَنْتَ خَصْرُ الْأَذْلِينَ أَصْنَعْ إِذْ أَعْمَلْتُوا أَهْمَالًا خَاتَمَ وَأَوْ أَسْبَبَ بِالْحَقِّ وَتَمَّ إِعْوَادُ السَّبَرِ

**اسلامی توحید اور امر بالمعروف** | اسلام کی بنیاد عقیدہ و توحید پر ہے اور توحید کا سعد شرک ہے جس سے بیزاری اور لغرت ہر مسلمان کی فلات میں داخل کی گئی ہے۔ توحید سے مقصود یہ ہے کہ حد اکو اس کی ذات اور صفات میں ایک مانا شرک کے معنی ہیں کہ اس کی ذات اور صفات میں کسی دوسری ہستی کو شرک کرنا، پس سچائی کے اخبار میں ہے حقی اور بے باکی ایک مسلمان کی نندگی کا ماہر تغیر ہے۔ توحید مسلمانوں کو مکمل تی ہے کہ ڈرنے اور جھکنے کی سرداری صرف خدا کی غلطت ہجرت ہے۔ اس کے سوا کوئی نہیں جس سے ڈننا چاہیے۔ یا جس کے لئے چکدنا چاہیئے۔ وہ یقین کرتے ہیں کہ خدا کے سوا کسی دوسری ہستی سے ڈننا، خدا کے ساتھ اس کو شرک کرنا اور اپنے دل کے خوف و اطاعت کا خدا رہانا ہے۔ یہ بات توحید کے ساتھ اکٹھی نہیں ہو سکتی۔ اس لیے اسلام تمام تربیت ہونی اور قرآن کی دعوت ہے۔ قرآن جا بجا کہتا ہے مسلمان وہ ہے جو خدا کے سوا کسی سے نہ ڈرے ہے ہر حال میں

بچی بات کہے۔ (وَلَمْ يَنْجُشِ اللَّهُ، پیغمبر اسلام نے فرمایا: "سب سے بہتر موت اس آدمی کی موت ہے جو کسی ظالم حکومت کے سامنے حق کا قلمباز کرنے اور اس کی پاداش میں قتل کیا جائے" (ابوداؤد) وہ جب کسی آدمی سے اسلام کا عبید و فرار لیتے تھے تو ایک اقرار یہ ہوتا تھا "میں ہمیشہ حق کا اعلان کروں گا تھا وہ کہیں ہوں اور کسی حالت میں ہوں۔" رسماری مسلم، اسی کا نتیجہ ہے کہ دنیا کی کسی قوم کی تاریخ میں حق کوئی اور حق گول کے لیے قربانی کی ایسی مثالیں نہیں مل سکتیں، جن سے تاریخ اسلام کا باب معمور ہے۔ اسلام کے عالموں، پیشوادوں، بزرگوں، مصنفوں کے سوانح تمام تر اسی قربانی کی سرگزشت ہیں۔ جن مسلمانوں کے نہ ہی فراغ میں یہ بات داخل ہے کہ موت قبول کریں مگر حق گول سے باز نہ آئیں ان کے لیے دفعہ ۱۲۷ الفت کا مقدمہ لیتیا کوئی بڑی ڈراؤن چڑی نہیں ہو سکتا، جس کی زیادہ ستر سال برس کی قید ہے۔

**اسلام میں کوئی دفعہ ۱۲۷ نہیں** [تاریخ اسلام کے دو دور ہیں۔ پہلا دور پیغمبر اسلام اور ان کے چار جانشیوں کا ہے۔ یہ دور خاص اور کامل طور پر اسلامی نظام کا سماں یعنی اسلامی جمہوریت (ریپبلیک)، اپنی اصلی صورت میں قائم تھی۔ ایرانی شہنشاہی اور رومی امارت کا کوئی ارشادی اسلامی فسادات عامہ پر نہیں پڑا تھا۔

اسلامی جمہوریت کا خلیف خود بھی طبقہ عوام (ڈیموکریٹ) کا ایک فرد ہوتا تھا۔ اور ایک فرد قوم کی طرح زندگی ببر کرتا تھا۔ وہ دارالخلافت کے ایک خوش پوش چھپر میں رہتا اور چار چار چونہ لگے ہوئے کپڑے پہننا، اسلام کے دارالخلافت میں امریکن ریپبلیک کا کوئی قصر سفید دوست ہاوس، دوسرے دو شخصی حکمرانی اور شہنشاہی کا ہے جو خاندان بزم ایری سے شروع ہوا۔ اس دور میں اسلامی جمہوریت درہم درہم ہو گئی، قوم کے انتخاب کی جگہ طاقت و سلطنت کا دور شروع ہو گیا شاہی خاندان سے طبقہ امرا ر اس تو کریں کی بنیاد پڑی، اور اسلام کے گلنم پوش خلیف کی جگہ شہنشاہیت کا تاج و تخت نمودار ہو گیا تاہم مسلمانوں کی زبانیں جس طرح پہلے دور کی آزادی میں بے باک تھیں اس طرح دوسرے دور کے جزو استبداد میں بھی بے خوف رہیں۔ میں جلانا چاہتا ہوں کہ تعزیرات ہند کی طبقہ اسلامی قانون میں کوئی دفعہ ۱۲۷ الفت نہیں ہے، پہلے دور کے مسلمانوں کی حق کوئی کایرہ حال تھا کہ دارالخلافت کی ایک بڑھیا عورت خلیفہ وقت سے بر سر عام کہ سکتی تھی اگر تم انسات نہ کر دے گے تو تکلی کی طرح تھا رے بل نکال دیں گے۔ لیکن وہ مقدمہ بغایت

چلا نہ کی بھائے خدا کا شکر کرتا، کہ قوم میں ایسی راستہ باز زبانیں موجود ہیں، یعنی جو کے مجمع میں جب خلیفہ منبر پر خطبے کے لیے کھڑا ہوتا اور کہتا، "اسعو و اطیعو" سنو اور اطاعت کرو تو ایک شخص کھڑا ہو جاتا اور کہنا رہ تو نہیں گے زادتہ اطاعت کریں گے کیوں؟ اس لیے کہ تھارے جنم پر جو چغہ ہے وہ تھارے حصے کے کپڑے سے زیادہ کا بنا ہوا ہے اور یہ خیانت ہے اس پر خلیفہ اپنے روکے سے گواہی دلتا، وہ اعلان کرتا کہ میں نے اپنے حصے کا کپڑا بھی اپنے باپ کو دے دیا تھا، اس سے چغہ تیار ہوا۔ قوم کا یہ طرزِ عمل اس خلیفہ کے سامنہ تھا جس کی صولت و سطوت نے مصر اور ایران کا تخت اٹھ دیا تھا۔ تاہم اسلامی حکومت میں کوئی دفعہ ۱۲-الفت نہ سمجھی۔ دوسرا ذکر شخصی ہبڑا سبب اکار دو رجھا جس کی پہلی صزب آزادی رائے اور آزادی تقریر ہی پر پڑتی ہے میکن اس دور میں بھی زبانوں کی بیسے باکی اور دلوں کی بیسے خونی اسی طرح سرگرم رہی اور قید خانے کی تاریک کو ہٹرایا تا زیادت کی ہزب اور جلازو کی سیخ بھی انہیں نہ روک سکی۔ پیغمبر اسلام کے سامنے دھمکہ کرام، جب تک زندہ رہتے وفات کے جابر بادشاہوں کے ظالم کا اعلان کرتے رہتے اور برابر مطالبہ کرتے رہتے کہ حکومت قوم کے سورے اور انتساب سے ہونی چاہتے ہیں۔ جو لوگ ان کے تربیت یافتے رکھتے رہتے تھے (تابعین)، ان کا اعلان بھی بجیہہ بھی رہا کہ "درست ہو جاؤ یا سط جاؤ" امام محمد عزّالیٰ نے رجن کو

یورپ کے مردین قسطنطین کے نام سے پہنچتے ہیں اور اب میڈیم کارپی کے نادل

کے درستے باب نے انگریزی علم و ادب کو بھی روشناس کر دیا ہے، صرف ان صحابہ اور تابعین کا ذکر کیا ہے جو خلیفہ ہشام بن عبد الملک کے زمانے تک موجود تھے اور جنہوں نے حکماوں کے مظالم کا اعلان کر کر یعنی مفتخارانہ اور غایبی کو رشتہ کا مطالبہ کیا ہے ان کی تعداد ۲۳ سے بھی زیادہ ہے۔ ہشام بن عبد الملک نے طاؤس یا یانی کو بلایا وہ آئے۔ مگر اس کا نام لئے کر سلام کیا۔ "امیر المؤمنین" یعنی قوم کا سردار نہ کہا جو سلطان خلفا کا لقب تھا، ہشام نے سبب پوچھا تو کہا قوم تیری حکومت سے راضی نہیں اس لیے تجھے ان کا امیر کہا جھوٹ ہے ہشام نے کہا نصیحت کیجئے فرمایا خدا سے ڈر کیونکہ تیرے ظلم سے زمین بھر گئی ہے۔۔۔ مالک بن دیار بصرے کی جامع مسجد میں اعلان کرتے ان ظالم بادشاہوں کو خدا نے اپنے بندوں کا چڑواہا بنا یا تھا کہ ان کی رکھوالی کریں، پر انہوں نے بکریوں کا گوشت کھایا، بالوں کا کپڑا بن کر پہن لیا اور صرف بڈیاں چھوڑ دیں۔ سلطان بن عبد الملک جیسے ہمیت ناک خلیفہ سے ابو عاذم کہتے: "ان اباءك قهروا الناس بالسيف، و اخذ را الملک عنوة من غير مشورة من المسلمين ولارضا منهم" تیرے باپ دادوں نے توارکے زور سے لوگوں کو مقتول کیا

اور بِلَا قُومٍ کی رائے اور انتہا ب کے مالک بن بیٹھے۔ سلمان نے کہاً ب کیا کیا جائے ہے؟ جواب دیا:

”جن کا حق ہے انہیں وہاد سے“ کہا میرے لیے دعا کیجئے، فرمایا ”خدایا اگر سلمان حق پر ہے تو اسے مہلت دے۔ میکن اگر ظلم سے باز نہ آئے تو پھر تو ہے اور اس کی گوئی“۔ سعید بن معیب بہت بڑے تباہی تھے۔ وہ علائیہ برسر بازار احکام کے ظلم و جور کا اعلان کرتے اور کہتے کتوں کا پیش بھرتے ہوا اور انسانوں کو قم سے دماں نہیں۔ اس عہد کے بعد بھی سلمان عالموں اور پیشواؤں کی حق گوئی کا یہی حالم رہا۔ مفسوٰر عباسی کے خوف و میست سے گھر میں بیٹھے ہوئے لوگ کا پاکرتے تھے۔ سفیان ثوری سے ایک بار اس نے کہاً مجھ سے اپنی کوئی حاجت ہیاں نہ کیجئے۔ انہوں نے جواب دیا: ”اقرئ اللہ فضیلۃ الدّار“ ظلم و جود ا خدا سے ڈر زین ظلم و جور سے بھر گئی ہے۔ جب مشہور عباسی خلیفہ ہارون ارشید تخت نشین ہوا جس نے فرانس کے شارل نہیں کو ایک عجیب گھر میں بطور تخت کے بھی تھی اور قصرِ روم کو بیقل گین آسے کتے کے پچھے کے لقب سے خطا لکھا تھا، تو اس نے اپنی سفیان ثوری کو اپنے ہاتھ سے اشتیاق ملاقات کا خط لکھا کہ بھیجا۔ خط میں لکھا تھا کہ میں نے تخت نشینی کی خوشی میں بے شمار مال و دولت لوگوں میں تقسیم کی ہے۔ تم بھی مجھ سے اگر ملو۔ سفیان کو ذکر کی مسجد میں ایک بڑے مجمع کے اندر بیٹھے تھے کہ یہ خط بیٹھا، میکن انہوں نے لینے سے انکار کر دیا اور کہا جس چڑکو ایک ظالم کے ہاتھ نے چھوڑا ہے میں اسے چھوٹا نہیں چاہتا۔ جب پڑھ کر نشایا گیا تو اس کی پشت پر جواب لکھوادیا۔ ”خدا کے مفرور ہند سے ہارون کو جس کا ذوق ایمان سبب ہو چکا ہے معلوم ہو تو نے قوم کا مال بنا جس کے اپنی تخت نشینی کی خوشی میں ٹادریا اور اس کا حال لکھ کر اپنے گذہ پر مجھے اور میرے سا تھیوں کو بھی گواہ ٹھہرایا۔ اس سبب کل کو انشد کے آگے اس کی گواہی دیں گے۔ اسے ہارون نے انصاف و حق سے کارہ کیا، تو نے پسند کیا کہ ظالم بنتے اور خالموں کو مزدادی جاتے۔ تیرے حاکم ہند کا ان خدا کو ظلم و جور سے پامال کر دیے ہیں اور تو تخت شاہی پر عیش و محشرت کر رہا ہے۔ ہارون نے صبیح خطا پڑھا تو بے اختیار رو نے نگاہ اور کہا۔ یہ خطا بھیث میرے سامنہ رہے گا۔ سلمان عالموں اور اماموں پر موقوف نہیں۔ اس عہد کا برعام فرد بھی اس اعلان میں بالکل بے خوف تھا۔ مفسوٰر عباسی ایک دن کجھے کاظمات کر رہا تھا۔ آواز آئی کوئی شخص دعا مانگ رہا ہے۔ خدا یا میں تیرے آگے فریاد کر رہا ہوں۔ ظلم غالب آگیا ہے اور حق اور حقداروں کے درمیان روک بن گیا ہے؟ مفسوٰر نے اس شخص کو بلا کر پوچھا وہ کون ہے جس کا ظلم روک بن گیا ہے؟ کہا تیرا وجود اور تیری حکومت۔“

حجاج بن یوسف کا فلکم و ستم نارینخ اسلام کا ہنایت شہور واقع ہے لیکن اس کی بے پناہ تلوار بھی مسلمانوں کی حق گولی پر غالب نہ آسکی، خلیط جیب گرفتار ہو کر آیا تو پوچھا: "اب میرے لیے کہا کہتے ہو۔ اس نے کہا، تو غد اکی زمین پر سب سے بڑا دشمن ہے۔ پوچھا خلیفہ کے لیے کیا کہتے ہو؟ کہا: "اس کا جرم تجوہ سے بھی زیادہ ہے۔ تیڑا ظلم تو اس کے بے شمار خلقوں میں سے ایک ظلم ہے۔" مامون الرشید کے عہد میں ایسے مسلمان موجود تھے جو پکار پکار کر ہر سر دربار کہتے ہیں:

یَا ظالم! اَنْتَ ظالمٌ اَنْ لَمْ اَحْلِكْ يَا ظالم!

اَسَّهُ ظالمٌ مِّنْ ظالِمٍ هُوَ اَنْ لَمْ يَجْعَلْ ظالِمًا كَمْ كَرَرْتَ بِكَارِدِنْ:

**فتنه تamar اور فتنہ پورپ** یہ تو تاریخ اسلام کے ابتدائی اور ادقیقی میں، لیکن اس عہد کے بعد بھی ہر دو دو کا یہی حال رہا۔ مسلمانوں کے لیے موجودہ عہد کا عالمگیر فتنہ کوئی پہلا واقعہ نہیں ہے۔ وہ ایک ایسے ہی سباب میں ڈوب کر اچھل چکے ہیں، جس طرح آج پورپ کے پورپ اور علی الخصوص انگلستان کے خبروں اور سلطنت سے تمام ایشیا اور اسلامی حملہ کی آزادی کا خاتمہ ہو گیا ہے، مشیک اسی طرح پندرہویں

صدی میں بھی تamarیوں کے وحشیانہ سلطنت سے ظہور میں آیا تھا، پورپ کے فتنے کا آخری تیجہ عثمانی خلافت کی پامالی اور ایشیا کے چک کا قتل عام ہے۔ تamarی فتنہ کی آخری دشمن تاکی عباسی خلافت کا خاتمہ اور بعد از کا قتل عام تھا۔ تamarی انسان نہیں تھے، درندے سے متحے، تاہم ہلاکو خان، ملکو خان، ابا و آکن خان جیسے سفا کوئی کے زمانے میں بھی وہ مسلمان موجود رہے ہے جن کی زبان میں اعلانِ حق میں ان کی تکمیل رہیں۔ مرحوم سعدی شیرازی نے دجن گیگانٹ انگلستان کا نام اس کو رہنمائی بھی نہ کیا ہو گا، ہلاکو خان کے منہ پر اسے ظالم کہا، تاکی اسی نے ملکو خان کے دربار میں اس کی بلاکت کی دعائی کی، شیخ اسلام احمد بن تیمیہ نے ابا و آکن پر سر دربار منت بھیجی، تamarیوں کے پاس بے دریغ قتل کردیتے کا فاتح ہوا، تاہم تو وہ چنگیز خانی (وقایین چنگیز خان) میں کوئی

دفعہ ۱۲۷ - الفہرست سمجھی۔

**حجاج اور ریڈنگ** اہم مسلمانوں کا جب اپنی تو می گورنمنٹوں کے ساتھ دین کی اطاعت اور ورنے ہم سے کیا امید رکھتے ہیں، کیا ہندوستان کی ازدستی فائزین قائم شدہ "گورنمنٹ" ہماستے ہیے اس گورنمنٹ سے بھی زیادہ محروم ہے جو ازدستے شریعت اسلام" دیجسٹ ادا طاعت سے ہے، بیان کرنا کیا باذ اہست اور

لاٹ ریڈنگ کی نیابت عبد الملک کی خلافت اور حجاج بن یوسف کی نیابت سے بھی ہمارے لیے زیادہ مقید ہو سکتی ہے؟ اگر ہم "اجنبی و غیر مسلم" اور "قومی و مسلم" کا عظیم اشان اور شرعی فرق باکل نظر انداز کر دیں، جب بھی ہم سے صرف یہی امید کی جاسکتی ہے کہ جو کچھ حجاج بن یوسف اور خالد قری کی گرفتوں کے لیے کہ چکے ہیں، وہ یہی "محض فوڈ اور ریڈنگ" کی گرفتوں کے لیے بھی کہیں۔ ہم یہ ان سے کہا تھا۔

اَنَّ اللَّهَ فَقَدْ مَلَأَتِ الْارْضَ ظُلْمًا وَجُورًا ۖ "خدا سے ڈرد کیونکہ عمارے ظلم سے زین بھر گئی ہے، یہی ہم آج بھی کہتے ہیں۔ حقیقت یہ ہے کہ ہم اپنی کمزوری اور بے بسی کی وجہ سے آج ہندوستان میں جو کچھ کرو رہے ہیں وہ دراصل قومی حکمرانوں کے ظلم و جور کے لیے ہمیں بتایا گیا تھا نہ کہ ایک اجنبی بقید و تصرف کے مقابلے میں اگر برپش گورنمنٹ کے ارکان اس حقیقت کو سمجھتے تو انہیں تسلیم کرنا پڑتا کہ مسلمانوں کے تسامح اور درگذر کی حد ہو گئی ہے۔ اس سے زیادہ وہ اسلام کو رطائی کے لیے نہیں چھوڑ سکتے، اسلام نے حکمرانوں کے ظلم کے مقابلے میں دو طرح کے طرز عمل کا حکم دیا ہے۔ کیونکہ حالیں بھی دو مختلف ہیں: ایک ظلم اجنبی بقید و تسلط کا ہے۔ ایک خود مسلمان حکمرانوں کا ہے، پہلے کے لیے اسلام کا حکم ہے کہ تلوار سے مقابلہ کیا جائے۔ دوسرے کے لیے حکم ہے کہ تلوار سے مقابلہ تو نہ کیا جائے لیکن "امر بالمعروف" اور "اعلان حق" جس قدر بھی امکان میں ہو ہر مسلمان کرتا رہے۔ پہلی صورت میں دخنوں کے ہاتھوں قتل ہونا پڑے گا دوسری صورت میں ظالم حکمرانوں کے ہاتھوں طرح طرح کی اذیتیں اور سزا میں جیلی پڑیں گی مسلمانوں کو دو دن حالت میں دلو طرح قربانی کرنی چاہیں۔ اور دونوں کا نیجہ کامیابی دفعہ لئندی ہے۔ چنانچہ گز شستہ تیرہ صدیوں میں مسلمانوں نے دلو طرح کی قربانیاں کیں، اجنبیوں کے مقابلے میں سرزوشی بھی کی اور اپنوں کے مقابلے میں صبر و استقامت بھی دکھائی۔

پہلی صورت میں جس طرح ان کی جگہ جدوجہد "کوئی مثال نہیں رکھتی۔ اسی طرح دوسری صورت میں ان کی "شہری جدوجہد" بھی عدیم النظر ہے۔ ہندوستان میں آج مسلمانوں نے دوسری صورت اختیار کی ہے۔ حالانکہ مقابلہ ان کا پہلی حالت سے ہے۔ ان کے لیے جگہ جدوجہد کا وقت آگیا تھا۔ لیکن انہوں نے شہری جدوجہد کو اختیار کیا، انہوں نے "زان و میں" رہنے کا فیصلہ کر کے تسلیم کر دیا ہے۔ وہ سبقیار سے مقابلہ نہ کریں گے۔ یعنی صرف وہی کریں گے جو انہیں مسلمان حکومتوں کے ظلم کے مقابلے میں کرنا چاہیے۔ بلاشبہ اس طرز عمل پر ہندوستان کی ایک خاص طرح کی حالت کو بھی دخل ہے۔ لیکن گورنمنٹ کو سوچنا چاہیے کہ اس سے زیادہ بہبخت مسلمان اور کیا کر سکتے ہیں؟ جدوجہد کی اجنبیوں کے ظلم کے مقابلے میں وہ بات کر رہے ہیں جو انہیں اپنوں کے مقابلے

میں کرنی تھی۔

**القلاب حال** میں پہ کہا جو اس کی رائی برابر بھی شکایت نہیں کہ سزا دلانے کے لیے مجھ پر مقدمہ چلایا گیا ہے، یہ بات تو ہر حال ہوئی تھی۔ لیکن حالات کا یہ انقلاب یہ سے یہے بڑا ہی صد اگر ہے کہ ایک مسلمان سے کہاں شہادت کی وقوع کی جاتی ہے اور کہا جاتا ہے کہ وہ ظالم کو صرف اس وجہ سے ظلم نہ کہے کہ دفعہ ۱۲۷۔ الفت کا مقدمہ چلایا جائے گا۔ مسلمانوں کو حق گوئی کا جو نومہ ان کی تاریخ دکھلتی ہے وہ قویہ ہے کہ ایک جبار حکمران کے سامنے ایک بے پرواہ انسان کھڑا ہے اس پر از ام بھی ہے کہ اس نے حکمران کے ظلم کا اعلان کیا۔ اس کی پاداش میں اس کا ایک ایک عضو کاٹا جا رہا ہے۔ لیکن جب تک زبان نہیں کٹ جاتی وہ بھی اعلان کرتی رہتی ہے کہ حکمران ظالم ہے، یہ واقعہ خلیفہ عبد الملک کے زمانے کا ہے جس کی حکومت افریقہ سے منہج تک پھیلی ہوئی تھی، تم وقعة ۱۲۷۔ الفت کو اس سزا کے ساتھ قول ہے سکتے ہو، میں اس درد اگرزا اور جانکاہ حقیقت سے انکار نہیں کتا کہ اس انقلاب عالمت کے ذمہ دار نہو مسلمان ہی ہیں۔ انہوں نے اسلامی زندگی کے تمام خصائص کھو دیتے اور ان کی جگہ علامہ زندگی کے تمام رذائل قبول کر لئے ان کی موجودہ حالت سے برطہ کر دیا میں اسلام کے لیے کوئی فائدہ نہیں جب کہ میں یہ سطحیں تکھریا ہوں تو میرا دل شرمندگی کے غم سے پارہ پارہ ہو رہا ہے کہ اس ہندوستان میں وہ مسلمان بھی موجود ہیں جو اپنی ایمانی کمزوری کی وجہ سے علانية ظالم کی پیش کر رہے ہیں!

**یا آزادی یا موت** لیکن انسانوں کی پیدائی سے کسی قیلم کی حقیقت نہیں چھٹلائی جاسکتی۔ اسلام کی تعلیم نہیں کہ اس کی کتاب میں موجود ہے، وہ کسی حال میں بھی جائز نہیں رکھتی کہ آزادی کو کس عالم نہیں کر سکریں، مسلمانوں کو مرث جانا چاہیے یا آزاد رہنا چاہیے تیرسی راہ اسلام میں کوئی نہیں۔ اسی لیے میں نے آج سے بارہ سال پڑھنے الہال<sup>۱</sup> کے ذریعے مسلمانوں کو یاد دیا تھا کہ آزادی کی راہ میں قربانی اور جان فروشی ان کا قریم اسلامی ورثہ ہے۔ ان کا اسلامی فرض یہ ہے کہ ہندوستان کی تمام جماعتوں کو اس راہ میں اپنے پیچھے چھوڑ دیں۔ میری صدایں بیکارہ نہ گئیں، مسلمانوں نے اب آخری فیصلہ کر دیا ہے کہ اپنے ہندو، سکھ، عیسائی، پارسی بھائیوں کے ساتھ مل کر اپنے ملک کو خلامی سے نجات دلائیں گے۔

**مسئلہ خلافت و پنجاب** میں یہاں گورنمنٹ کی ان ناخافتوں کا افشاء نہیں چھڑوں گا جو مسئلہ خلافت "اور مسئلہ خلافت و پنجاب" کا عالمگیر افساد ہے۔ لیکن میں اقرار کروں کا کوئی گذشتہ دو سال کے

اندر کوئی صبح شام مجھ پر ایسی نہیں گزی ہے جس میں نہ ٹھافت اور پنجاب کے لیے گورنمنٹ کے مظالم کا اعلان نہ کیا ہو۔ میں تسلیم کرتا ہوں کہ میں نے بھائیوں کا جو گورنمنٹ اسلامی خلافت کو پال کر رہی ہو اور مظالم پنجاب کے لیے کوئی تلفی اور شرمندگی نہ رکھتی ہو ایسی گورنمنٹ کے لیے کسی ہندوستانی کے دل میں وفاداری نہیں ہو سکتی، گورنمنٹ کی جگہ وہ ایک فتنے مخاتب کی حیثیت رکھتی ہے۔ میں نے ۱۳ دسمبر ۱۹۴۷ء کو وجہ میں باپنچی میں گورنمنٹ آف انڈیا کے حکم سے نظر بند تھا، لارڈ پیغمبر اور ایک مفصل چٹھی لکھی تھی۔ اس میں واضح کردیا تھا کہ خلافت اور جنریڈہ العرب کے بارے میں اسلامی احکام کیا ہیں ہے میں نے لکھا تھا اگر بریٹش گورنمنٹ اسلامی مذاکہ پر خلافت و عدہ متصروف ہو گئی تو اسلامی قانون کی رو سے ہندوستانی مسلمان ایک انتہائی کشمکش میں بدلنا ہو جائیں گے ان کے لیے ہرفت دوہی سا ہیں رہ جائیں گی یا اسلام کا ساتھ دیں یا بریٹش گورنمنٹ کا۔ وہ مجبور ہوں گے کہ اسلام کا ساتھ دیں۔ یا آخر دوہی ہو اگر گورنمنٹ ہر یہ وعدہ خلافت سے باد نہ رہی۔ اس وعدہ کا یہی ایضاً ضروری نہ سمجھا گیا جو گورنمنٹ آف انڈیا نے ۱۳ دسمبر ۱۹۴۷ء کے اعلان میں کیا تھا اور وہ وعدہ بھی فریب دقت ثابت ہوا جو مسٹر لارڈ جارج وزیر اعظم انگلستان نے ۵ جنوری ۱۹۴۸ء کو ہاؤس آف کامنز کی تقریب میں کیا تھا،

شریف اکادمیوں کے لیے وعدہ خلافی عیوب ہے۔ لیکن طاقتور حکومتوں کے لیے کوئی بات بھی عیوب نہیں، اس حالت نے مسلمانوں کے لیے آخری کشمکش پیدا کر دی۔ اسلامی قانون کی رو سے کم از کم بات جوان کے فرانق میں داخل تھی یہ تھی کہ ایسی گورنمنٹ کی اعانت اور کو اپریشن سے با تکمیل پختہ میں۔ چنانچہ انہوں نے ایسا ہی کیا وہ اس وقت تک اس پر قائم رہیں گے۔ جب تک انہیں اپنادہبیب اور نہبیب کے اہل احکام عزیز ہیں مسلمانوں کو یقین ہو گیا ہے اگر وہ حق و انصاف چاہتے ہیں تو اس کی راہ ہرفت ایک ہی ہے سوران کا حصول یعنی ایسی قومی گورنمنٹ کا حصول جو ہندوستان کی ہو، ہندوستان میں ہر اور ہندوستان کے لیے ہو۔

اگر ظلم نہیں تو کیا عدل ہے | غرضیکہ اس بارے میں میرا اقرار باکل صفات اور واصفح ہے، موجودہ گورنمنٹ محسن ایک ناجائز ہیور و کریسی ہے۔ وہ کروڑوں انسانوں کی مرضی اور خدا ہرش کے لیے محسن نہیں ہے۔ وہ ہمیشہ انصاف اور سچائی پر پرستی کو ترجیح دیتی ہے۔ وہ جلیانوالہ باغ امرتسر کا وحیانہ قتل عام جائز رکھتی ہے۔ وہ انسانوں کے لیے اس حکم میں کوئی ناقصانی نہیں مانتی کہ چارپائیوں کی طرح پیٹ کے بل جلاستہ جائیں وہ بے گناہ لاکوں کو صرف اس لیے تازیا نہ کی ہے زرب سے بیہوش ہو جانے دیتی ہے کہ کیوں ایک بُٹ کی طرح یونہین جیک گو سلام نہیں کرتے ہے وہ تیس کروڑ انسانوں

کی پیغمبر انجاؤں پر بھی اسلامی فلافت کی پامالی سے باز نہیں آتی، وہ اپنے تمام وعدوں کے توڑ رینے میں کوئی عیب نہیں سمجھتی۔ وہ سخنا اور تحریریں کو صریح نامنفاذ طور پر یونانیوں کے خواست کر دیتی ہے اور پھر تمام اسلامی آبادی کے قتل و فسارت کا تمثیل کیجاتی ہے، انصاف کی پامالی میں اس کی جرأت انتحاک اور دلیری باکل بے باک ہے اور حقیقت کو جھٹلاتے ہوئے اس کے مذہ میں کوئی لگام نہیں، سخنا میں اتنی فصیل مسلمانوں کی آبادی ہے مگر وزیر اعظم بزرگی شرمندگی کے سیچی آبادی کی کثرت کا اعلان کر دیتا ہے یونانی حکومت تمام اسلامی آبادی کو طوفان اور آگ کے سلاپ میں غرق کر دیتی ہے لیکن وہ بے دھڑک ترکی مظالم کی فرضی داستانیں بیان کرتا رہتا ہے اور خود انگلستان کے پیچھے امر میں کمیش کی روپورٹ پوشیدہ کر لی جاتی ہے۔

تو پھر نہ تو ان تمام مظالم و جحالم کے لیے ان کے پاس اعزاز ہے نہ ملائی بلکہ ملک کی جائز اور با من جب چہد کو پامال کرنے کے لیے ہر طرح کا جزو تشدد و شروع کر دیا جاتا ہے، جو گزشتہ ایک سال کے اندر ہو جا جاتے اور انومبر سے اس وقت تک ملک کے ہر حصے میں ہو رہا ہے۔ میں اگر ایسی گورنمنٹ کو ظالم اور بارہ درست ہو جاؤ یا میٹ جاؤ "ذکریوں تو کیا عادل" اور نہ تو درست ہو نہ مٹلو! کہوں ہے کیا صرف اس لیے کہ ظلم طاقتور ہے اور اس کے پاس جیل ہے، اس کا حصہ ہو جاتا ہے کہ اس کا نام پدل دیا جائے۔ میں اٹلی کئے نیک اور حریت پرست جزوت میزیزی کی زبان میں کہوں گا۔ "ہم صرف اس لیے کہ تمہارے ساتھ عارضی طاقت ہے، تمہاری برائیوں سے انکار نہیں کر سکتے"

### میں نہایت مشعیب ہوں کہ میرے خلاف صرف یہی دنکام جرم کا ذکر کم اور ناقابل شمار ار لکاب

اور ناکافی تقریریں کیوں پیش کی گئی ہیں کہ ان ہزاروں صفحات سے جو میرے قلم سے نکل چکے ہیں اور ان بے شمار تقریریں سے جن کی صدائیں ہندوستان کے ایک ایک گوشے میں گونج چکی ہیں۔ صرف یہی سرمایہ گورنمنٹ بھم پہنچا سکی۔ میں اقرار کرتا ہوں کہ میری کوئی تقریر گزشتہ دو سال کے اندر ایسی نہیں ہوئی ہے جس میں یہ تمام باتیں میں نے بیان نہ کی ہوں، میں مستقل بارہ سال سے اپنی قوم و ملک کو آزادی و حق طلبی کی تعلیم دے رہا ہوں۔ میری امدادہ برس کی عمر محتی جب میں نے اس راہ میں تحریر و تقریر شروع کی۔ میں نے زندگی کا بہترین حصہ یعنی عہد ثبات صرف اسی مقصد کے عشق میں قربان کر دیا، میں اسی کی ضاطر چار سال تک نظر بند رہا مگر نظر بندی میں بھی میری ہر صبح و شام اس کی تعلیم و تبلیغ میں بس رہوئی۔ ٹانچی کے درود لیوار اس کی شہادت دے سکتے ہیں جہاں میں نے نظر بندی کا دامنی زمانہ بسر کیا ہے۔ یہ تو میری

زندگی کا دامنی مقصود ہے۔ میں صرفت اسی ایک کام کے لیے جی سکتا ہوں۔ انchl الصلوٰتی و فُنکی و محینی و محتاتی اللہ رب العالمین۔

## **آخری اسلامی تحریک**

میں اس جرم سے کیونکر انکار کر سکتا ہوں جبکہ میں ہندوستان کی اس آخری اسلامی تحریک کا داعی ہوں جس سے مسلمانوں ہند کے پالیسیکل سک میں ایک انقلاب غلیم برپا کر دیا اور بائی آخر وہاں تک پہنچا ریا جہاں کچ نظر آ رہے ہے میں یعنی ان میں سے ہر فرد میرے اس جرم میں مشرک ہو گیا ہے۔ میں نے ۱۹۶۴ء میں ایک اردو جرنل "الہلال" جاری کیا جو اس تحریک کا اگر کن عکادر جس کی اشاعت کا خامہ تر مقصود وہی تھا جو اور پر ظاہر کر چکا ہوں۔ یہ امر واقعہ ہے کہ "الہلال" نے تین سال کے اندر مسلمانوں ہند کی مذہبی اور سیاسی حالت میں ایک باعکل نئی حکمت پیدا کر دی۔ یہے دہ اپنے بندوں جہاڑوں کی سرگرمیوں سنتے تھے بلکہ اس کی مخالفت کے لیے ہیور و کریمی کے ہاتھ میں ایک سمجھاڑ کی طرح کام دیستے تھے۔ گورنمنٹ کی تقریباً انداز پا یہی نے انہیں فریب میں بدلنا کہ رکھا جھا کہ ملک میں ہندوؤں کی تعداد سب سے زیادہ ہے۔ ہندوستان اگر آزاد ہو گیا تو ہندو گورنمنٹ قائم ہو جاتے گی۔ بلکہ "الہلال" نے مسلمانوں کو تعداد کی جگہ ایمان پر اعتماد کرنے کی طبقن کی اور سب سے خود ہو کر ہندوؤں کے ساتھ مل جاتے کی دعوت دی، اسی سنتے دہ تبدیلیاں روئیا ہوئیں۔ جن کا نتیجہ آج محمد تحریک خلافت سوراخ ہے۔ ہیور و کریمی ایک ایسی تحریک کو زیادہ عرصہ تک برداشت نہیں کر سکتی تھی۔ اس لیے پہلے "الہلال" کی صفات ضبط کی گئی۔ پھر جب "البلاغ" کے نام سے دوبارہ جاری کیا گیا تو ۱۹۶۴ء میں گورنمنٹ اف اندیا ایکٹ نے مجھے نظر پنڈ کر دیا۔ میں بدلنا پا ہتا ہوں کہ "الہلال" "تمام تر آزادی یا موت" کی دعوت تھی، اسلام کی مذہبی تعلیمات کے متعلق اس نے جس سک میں بحث و نظر کی بنا دوالی اس کا ذکر ہیاں غیر صدروی ہے۔ صرفت اس قدر اشارہ کروں گا کہ ہندوؤں میں آج مہماں گاندھی مذہبی زندگی کی روح پیدا کر رہے ہیں "الہلال" اس کام سے ۱۹۶۴ء میں فارغ ہو چکا تھا، ایک صحیب اتفاق ہے کہ مسلمانوں اور ہندوؤں دونوں کی اور طائفوں کی خلافت کا فرنس ٹکرے چار سال کے بعد پہلی جزوی ۱۹۶۵ء کو میں رہا کیا گیا۔ اس وقت سے گرفتاری اسی وقت شروع ہوئی جب دلوں میں مغربی ہندویں کی جگہ مذہبی تعلیم کی تحریکوں نے پوسی طرح فوج بنا پایا۔ خلافت کا فرنس ٹکرے کے لمحے تک میرا تمام وقت اپنی مقاصد کی اشاعت و تبلیغ میں صرف ہوا ہے۔ ۲۸-۱۹۶۵ء فروری کو اسی مکملتے کے ٹاؤن بال میں خلافت کا فرنس ٹکرے کا جلسہ ہوا تھا اور مسلمانوں

نے بیوں ہو کر اپنا آخری اعلان کر دیا تھا۔

"اگر برٹش گورنمنٹ نے مطالبات خلافت کی اب بھی سماعت نہیں تو مسلمان اپنے مشرعی احکام کی رو سے مجبو رہو جائیں گے کہ تمام وفادارانہ تعلقات منقطع کر دیں۔ میں اس کا فرنٹ کا پریسٹڈ نٹھ تھا، میں نے اس کے طولانی پریسٹڈ نیشنل ایڈریس میں وہ تمام امور پر تفصیل بیان کر دیتے تھے جو اس قدر ناقص شکل میں ان دولتیروں کے اندر دکھائے گئے ہیں۔"

**سوالات اور فوجی ملازمت** | میں نے اس ایڈریس میں اس حکم کی بھی تشریک کردی تھی جس کی بنار پر مسلمانوں کا نہیں فرض ہے کہ موجودہ حالت میں گورنمنٹ سے تک موالات کریں۔

یعنی کو اپریشن اور اعانت سے ہاتھ کچھ نہیں، یعنی تک موالات ہے جو آگے چل گزناں کو اپریشن کی شکل میں نوادر ہوا۔ اور مہاتما گاندھی جی نے اس کی سربراہی کی۔ اسی کا فرنٹ میں فوج سے متعلق وہ ریز دیوشن منتظر ہوا تھا۔ جس میں اسلامی قانون کے بوجب سلازوں کے لیے فوجی لوگری ناجائز بدلائی گئی تھی۔ کیونکہ گورنمنٹ اسلامی خلافت اور اسلامی ملکوں کے خلاف پرسریکار ہے۔ کراچی کا مقدمہ اسی ریز دیوشن کی بنار پر چلا یا گیا۔ میں بار بار اخبارات اور تقریروں میں اعلان کر چکا ہوں کہ یہ ریز دیوشن سب سے پہلے میں نے ہی تیار کیا تھا اور میری ہی صدارت میں یہ مرتباً منظور ہوا۔ سب سے پہلے ٹکٹے میں پھر بریلی اور لاہور میں۔ میں نے ایڈریس کو مزید احتفاظ کے بعد کتاب کی شکل میں بھی مرتب کیا جو انگریزی ترجمے کے ساتھ بار بار شائع ہو چکا ہے۔ اور گویا میرے "جراں" کا ایک تحریری ریکارڈ ہے۔

**میری زندگی سر ناسر ۱۹۲۷ء** | میں نے گذشتہ دو سال کے اندر تنہا اور مہاتما گاندھی کے ساتھ عام ہندوستان کا بار بار دورہ کیا۔ کوئی ایسا شہر نہیں ہے جہاں میں نے

خلافت پنجاب، سوراج اور تان کو اپریشن پر بار بار تقریروں نہیں ہوں اور وہ عام پاتیں نہ کہی ہوں جو میری ان دولتیروں میں دکھلائی گئی ہیں۔ دسمبر ۱۹۲۵ء میں انڈین نیشنل کانگریس کے ساتھ اُل انڈیا خلافت کا فرنٹ کا بھی اجلاس ہوا۔ ۱۹۲۶ء میں جمیعتہ العلماء کا بریلی میں جلسہ ہوا۔ گذشتہ اکتوبر میں پہلی پراؤشن خلافت کا فرنٹ آگرہ میں منعقد ہوئی۔ نومبر میں آل انڈیا علماء کا فرنٹ کا لامہ ہور میں اجلاس ہوا۔ ان تمام کا فرنٹ نوں کا بھی میں ہی صدر تھا۔ لیکن ان میں بھی عام مقررین نے جو کچھ کہا اور صدارتی تقریروں میں میں نے جو تیارات ظاہر کئے ان سب میں وہ تمام پاتیں موجود تھیں جو ان دولتیروں میں دکھلائی گئی ہیں۔ بلکہ میں اقرار کرتا ہوں کہ ان

سے بہت زیادہ قطعی و واضح خواہات ظاہر کئے گئے تھے۔ اگر میری ان دو تقریروں کے مطالب دفعہ ۱۲۷  
الفت کا جرم ہیں تو میں نہیں سمجھتا کہ صرف پہلی اور پندرھویں جولائی ہی کا ارتکاب کیوں منتخب کیا گیا ہے جو  
یہ تو اس کثرت کے ساتھ اس کا ارتکاب کر چکا ہوں کہ فی الواقع اس کا شمار میرے لیے ناممکن ہو گیا ہے، مجھے  
کہا پڑتے گا کہ میں نے گزشتہ سالوں کے اندر بھر ۱۲۷۔ الفت کے اور کوئی کام نہیں کیا۔

**نان والینس نان کو اپرشن** ہم نے آزادی اور حق طلبی کی اس جنگ میں "نان والینس و نان کو اپرشن"  
کی راہ اختیار کی ہے۔ ہمارے مقابلے میں طاقت اپنے تمام جزوں کو  
اور خود ریز وسائل کے ساتھ کھڑی ہے۔ لیکن ہمارا اعتقاد صرف خدا پر ہے اور اپنی غیر مختتم قابلی اور غیر مرتبہ دلیل  
استحامت پر ہماں کا نامہ کی طرح میرا یہ اعتقاد نہیں ہے کہ کسی حال میں بھی ہمارے نہیں اونا چاہیے۔ اسلام نے  
جن حالتوں میں اس کی اجازت دی ہے۔ میں اسے نظر آئی اور عدل و اخلاق کے مطابق یقین کرتا ہوں۔ لیکن  
ساتھ ہی ہندستان کی آزادی اور موجودہ جدوجہد کے لیے ہماں کا نامہ کی طاقت و لذال سے متعلق ہوں۔ اور ان  
دلائل کی سچائی پر پورا اعتقاد رکھتا ہوں، میرا یقین ہے کہ ہندستان نان والینس جدوجہد کے ذریعے فتح مند ہو گا  
اور اس کی فتح مندی اخلاقی و ایمانی طاقت کی فتح مندی کی ایک یادگار مثال ہو گی۔ یہی وجہ ہے کہ میں نے ہمیشہ  
لوگوں کو با امن جدوجہد کی تلعین کی اور اس کو کامیابی کی سب سے پہلی شرط قرار دیا۔ خود یہ تقریر یعنی اس موقع  
پر تھیں جیسا کہ پیش کردہ نقول سے بھی ثابت ہوتا ہے۔ میں ان چند مسلمانوں میں سے ہوں جو بجا طور پر یہ کہ  
سلکتے ہیں کہ اگر انہوں نے ہمایت ضمبوطی کے ساتھ مسلمانوں کو با امن جدوجہد پر قائم درکھا ہو تو انہیں معلوم  
مسئلہ خلافت کی وجہ سے ان کا صبر کا ذمہ اضطراب کیسی خوفناک شکل اختیار کر دیا۔ کم از کم ہندستان کے ہر حصے میں  
ایک مالیار کا منظر تو صدر نظر آ جاتا۔

**سی۔ آئی۔ ڈی کے روپ روڑز** اب جب کہ میں ان دو تقریروں کے نام ان حصوں کا اقرار کر چاہیں  
جس سے پر ایکوش اسنال کر سکتا ہے تو کوئی مضاائقہ نہیں۔ اگر  
چند الفاظ ان کی پیش کردہ صورت کی نسبت بھی کہ دوں۔

**سی۔ آئی۔ ڈی کے گواہوں نے بیان کیا ہے کہ میری تقریروں کے نوٹس بھی لئے گئے اور محصر نویسی  
کے ذریعے بھی قلم بند کی گئیں جو کافی داخل کی گئی ہے را گزاریٹ اے۔ اوسی اور محصر نویسی کی مرتبہ کی جوئی  
ہے، لیکن یہ میری تقریروں کی ایک ایسی سچ شدہ صورت ہے کہ اگر چند ناموں اور واقعات کی طرف اشارہ**

نہ ہوتا تو میرے لیے شاخت کرنا بھی شکل تھا۔ وہ بلاشبہ ایک چیز ہے جو دوستک بھیتی پانی گئی ہے۔ لیکن میں نہیں جانتا کہ وہ کیا چیز ہے، مخفی ہے جوڑ۔ بے قلع اور اکثر مقامات پر بے معنی جملے جو بغیر کسی ربط اور سلسلے کے عضووں پر بکھر دیتے ہیں۔ بگرامر اور محاورہ دونوں سے انہیں یہ فلم انکار ہے۔ صفات معلوم ہوتا ہے کہ پورٹر تقریر بخشنے اور قلبینہ کرنے سے عابز تھا، اس لیے درمیان سے جملوں کے جملے جپوٹا جاتا ہے اور تمام حروف ربط و تعیل تو بالکل ہی عذت کر دیتے ہیں۔ اس سے بھی بڑھ کر یہ کہ تمام وہ الفاظ جن کی آواز یا اعلان میں ذرا سا بھی مشابہ ہے بالکل ہی بدلتے ہیں اور عبارت یا تو بے معنی ہو گئی ہے یا مخترف، مثلاً میں نے یکم جو غالباً گئی تقریر میں مشہور فرضی شاعر اور ادیب دیکھ لیوں کو کافل نقل کیا تھا، آزادی کا زیج بھی بار اکر نہیں ہو سکتا جب تک ختم کے پانی سے اس کی آبیاری نہ ہو۔ مختصر فویں نے "ظلم" کی جگہ "دهر" لکھ دیا ہے جو صیرع غلط اور بے مو قوہ ہے۔ البته اس کی آواز ختم سے مشابہ ہے۔ اس طرح ایک مقام پر ہے انہوں نے جیل خانے کی صیبت کو پرباد کیا ہے۔ حالانکہ صیبت کو پرباد کرنے کے کوئی معنی نہیں ہو سکتے غالباً میں نے یہ داشت کیا ہے "کہا ہو گا یعنی انہوں نے جیل کی صیبت جھیل لی ہے۔ چونکہ دونوں قطعوں کی آواز ملی جلی ہے اور مختصر فویں خود فهم و احباب سے خودم ہے۔ اس لیے بُداشت کی جگہ پرباد لکھ گیا۔

**اردو مختصر نویسی** اصل ہے کہ اردو مختصر نویسی کا فاعدہ اور مختصر نویس کی ناقابلیت دونوں نعاصی کے لیے ذمہ دار ہیں۔ اردو مختصر نویسی کا فاعدہ ۱۹۰۵ء میں کوچین کالج لکھنؤ کے دور پر فیضروں تے ایجاد کیا ہے ایک کامن مرزا محمد راوی بی۔ اسے ہے میں اس وقت مختصر ہی میں تھا، اس لیے مجھے ذاتی طور پر اس کے دیکھنے اور موجودوں سے گفتگو کرنے کا بارہا اتفاق ہوا۔ مجھے معلوم ہے کہ اس کے موجودوں نے انگریزی علامات کو بہت محظوظ سے سے تغیر کے ساتھ منتقل کر دیا ہے لیکن وہ اردو حروف و املاء کو پوری طرح محفوظ کر دیتے ہیں کامیاب نہ ہو سکے، خود انہیں بھی اس تھن کا ایک حد تک اعتراض تھا۔ لیکن وہ خیال کرتے تھے کہ مختصر نویس کی ذاتی قابلیت اور حافظہ و مناسبت سے اس کی تلفی ہو جائے گی۔ میں اپنی ذاتی معلومات کی بنابرہ کہا ہوں کہ تجربے سے ان کا خیال درست نہ تھا۔ صوبجات مسجدہ کی گورنمنٹ نے ابتدائی تجربے کے لیے دو پولیس سب اسکریوں کو تعلیم دلائی تھی انہوں نے سب سے پہلے آزمائشی طور پر جن پہلی تقریروں کو قلبینہ کیا، میں بلانا چاہتا ہوں کہ وہ میری اور شمس العلامہ مولانا

شیئی نعمانی مردم کی تقریر یں تھیں۔ ہم دونوں نے انہمن اسلامیہ ہردوئی کے سالانہ جلسے میں پیچرہ دینئے تھے، مجھے اپنی طرح یاد ہے کہ مولانا بشیلی نے ق منٹ سامنے لفظوں کی رفتار سے تقریر کی تھی اور میری تقریر میں منٹ ۵۰ سے ۶۰ تک تھی جیسا کہ خود مختصر نویس نے ظاہر کیا تھا۔ ظاہر ہے کہ یہ کوئی تیز رفتار نہ تھی۔ تاہم جب انہوں نے اپنا کام مرتب کر کے دکھلایا تو بالکل ناقص اور غلط تھا، اس کے بعد بھی مجھے بارہا اپنی تقریر وہ کے قلم بند کرنے کا الفاظ ہوا ایک بیکن بیڈش ایسا ہی نتھیں نکلا۔ ابھی حال کی بات ہے کہ خلافت کا نفر نہ اگرہ میں میرا زبانی پر یہ فیصل اپنے لیں ایک شاگ مختصر نویس سید غلام حسین نے قلم بند کیا جو عرصے تک یو۔ پی کے محمد سی آئی ڈی میں کام کرنے کے بعد مستقیٰ ہوا ہے۔ لیکن جب لانگ بینڈ میں مرتب کر کے مجھے دکھلایا گیا تو اس کا کوئی حصہ صحیح اور محلہ نہ تھا۔ یہ تو اصل قاعدے کا نقص ہے۔ لیکن جب اس پر مختصر نویس کی فابیت کا بھی اضافہ ہو جائے تو پھر کوئی خرابی ایسی نہیں ہے مگر جس سے انسانی تقریر منحصر ہے۔ ملکتہ اور بخال کی مخصوص حالت نے اس نقص کو اور زیادہ پُر مصیبت بنادیا ہے۔ یہاں کے دیسی اور یورپین افسروں اور دوڑ بان سے بالکل واقفیت نہیں رکھتے حتیٰ کہ مہموں طور پر بول بھی نہیں سکتے، ان کے زدیک ہر وہ ہدمی جو انگریزی سے کسی مختلف ہیجے میں آواز نکالے اور دو کا اسکا رہے۔ نتھیں ہے کہ پویس اور عالمت ان روپوں کو بطور سند کے استعمال کر دیں ہے۔ جن پیچاروں کی استعمال اور پہیش ہم وہ تحریر کرتے ہیں۔ میں دلوقت کے سامنے بکھرا ہوں کہ ملکتہ کی پویس اور عالمتوں میں ایک شخص بھی اردو زبان کے لیے قابلِ اعتماد نہیں ہے۔ اگر یہاں اس حقیقت کا کچھ بھی احساس ہوتا تو صرفت یہی بات بطور ایک عجیب واقعہ کے خیال کی جاتی کہ میری تقریر وہ کے لیے پویس اور سی آئی ڈی کے غریب روپوں کی شہادتی جاہی ہے۔ میں تسلیم کرتا ہوں کہ کم انکم یہ منظر ضرور میرے لیے مکلفیت ہے۔

مشرقی لڑکا اور سرکاری وسائل علم | یہ کیا ہزاری نہیں کہ میں اپنے ڈیپشن کی غرض سے ان شہادتوں کی بے اعتمادی ثابت نہیں کر رہا ہوں۔ میں

تو پورا اپر افرار کر چکا، مقصود صرف دو باتوں کا اظہار ہے۔

اولاً: جو سرکاری مقدمات اردو تقریر و تحریر کی بنابر چلائے جاتے ہیں ان کے وسائل ثبوت کس درجے

نامارہ اور تقابلی اعتماد ہیں؟

ثانیاً: ہندوستان کی بیو روکریسی کی ناکامیاں اور ناموانافت، وہ ڈیڑھ سو برس تک حکومت کر کے بھی اس

قابل نہیں ہوئی کہ ہندوستانی زبانوں کے متعلق صحیح اور مستند ذرائع سے معلومات حاصل کر سکتی، مجھے یاد ہے کہ جب اکتوبر ۱۹۱۶ء میں نظر بند کیا گیا اور بہار گورنمنٹ کے حکام اور پوس انفراد جن کو اردو زبان سے مقابله بکال زیادہ تعلق ہے، تلاشی کے لیے آئے تو انہوں نے میری تمام کتابوں کو بھی ایک غرفناک لیٹریچر سمجھ کر نہایت احتیاط کے ساتھ قبضے میں کر دیا۔ یہ تمام کتابیں عربی اور فارسی زبان میں تھیں اور تاریخ، نفق، فلسفہ کا معمولی مطبوعہ ذیخرہ تھا جو بازاروں میں فروخت ہوتا رہتا ہے۔ صرف ایک کتاب مطالبہ عالیہ "نامی قلمی بھی جو سب سے زیادہ پُرانا سارہ تھی گئی، لطف یہ ہے کہ ان کی فہرست پہنچی کشز کی درخواست سے مجھے ہی مرتب کرنی پڑی۔ کیونکہ نقیش جوام کے اس پوسے لکمیش میں ایک شخص بھی اس قابلہ تھا کہ کتابوں کے مائل زیر کو محنت کے ساتھ پڑا ہے لیسا۔ میں نے نظر بندی کے زمانے میں چار سال مکث اپنی ڈاک کے لیے خود ہی ستر شپ کے فرانس بھی انجام دیتے ہیں کیونکہ جو سرکاری افسر اس غرض کے لیے مقرر کیا گیا تھا وہ اس قدر قابل ادمی تھا کہ اردو کے معمولی لکھنے ہوئے خطوط بھی نہیں پڑھ سکتا تھا۔ وہ اکثر میری ڈاک صرف دستخط کر کے بیچج دیتا اور شب کو اگر مجھ سے اس کا ترجیح لکھوایا۔

جب کو نظر بندی میں میں اپنی ڈاک کی خود ہی تگرانی کر رہا تھا، قوشہ اور دھلی کے حکام اپنی کا درباری پر نہایت نازدیک تھے اور سمجھتے تھے کہ انہوں نے اپنے ایک خطرناک دشمن کو بالکل مجبور اور بعطل کر دیا ہے۔ ان وقت بھی میرے قلمی مسودات لکھنے پوس کے قبضے میں ہیں۔ ان میں سب سے زیادہ غرفناک جوام تاریخ، تفسیر قرآن اور لٹریچر ہے، میں یہاں عربی دان اشخاص کی دلچسپی کے لیے ان کتابوں کے چند نام درج کر دیتا ہوں جنہیں نہایت غرفناک سمجھ کر پوس نے شملہ بھیجا تھا اور عزیز سے تک سرچارس کلیو لینڈ کے حکم سے میری نظر بندی کے دیگر معاملات کی طرح ان کی بھی تحقیقات ہوتی رہیں۔

فتح القدیر، شرح مداری، طبعات الشافعیہ، مکمل مازالۃ الخمار، کتاب الاصم، مذوہۃ امام ماک، مطالبہ عالیہ، امام رازی، شرح حکمۃ الاشراق، شرح حمل المثبت، بحرا الحلوم، کتاب المستقی، کتاب المغفی، اصل یہ ہے کہ کسی جوام کے لیے جو لٹریچر سے تعلق رکھتا ہو کوئی اسی عدالت منصفانہ کا دردائی نہیں کر سکتی جو ذاتی طور پر اسے قائم نہ کر سکے۔ یعنی خود اس زبان سے واقف نہ ہو نیکن موجودہ بیور و کریسی علاوہ بیور و کریسی ہونے کے غیر علی بھی ہے۔ اس لیے ہر گوشنے میں اجنبی اقتدار کی غلامی کے ناتائج کام کر رہے ہیں۔ عدالتی ہندستان

کی ہیں اور ہندوستان کے لیے ہیں۔ لیکن ان کی زبان جزیرہ برتائی کی ہے اور اکثر حالتوں میں ایسے افراد سے مرکب ہے جو علکی زبان کا ایک لفظ بھی نہیں جانتے۔ یہی وجہ ہے کہ اب ہم اس گورنمنٹ سے اور کچھ نہیں پڑا ہستے، صرف یہ چاہتے ہیں کہ جس قدر بھی جلد ممکن ہو وہ اپنے سے ہٹا دے اور حقدار کے لیے اپنی جگہ خالی کر دے۔

**موجودہ حالت قدرتی ہے** | میں جیسا کہ ابتداء میں لکھ چکا ہوں خاتمه سخن میں بھی دھراوں گا۔ آج گورنمنٹ جو کچھ بھارت سے ساخت کر رہی ہے وہ کوئی غیر معمولی بات نہیں ہے۔ جس کے لیے خاص طور پر اسے ملامت کی جائے۔ قومی سیداری کے مقابلے میں معادلات اور جروشنہ تمام فابجن حکامتوں کے لیے طبیعت ثانیہ کا حکم رکھتا ہے۔ اور ہمیں یہ موقع نہیں رکھنی پڑتی ہے کہ ہماری خاطر انسانی طبیعت بدل دی جائے گی۔ یہ قدرتی مکروہی افراد اور جماعت دونوں میں بس ان طور پر موجود رکھتی ہے۔ دنیا میں کتنے ادمی ہیں جو اپنے قبضے میں آئی ہوئی چیز صرف اس لیے رواندیں لگے کہ وہ اس کے حقدار نہیں۔ پھر ایک پورے سے برا غلط کے لیے ایسی امید کیونکہ کی جا سکتی ہے، طاقت کبھی کسی بات کو صرف اس لیے نہیں مان لیتی کہ وہ معقول اور مدد مل ہے۔ وہ تو خود بھی طاقت کی نیوں کا انتظار کرتی ہے اور جب وہ نیوں اور ہو جاتی ہے تو پھر ناوجہت سے ناوجہت مطالبے کے آگے بھی جاک جاتی ہے۔ پس کشمکش اور انتظار انگریز ہے۔ اور ایک ایسی قدرتی بات ہے جس کو بالکل دنیا کے معمول اور وقتوں کا میں کی طرف بلا کسی تعجب اور شکایت کے انجمام پانچا ہے۔ میں یہ بھی تسلیم کرتا ہوں کہ مایک نے اس باسے میں انسانی ظلم و تعدی کے جو ہیئت ناک مناظر دکھائے ہیں ان کے مقابلے میں موجودہ جزو و شرک کی طرح بھی زیادہ نہیں کہا جاسکتا۔ ایسے میں نہیں کہ سکتا کہ یہ کی اس لیے ہے کہ ابھی تک کا جذبہ قربانی نامام ہے یا اس لیے ہے کہ ظلم زیادہ مکمل نہیں ہے مستقبل اس کو واضح کر دے گا، جس طرح اس کشمکش کا آغاز ہمیشہ بس ان طور پر ہوا ہے اسی طرح خاتمه بھی ایک ہی طرح ہوا ہے۔ ہمیں معلوم ہے اگر ہمارا جذبہ آزادی و حق طلبی سچا اور اصل ثابت ہو تو یہی گورنمنٹ جو اک جیسی جرم سھہرا دیتی ہے کل کو فتح مذکور محب الوطنیوں کی طرح ہمارے استقبال پر مجبور ہو گی۔

**بغادت** | مجھ پر سیدیش کا الزام عائد کیا گیا ہے۔ لیکن مجھے "بغادت" کے معنی سمجھ لیتے دو۔ "بغادت" آزادی کی اس صیادیت کو کہتے ہیں جو ابھی کامیاب نہیں ہوئی ہے؛ اگر ایسا ہے تو میں اقرار کرتا ہوں۔ لیکن ساقر ہی یاد دلتا ہوں کہ اس کا نام قابل احترام حسب الوطنی بھی ہے۔ جب وہ کامیاب ہو جائے، کل مک

اُمر لینڈ کے مسلح لیڈر باقی تھے لیکن اُجڑی دبیر اور گرفتہ کے لیے برتاؤ نے عظیٰ کو ناصلت تجویز کرتی ہے؛ اُمر لینڈ کے پارلیمنٹ (PARLIAMENT) نے ایک مرتبہ کہا تھا۔

”ہمارا کام ہمیشہ ابتداء میں بغاوت اور آخر میں حسب الوطنی کی مقدس جگہ تسلیم کیا گیا ہے：“

قانون قضایا الحق میں مسلمان ہوں اور میرے یقین کے لیے وہ بس کرتا ہے جو میری کتاب شریعت نے بتایا ہے۔ قرآن کہتا ہے۔ جس طرح مادہ اور اجسام میں اختلاف طبعی

کا قانون جاری اور بقا و اصلاح

ہے اور فطرت صرف اسی وجود کو باقی رہنے دیتی ہے جو صحیح و اصلاح ہو۔ تھیک اسی طرح تمام عقائد و اعمال میں بھی یہی قانون کام کر رہا ہے۔ آخری فتح اسی عمل کی ہوتی ہے جو حق اور پیغام ہو اور اس لیے باقی وقارم رہنے کا خدار ہو۔ پس جب کبھی انصاف اور ناصافی میں مقابلہ ہو گا تو آخر کی جیت انصاف ہی کے حق میں آئیگی۔ واما ما یعنی الناس فیکت فی الارض کذ ذکر یعنی رب الله الامثال (۱۸: ۱۳) زمین پر وہی خیز رہے گی جو ناف ہو، غیر ناف چھانٹ دی جائے گی۔ یہی وجہ ہے کہ قرآن کی اصطلاح میں سچائی کا نام حق ہے جس کے معنی ہی حیم جانتے اور ثابت ہو جانتے کے ہیں۔

جو یوں اور بدی کا نام باطل ہے جس کے معنی ہی مٹ جانتے کے ہیں۔ ان الباطل کا ذھو باطل تو صرف اسی لیے ہے کہ مٹ جائے، بس آج جو کچھ ہو رہا ہے اس کا فیصلہ کل ہو گا، انصاف باقی رہے گا انصافی مٹا دی جائے گی، ہم سبقت کے نیقطعہ پر ایمان رکھتے ہیں۔ العبرة بر قدرتی بات ہے کہ بدیوں کو دیکھو بارش کا انتظار کیا جائے ہم دیکھو رہے ہیں کہ موسم نے تمدیل کی خاص نشانیاں قبول کر لی ہیں۔ افسوس ان آنکھوں پر جوشنازوں سے انکار کریں، میں نے اپنی تقریروں میں جو میرے خلاف داخل کی گئی ہیں کہا تھا۔ ”آزادی کا زخم کبھی بار آور نہیں ہو سکتا جب تک جرودتہ کے پانی سے اس کی آبیاری نہ ہو۔“

یکن گورنمنٹ نے آبیاری شروع کر دی ہے، میں نے اپنی میں کہا تھا۔ مغلیں خلافت کی گرفتاریوں پر کیوں معلوم ہو، اگر تم فی الحیفۃ انصاف اور آزادی کے طلب کا رہو تو جیل جانے کے لیے تیار ہو جاؤ۔ علی پور کا جیل اس طرح بھر جائے کہ اس کی کوھڑیوں میں چوروں کے لیے جگہ باقی نہ رہے۔ فی الحیفۃ جگہ باقی نہیں رہی ہے، پر میڈیا اسی درستہ جیل کا بڑا حصہ عمومی قیدیوں سے خالی کر دیا گی۔ پھر بھی جامہ کافی نہ ہوئی۔ نیا جیل بنایا گیا، وہ بھی آنفاً ابھر گیا۔ جگہ نکالنے کے لیے سیکھیوں قیدیٰ رہا کر دیتے گئے۔ لیکن ان سے

دیگنے نئے آگئے۔ اب مزید نئے جیل بنائے جا رہے ہیں۔

### سرکاری وکیل، پولیس اور مجرم

قبل اس کے کہیں اپنا بیان ختم کر دیں اپنے ان ہم وطن  
مجاہیوں کی نسبت بھی ایک جملہ کہوں گا جو اس مقدمے میں  
میرے خلاف کام کر رہے ہیں۔ میں نے اور پرکھیں کہا ہے کہ سی آئی ڈی کا کام جہالت اور شرارت دونوں سے  
مرکب ہوتا ہے۔ میرے میں نے اسی ذاتی علم کی بنابر کیا جو یہ شمار مقدمات کی نسبت مجھے حاصل ہے تاہم میں قیم  
کرتا ہوں کسی آئی ڈی کے جن اکتوبروں نے میرے خلاف شہادت دی ہے۔ انہوں نے اس اعتماد کے سوا جو  
اپنے کام پر ظاہر کیا ہے کہی بات بھی عطا نہیں کی ہے۔ میری تقریروں جو پیش کی گئی ہیں ان میں بھی کوئی بات  
شرارت کی نہیں پائی۔ جس قدر ان کے اخلاق اور نفاذ اعلیٰ میں غالباً صرف ناقابلیت کا نتیجہ ہے۔ ایک دو مقامات یہ  
ہیں جن کی نسبت خیال کیا جاتا ہے کہ دانتہ خراب کر کے دکھا دے ہیں۔ مثلاً جہاں جہاں میں نے لوگوں کو یا من  
رہتے ہیں یا کرنے۔ ہر طرح کے مظاہرات سے مجتبیہ رہنے کی تلقین کی ہے۔ وہ بقیہ صور سے بھی زیادہ  
اُبجھے ہو سے اور بے ربط ہیں۔ تاہم میں تمجھتا ہوں کہ یہ بھی قادر سے کے نقص اور ذاتی ناقابلیت کی وجہ سے  
ہے کہ شرارت سے۔ البتہ میرا بقیہ نے کہ انہوں نے اپنے کام پر جو اعتماد ظاہر کیا ہے اور جس غرض سے یہ  
کام انجام دیا ہے وہ حضرت مصیحت ہے۔ لیکن ساتھ ہی مجھے ان کی گزندگی بھی معلوم ہے۔ وہ محض چند  
روپوں کی ذکری کی وجہ سے ایسا کرد ہے ہیں اور اتنا قومی ضغیر نہیں رکھتے کہ سچائی کو ہر بات پر ترجیح دیں پس  
میرے دل میں ان کے لیے کوئی سچ اور ملاست نہیں ہے، پس اس کام کے لیے انہیں معاف کرتا ہوں  
اور عاکرتا ہوں کہ خدا بھی معاف کر دے پسکے پر ایک پرور بھی جوان مقدمات پر کام کر رہا ہے۔ میرا یک ہم وطن  
بھائی ہے اس کا ضمیر یا ما سے میرے سامنے نہیں ہے محض مردودی ہے جو اس کام کے لیے وہ گونجت  
سے حاصل کرتا ہے۔ پس اس کی طرف سے بھی میرے دل میں کوئی رنج نہیں۔ البتہ میں ان سب کے لیے  
وہی دعا مانگوں گا جو پیغمبر اسلام نے ایک موعد پر مانگی تھی۔ خدا یا ان پر راہ کھول دے کیونکہ وہ نہیں جانتے کہ کیا  
کر رہے ہیں۔

### ناقض مانست قاض

میں مجرم کی نسبت بھی کچھ کہنا چاہتا ہوں۔ زیادہ سے زیادہ سزا جو اس کے  
اختیار میں ہے بلاتماں مجھے دے دے، مجھے شکایت یا رنج کا کوئی احساس  
نہ ہوگا۔ میرا معاملہ پوری شیزی سے ہے کسی ایک پر زے سے نہیں ہے۔ میں جانتا ہوں کہ جب تک شیزیں

نہیں بدے گی پر نہ سے اپنا فعل نہیں بدل سکتے۔

میں اپنا بیان اٹلی کے قیتل صداقت گارڈ نیو برونز کے لفظوں پر ختم کرتا ہوں۔ جو میری ہی طرح عدالت کے سامنے کھڑا کیا گیا تھا۔

زیادہ سے زیادہ سزا یورپی جاسکتی ہے، بلاتماں دے دو، میں یعنی ولتا ہوں کہ سزا کا حکم لکھتے ہوئے جس قدر جنہیں عبادت سے دل میں پیدا ہو گی اس کا عشر عشیر اضطراب بھی سزا من کریں کہ دل کو نہ ہو گا۔

**خاتمه** مسٹر مجسٹریٹ اب میں اور زیادہ وقت کو رٹ کارنے کا نوں گایہ تاریخ کا ایک دیچپ اور عیرت انگریز باب ہے جس کی ترتیب میں ہم دونوں کس طور پر مشغول ہیں۔ ہمارے حصے میں یہ مجرموں کا کٹھرا آیا ہے، ہمارے حصے میں وہ مجسٹریٹ کی کرسی۔ میں تسلیم کرتا ہوں کہ اس کام کے لیے وہ کسی بھی اتنی ہی ضروری چیز ہے جس قدر یہ کٹھرا۔ آؤ اس یادگار اور افسانہ بننے والے کام کو جلد ختم کر دیں۔ بورخ انتظار میں ہے اور مستقبل کب سے ہماری راہ تک رہا ہے۔ ہمیں جلد جلد یہاں آئنے دو اور تم بھی جلد فیصلہ لکھتے رہو۔ ابھی کچھ دنوں تک یہ کام جاری رہے گا۔ یہاں تک کہ ایک دوسری عدالت کا دروازہ کھل جائے گا۔ یہ فدا کے قانون کی عدالت ہے وقت اس کا رج ہے۔ وہ فیصلہ لکھ گا۔ اور اسی کا فیصلہ آخری فیصلہ ہو گا، واحمد شد اولاً و آخرًا۔

اول جزوی سال ۱۹۲۲ء دستخط

پریسٹنسی جیل، علی پور، لکھنؤ

احمد

جب تک انگریز بر عظیم سے نکل نہیں گی، اس بیان کا شعلہ روشن رہا۔ جب تک سول نافرمانی کی تحریر چلی یا ملک کی مختلف سیاسی جماعتوں کا حکومت سے مکار ہوا یا سامراج دشمن را پہنچا ایسا پیشہ با غایا ناقریر کے الزام میں پکڑے گئے تو کئی دفعہ اس بیان کا اتباع کیا گیا، اور عدالتوں میں ان کلمات کی گوشہ سنی گئی۔ حقیقت یہ ہے کہ اس بیان کے پیور ایک ایسے خلیق کے رہے جو قافلہ حرثت کے لیے حدی خوانوں کا نعمہ بھی تھا۔ ملک کی سیاسی جبود جبکہ انفرہ ممتاز بھی اور قومی راہنماؤں کا آداونہ رستخیز بھی۔

والم نے اپنی تقریروں کے ابتدائی دور میں اس سے نہ صرف ارش بیان حاصل کی بلکہ اس کے شعبی عنوانات سے سبق ذیعت کی بہت سی تقریریں حاصل کیں۔ بر عظیم کے سیاسی لڑپر میں قول فیصلہ“

کو ہمیشگی حاصل رہی۔ اس کی شہرت ایک موڑ پر صرف اس یہے لوگ گئی کہ مولانا جہاں تھے اس بُت کرے میں اذان کی جگہ ذہنی دہان کے لوگ اس کی زبان و مزاج سے ناہشانتھے اور جس قوم سے مولانا بیڈھاں لکھنے والے ان سے سیاست نا راضی ہو چکی تھی اس کے نزدیک مولانا کے محاسن بھی معائب تھے۔

جن دلوں وزارتی مشن و محلی میں بھاہم درسرے نیسرے علی الصباح ان کی خدمت میں حاضر ہوتے اور مختلف سوالات چھپ کر شیرینی گفار کا لطف اٹھاتے۔ راقم دو ران گفتگو مولانا کی تحریروں اور تقریروں کے کلامات، بر جستہ شروع کی طرح استعمال کرتا۔ فرمائے بہت سندھہ عاظف پایا ہے۔ میں خوش ہوتا۔ مولانا سے دارپنا سہل نہ تھا وہ ہر پیز چپ چاپ سنتے کہنی بول پسند کرتا تو چہرے پر رعنی سی آجاتی، اندازہ ہوتا کہ تحسین فرمائے ہیں۔ قول فیصل ”کے سلسلہ راتم نے عرض کیا۔

”ہندوستان کے سیاسی بڑی بھر میں اس کا مستقل مقام ہے اس کی بدوستی بے شمار سیاسی دماغوں کو جلاں چھے اور کئی نوجوانوں کے سیاسی کردار میں اس سے پہنچا کی آئی ہے۔ بعض جملے شاعرانہ تبرہ نشر سے کہیں زیادہ موثر ہیں۔ بیان میں قومی سیاست کے عوام و آہنگ اور دینی حرارت کی امنگ اور ترنگ کے علاوہ بعض ایسی خوبیاں بھی ہیں، جس سے بیان سیاسی شد پارہ ہو گیا ہے：“

فرمایا:

”تب تحریک لاتعاون اس ہنج پر تھی کہ ہم لوگ جماعتی طور پر عدالت میں بیان نہ دینے کا فیصلہ کر چکے تھے اور یہ نیصدہ نطبی تھا۔ لوگ فائلدر فائلر قید ہو رہے تھے۔ ان قید ہونے والوں کی تعصی کی ہزار نکب چلی گئی۔ ان میں ہر روز اضافہ ہو رہا تھا۔ ظاہر ہے کہ اس فائلر میں ہر قسم کے لوگ تھے۔ بیان نہ دینے کا فیصلہ فی ایجاد مقاطعہ تھا بلکہ ایک پابندی تھی کہ جماعت بھارت کی بولیاں جمع نہ ہوں، جس سے وحدت افکار کا بٹوارہ ہوا اور وہ یکانی نہ رہے جو تحریک میں نظم و ضبط قائم رکھنے کے لیے ہے۔ میرا بیان تحریک کے افکار و مطالب پر ایک خطیہ تھا۔ معاملہ یہ نہ تھا کہ بیان ناگزیر تھا، مقصود یہ تھا کہ تحریک کو اس طرح تعریت ہو گی یا عوام کا حوصلہ برٹھے گا کہ جو لوگ حق کے سفر کو نکلتے ہیں وہ ملزموں کے کٹھرے سے خوف زدہ نہیں ہوتے دہان ان کا مطلب وہ بھج باہر سے کہیں زیادہ تو آنا ہوتا ہے۔ اس زمانے میں اس بیان نے فی الواقع عوام کو حوصلہ دیا، ان کے ارادوں کو مستحکم کیا اور ان کے دل و دماغ کو الگز نے کے علاوہ ان

کے وحدہ و تین کو علیکارا۔ یہ بیان ایک لحاظ سے میراذ اتنی بیان نہ تھا۔ ایک اجتماعی جہد کا رجسٹر تھا۔ میں نے خواہ کے محسوسات ان کے دامغوں سے کھرچ کے لفاظ کے اس سانچے میں ڈھال دیتے۔ ایک ایک قید کی تنہائی میں ایک براہمی طبیعت نے چاہا کہ بیان ہونا چاہیے۔ اور بیان ہو گیا، ایک ہی نشست میں تیار کیا، قلم اٹھایا کاغذ موجود تھے، لکھنا شروع کیا تو خیال اسی سرگزت سے چلے آرہے تھے کہ سوال لفاظ کی تلاش کا تھا، لفاظ کے چناؤ کا نہ تھا۔

بس اتفاق ایک ہی بات کے لیے کئی کمی مفظ قلم سے پڑ کے چلے آتے تھے اور ان کا انتخاب مشکل ہو جاتا تھا۔ میکن دکونی خیال ملتوي ہوتا، نہ کسی مطلب میں روک آتی۔ مجصر یہ کہ روک ٹوک کے بغیر لفاظ و مطالب اپنی اپنی جگہ لئے جا رہے تھے:

رالم نے یعنی دوسرے بیانوں سے مواد نہ کرنا چاہا تو با تھہ اٹھا کر فوراً روک دیا۔ فرمایا:

”اس قسم کے مواد نے لفڑیز ہیں، اصل چڑیز نہیں کہ میں نے لی کیا اور فلاں نے کیا کہا، زبان و بیان کا مواد نہ کوئی چڑیز نہیں اور اگر کوئی چڑیز ہے تو وہ ایک ذاتی چڑیز ہے وہ لوگ بھی ہیں جو دارع دھلوی بھی کو سب سے بڑا شاعر مانتے ہیں۔ چونکہ ان کے نزدیک غالب کے ہاں وہ چڑیز ہی نہیں جو دارع کے ہاں ہے۔ لہذا ان کے نزدیک دارع کی شاعری عالمی کی شاعری کے مقابلے میں غلط ہے۔ میرا بیان یادو سرے رفتار کے بیان بالفعل تحریک لاقاعدوں کے جذبے سے مرشد رہتے۔ مصرع طرح ایک ہی تھا۔ جن لوگوں نے غزل، دوغا، دیاسد غزل، لکھا وہ سب ان کے رشحات فکر رہتے۔ جب شریک مشاعرہ اساتھ ہی رہتے اور سب غزل کو کہتے مشتقوان کے متعلق اس قسم کی تعمیم کہ فلاں غزل سبقت لے گئی یا فلاں بیت حاصل مشاعرہ تھا۔“

قی الجملہ مشاعرے کی ابرو کے منافی ہے جن لوگوں نے عالمتوں کو لکھا رہا، اصل چڑیان کی لکھا رہے اور جہاں تک لکھا رہا کا تعلق ہے اس کی گنج اور گنج ملزمون کے جس کھڑے سے بلند ہوئی اس میں دعوت و عزیمت کے آثار و نقوش بکمال و تمام موجود تھے۔ میرا لکھا کا حسن تو وہ ہر جھرے پر تھا۔“

مولانا حبیب الرحمن لدھیانی نے کہا۔

”لیکن ہر چن ہر شخص پر سحر ہنیں کرتا اور نہ ہر طبیعت اس سے متاثر ہوتی ہے۔“

فرمایا:

چون جہاں تھاں ہو سحر ہوتا ہے، البتہ وہ پیز دوسرا ہے جو چون کے انتخاب میں طبیعتوں کے اختذلتوں کو متأثر کرتی ہے۔  
مولانا کو مواد نہ گوارا تھا اور وہ اس کو ایک طرح کی خفیت الحکمتی سمجھتے تھے۔

رافق نے عرض کیا:

”بیانوں کا مواد نہ مقصود تھا، شخصیتوں کا نہیں۔“

فرمایا:

”اس قسم کے مواد نے، مجاہدے، مناظرے، محلے اور تجزیے کی سی حال میں عملہ نہیں ہوتے، ہماری آدمی خرابیاں جو قومی ذمہ دکی کامیوں ہو چکی ہیں اس طرز کے جھیلوں ہی سے پیدا ہوتی ہیں ظاہر ہے کہ آپ مجھ سے مخاطب ہیں اور میرے بیان کو فوکیت دینا چاہتے ہیں۔ لیکن سوال تب نہ اب فوکیت کا نہیں ایک فرض کا تھا۔ اور وہ خصوصیت ہر بیان میں تھی۔ اس قسم کے سوالوں اور جوابوں میں سر کھپانا دماغ کی تپ اور زبان کا رعشر ہے کسی شخص کے ذمہ پر اس کی تعریف کی جائے تو یہ اسلام اپنے دیدہ فعل ہے اور اخلاقاً کوئی خوشگوار عمل نہیں ہماری بڑی بڑی گمراہیاں اس کا نہیں سمجھیں گے۔“  
ممکن تھا مولانا کچھ اور فرماتے میکن عبد اللہ نے کہا پنڈت جی رجو اہر لال (آئے ہیں۔ مولانا دوسرے کمرے میں چلے گئے اور اس طرح گفتگو منقطع ہو گئی۔

## ترجمان القرآن

قرآن پاک کے تفسیری سلسلے میں میں پہلا تفسیر بار وایت یا تفسیر المuthor و سرالفیر بار اسے علماء کے یہی دو سلسلے ہیں۔ تفسیر اطربی صوفیا کا ہے جس کو اشاری یا امرزی کہتے ہیں۔ اسی کی ایک شان نظری ہے۔ تفسیر باثر ریاضی روایت اسی نیارا، احادیث نبوی، اشار صحابہ اور احوال مابین پر ہے۔ اس مدرسہ کے مفسرین نے قرآن کو اس کی سیدھی سادھی دعوت اور اس کے یوں سنتے چالستے پیغام کی بناء پر تجدید و بیان کا مدون عبادت بنایا اور پیش کیا ہے۔ اگرچہ بعض بحاثت میں کئی ایک مفسر بہت دُور تک نکل گئے ہیں۔ لیکن ان کے اسلوب میں مشکلین کی سیگنی یا نکل نہیں اور زدہ فلسفہ کی تقدیر میں عقل کے شگون فہم چھوڑ کر فارمین کو مرعوب کرتے ہیں۔ ان کی ساری گفتگو قرآن کی غشا اور قیدم پر مركوز رہی ہے۔ انہوں نے قرآن کے ترجمہ دلکشی میں صرف غرب محاورہ و روزمرہ کو محفوظ رکھا بلکہ عوب کے کناؤں، استعاروں، تشییوں اور ان کی بعض درسی خصوصیوں کو جو عرب معاشروں کی سانی روایتوں کے باعث ان کے صنائع وبدائع یا امثال و قصص کا درجہ حاصل کرچکیں نہایت شرح و بسط سے بیان کیا اور قرآنی الفاظ کے معانی کی تحقیق میں دو بر جا بیست کی شاعری کے ذخراز میں چلے گئے۔ مثلاً ابن عباس نے قرآن کے الفاظ کی تعریف کے لیے دو بر جا بیست کی عربی شاعری کو لفظ کا درجہ دیا۔ امام سیوطی نے ”الاتقان“ میں قرآن کے دوسو سے زائد الفاظ کے معانی قبل از اسلام کی عربی شاعری میں تلاش کئے۔ ابن عباس سے یہ قول غوب ہے کہ اسلام سے پہلے کی شاعری کو محفوظ رکھو اس میں قرآن کے الفاظ کی تعریف ملے گی۔ باختلاف قول ہے کہ جو شخص دریجاً حالی کے حالات سے نادافت ہے وہ قرآن دستست کو نہیں بھجو سکتا۔ المuthorی مفسرین اپنی طرف سے نہ کہیں قلم لگاتے اور نہ عقلی بحاثت کو چھڑو کر قویضخ دو تعریف کے لگل بیٹھے آگاتے ہیں۔ والتفہیر یہ ہے کہ تمام مفسرین خواہ ان کا کسی بھی مکتب فکر سے

تعلق ہر اصولی طور پر متفق ہیں کہ قرآن ایک بے میل سچائی ہے جو کائنات، انسان اور خدا کے باہمی رشتہ کو حرفت آفری حیثیت سے پیش کرتی ہے۔ قرآن صرف یہ بتاتا ہے کہ خدا اور اس کی صفات کیا ہیں، اس کا ناتھ کی تکوین کیونکہ ہوتی اور انسان روایت کا مظہر ہے۔ تمام ادیان کی تعلیمات ایک سی تھیں۔ لیکن ان کے پروپوں نے ان سچائیوں کو گم کر دیا اور تحریف و تبیس کا شکار ہو گئے۔ قرآن ان تمام سچائیوں کی جامع تکوین اخزمی کتاب ہے۔ وہ جلال و جمال کا جھوٹ ہے۔ وہ بھیشہ رہنے والی کتاب ہے۔ جس میں کوئی شک ہی نہیں۔ وہ ایک ضمائل ہے جس پر چل کر انسان رشد و ہدایت کی سعادت حاصل کر سکتا ہے۔ اس کتاب سے دنیا و عاقبت کی راہ میں معلوم ہوتی اور انسان جزا اور زماں کے قانون کو اپنے ضمیر میں تاریختا ہے، غرض قرآن ایک ایسی کتاب ہے کہ اس کے استزاق سے اور مرد فوایہ انسان کی اپنی خواہش بن جاتے ہیں۔ اس کا مطالعہ بھیں پہنچ رہے ہیں کی حقیقت، کائنات کی نایت، انسان کی تخلیق، ملائکہ کے وجود، نبیوں کے مشن، آخرت کے اسماق۔ جذاد اور زماں کے قانون، اور حق و باطل کے اختیارات سے ہم کا در کرنا اور اس پاکی بھی کو ذوق و شوق کی ولایت سے روح انسانی میں آمار دیتا ہے۔ ما ثوری مفسرین قرآن کی اسی سادگی کو ترجیح و تفسیر میں رچاتے اور پسلاکتے ہیں۔ ہم اگر ان کے بعض مباحثت سے قطع نظر کریں اور صرف لفظی تشریح کو سامنے رکھیں تو بھی قرآن کی تیدم تھیک تھیک ہمارے دلوں میں اُڑ جاتی ہے اور ہم یقین کی اس قمت کو پایتے ہیں جو فلسفہ کے سفر میں شک کے کانٹوں سے تلوے سہلاتی اور اضطراب کے صحرا میں بھلنے کے لیے چینک دیتی ہے۔ سائنس کی خانہ دریانی کا عالم بھی یہی ہے کہ وہ ثبوت دیتا ہے لیکن یعنی نہیں دیتا۔ انسانی روح کی منزل مقصود دار و جستجو یعنی ہے جب تک اس کو یقین حاصل ہو وہ کائنات کے تو سے پر اپنے کے دانے کی طرح رہتا ہے۔ انسانی زندگی یہیں کے بغیر جا نکنی کی زندگی ہے۔

تفسیر بالا سے اصولی طور پر ایک مسخن ہریز ہے۔ قرآن مجید کے مطابق دمعانی پر خور و نکر کرنا اور تقدید و جہود سے باہم اٹھانا قرآن مجید ہی کی دعوت ہے۔ خود حسنور کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے غور و فکر کی وصیہ افزائی فرمائی ہے اصل خرابی یہ ہوتی کہ جب اسلامی تہذیب اگے چل کر غیر اسلامی تہذیبوں سے دوچار ہوئی تو تفسیر بالا سے مفسرین کے عقلی شعبدوں کی عیناً کاربی ہو گئی۔ اس کا آغاز یونانی حکماء کے فلسفکی اساس پر ہوا۔ اُدھرامویں اور عیاسیوں کے درباروں میں یونان کے حکماء۔ سقراط، افلاطون اور ارسطو وغیرہ کی تعلیمات ترجیح ہو کر پہنچنے لگیں۔ اُدھر مسلمان حکماء نے قرآن پاک کی تعلیمات کو ان فلاسفہ کے انکار سے مناسبیں دیں۔

شروع کیں۔ مزید برآں ایران کی ذرتشی تعلیمات اور ہندستان سے اپنڈوں کے تصورات مسلمان حکمران کے دماغوں میں جگہ پا گئے۔ عربی میں ان کے مترجم علم دفن کا سراغاً تھا۔ اس سے پہلے عرب صرف شاعری سے استھانتے انہیں علم دفن کے ان فوادرات کا علم نہ تھا۔ اس کا تینجھیہ نکلا کہ قرآن پاک کی تفسیر میں یونانی، ایرانی اور ہندوستانی اہمیات کا تصور اور اس تصور کے تحت کائنات کی غایت کا عمل اسلامی راہ پا گیا اور وہ تمام بخشش قرآن پاک کی تفسیر کا جزو ہو گئیں جو قرآن پاک کی دعوت سے خارج تھیں یا اس کی تعلیم سے ان کا کوئی رابطہ نہ تھا۔ امام رازی نے جو کچھ لکھا، امام غزالی نے اس باب میں جن خیالات کا اٹھا کیا الاشعري (دکلمی) ابصاق (تفہی) اور رختری (معزی)، نے تفسیر بالائے کی جو بنیادیں قائم تھیں اس پر متفقین کی ایک ڈار نے اپنی اپنی عمارت کھڑی کی اور وہ قرآن پاک کی دعوت کو اٹھا کر دیتی فلسفیۃ مباحثت کے طسم خانہ میں لے گئے جس سے ایک پچھریدہ علم الفلام پیدا ہو گیا۔

غرض تفسیر بالائے کا ذیفرہ عقلی دلیلی مباحثت کے باوجود عام فاریوں کے لیے وہ نظر پاٹکر پدا انہیں کرتا ہے غیاب و حضور کا عشق پیدا ہو۔ قرآن محض عقل نہیں کہ اس کو عقل سے حل کیا جائے۔ قرآن ایک عشق ہے جو اپنی جوست خود جگایسا اور اپنے فاری دسامع کو سکور کرتا ہے۔ عقل دلیل دیتی ہے، اعتقاد نہیں دیتی۔ اعتقاد شخصیت سے پیدا ہوتا ہے جو اپنی سیرت سے عقل کو جلا دیتی اور عشق کو طاقت بخشی ہے۔ اس سلسلہ کے مفروضوں نے غالباً اس حقیقت پر خود نہیں کیا کہ کلام اللہ ایک امی کی معرفت عرب کے بدوں پر اُنہاں کیا تھا۔ چونکہ تفسیر بالائے میں الفاظ کی تاویل پر تکمیل کیا گیا اس لیے تخصص و امثال میں زمانہ کی صرورتوں کے مطابق رو وہل ہوتا رہا، اسی رد و بدل ہی سے مختلف مکاہیب کو اور امت واحدہ میں جیلوں فرقے پیدا ہو گئے۔

اشاری تفسیر قرآن سے مقلع صوفیا کی تعبیرات و مشاہدات کا مجموعہ ہیں۔ جب تک ہم صوت اس کے ظہور اور اس کی اساس کو نہ سمجھ لیں ہم لفڑا نہیں جان سکتے کہ اشاری تفسیر ہے کیا ہے اور پس نظر کے مفہرات کیا ہیں۔

تصویت حیثیتاً مطلقاً العنان حکمرانوں کے سیاسی استبداد و اسیلا، معاشرتی بے انصافی و فحالت گری، نہیںی جمود و تعطیل اور خشک قسم کی ظاہرداری کے خلاف ایک شدید مذہ عمل اور فاموش اجتماعی اس شاہزاد جلال کے خلاف جو حکمرانوں کے ہاں پکڑ دھکڑ کی شکل اختیار کر چکا تھا۔ فی الحقيقة علماء امت کے

فرار کا ایک مقدس عمل تھا۔ صوفیا نے اسی جلال کے خلاف جو قہر و غضب کا دوسرا نام تھا۔ نہ صرف اتحاج لیا بلکہ اس کے مقابلہ میں جمال کے تصور کو تصور کی بنا پر بنایا جو رحمت و برکت کا دوسرا نام اور خدا کی صفات میں سے ایک صفت ہے۔ حضرت موسیٰ جلال کا مجسر اور حضرت عیسیٰ جمال کا پیکر تھے۔ حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم چونکہ آخری نبی تھے۔ اس لیے جلال و جمال دو نام امرق و مظہر تھے۔ صوفیا نے قرآن کے مباحث کو جمالیائی روپ دے کر اپنے داعی و قلبی سحرکی بعض ایسی مزیلیں بنائیں جس سے طریقت ایک مستقل زندگی بن گئی۔ دوسرہ شریعت و تصورت کی اصطلاح میں اسلام کے دربارقل میں موجود ہی نہ تھیں۔ اگر ان کا کوئی تصور تھا تو وہ صرف اسلام تھا۔

شاریٰ تفسیر کی مریوط یا مسلسل سلسلے کا نام نہیں اسی کا اطلاق صوفیا کے ان اقوال پر ہوتا ہے جو اقوال آیاتِ اہم کی تشریح و تفسیر کرتے وقت ان کی زبان سے نکلتے رہتے ہیں۔ ان کے باں الفاظ کلام اللہ کے صحیح معانی لغت سے زیادہ معرفت سے لیے جاتے ہیں۔ لیکن صوفیا ظاہری معانی کو مسترد بھی نہیں کرتے۔ سہی تسری غالباً پہلا صوفی تھا کہ کتابت قرآنی سے تعلق اس کے اقوال ایک مرید نے جمع کئے لیکن اشاریٰ تفسیریں کوئی مریوط یا منضبط سلسلہ نہیں اور نہ اس سلسلہ میں قرآن پاک کی آیت بہ آیت تفسیر کی جائی سببے۔ اس سلسلہ تفسیریں مختلف سوروں سے ہم معنی یا ہم مقصد آیات سے کر ان کی کسانی کے پہلو بیان کئے جاتے اور ان میں صن و جمال کی روح ذہون و عجیب جاتی ہے۔ ان باطنی مطابق کے بیے شمار نوٹے ہیں۔ مثلاً بیشی علیہ الرحمۃ سے وصتو اور نماز کا فرق معدوم کیا گیا تو انہوں نے کہا وضو فصل ہے۔ نماز و صل جب آدمی وضو کرتا ہے تو دنیا سے علیحدگی اختیار کرتا ہے۔ جب نماز پڑھتے ہے تو وہ اللہ کے حضور میں ہدایا ہے۔ قرآن میں حست کا لفظ آیا ہے۔ تسری کہا ہے اس کے معنی اس دنیا میں علم و حبادت کے میں اور آخرت میں اللہ کی خوشودی کے، غرض اشاریٰ سلسلہ تفسیر کا باب یہ ہے کہ وہ الفاظ کے لغوی معنی پر اکتفا نہیں کرتا بلکہ باطنی معنی کی کھوج میں رہتا ہے۔ ابن عربی سمجھتے ہیں کہ قرآن کے معنی نقہ بر پرست علام دفعہا پر نہیں بلکہ ارباب عرفان و معرفت پر انقار کئے گئے ہیں۔ قرآن ایک سمندر ہے جس کا ذوق ساحل ہے۔ نہ نہ۔ اس میں بہت سے لوگ ڈوب گئے اور بہت سے سلامت بھی رہے۔ اس بارے میں ابن عربی کا ایک دلچسپ قول ہے گہ ہم وہ لوگ ہیں جن کی کتابیں عام طور پر نہیں پڑھی جانی چاہیں؟ غالباً باطنی مطابق کے اس ذخیرہ کی پیچیدگیوں اور گھر ایسوں کو محسوس کرتے ہوئے ابن خلدون نے اصحاب اقتداء کو زور دیا تھا۔

کہ عام لوگوں کے مفاد کی خاطر ابن علی کی تصنیفات جلا دینی چاہیں۔“  
ان تینوں سلسلہ ہائے تفسیر کے بارے میں یہ کہنا کہ فلاں بالکل غلط ہے یا فلاں بالکل صحیح ایک عبشت خال  
ہے۔ ہر سلسلہ میں علم و نظر، فکر و دانش، صرفت و فراست اور حقائق و نکات کی جلوہ طرز ایاں موجود ہیں لیکن ما虎ی  
سلسلہ دعوت قرآن سے اس درجہ قریب ہے کہ قرآن فہمی کے دروازے خود بخود کھلتے چلے جاتے ہیں اور  
ہم عقل کے جملوں سے ایک سلسلہ قرآن کی حکمت پا جاتے ہیں۔ قرآن عقل کی نہیں حکمت کی دعوت ہے  
اور حکمت ہی وہ سچائی ہے جو تعین ذات، حفظ نفس اور صرفت خودی کا سروسامان نخشی ہے۔

مولانا ابوالكلام آزاد کار جمیں انقرآن ما虎ی سلسلے ہی کی تفسیر ہے۔ انہوں نے جلد اول کے دیباچہ  
میں امام داری کی تفسیر کیہر پر تقدیمی اشارہ کر کے متكلمین سے بزرگی کا اظہار کیا۔ ہر چند انہوں نے اشاری تفسیر کا  
تذکرہ نہیں لیا بلکہ ان کی اپنی تفسیر کے بحق بطاقتہ و اشارات اشاری تفسیر کا حصہ نہ تھا ہیں یوں نظر آتا ہے کہ ان  
کے زدیک تصویت کوئی علیحدہ منہب نہ تھا اور نہ ان کے باں صوفیا، میں سے کوئی شخصیت معاشرہ کی اجتماعی  
سیرت کے لیے آئیہ مل ہتی۔ انہوں نے طریقت کے عمومی مسئلتوں سے کبھی اختناہ نہیں کیا۔ ممکن ہے ان  
کے زدیک مجدد الفٹ ثانیؑ کی ذات محسن اس لیے مرجع تقدیم نہ ہو کہ وہ تقدیمی سلسلے کے امام تھے۔  
ہو سکتا ہے امام ربانیؑ کا وجود ان کے زدیک اس لیے مرجع ارادت نہ ہو کہ انہوں نے معاشرہ کے عواد من پر  
تفسید کی اور کلمۃ الحق کی پاداش میں گواہیار کے قلصہ میں قید ہے۔ ابوالكلام کے ڈہنی محسین میں ابن علی اور  
سفیان ثوری کی بہبیت احمد بن حنبل اور ابن شہر کو قیمت حاصل ہے اور اس کے دجوہ واضح ہیں۔

مولانا فرنستے ہیں :

صدر اول کا دورا بھی ختم نہیں ہوا تھا کہ روم و ایران کے تدن کی ہوا میں چلنے لگیں اور  
پھر یونانی علوم کے تراجم نے علوم و فنون و فنیعہ کا دور شروع کر دیا۔ نتھجہ یہ تکالکہ جوں ہوں  
و ضعیت کا ذوق برداشت کیا قرآن کے فطی اسلوبوں سے طبیعتیں ناکشناہوتی لگیں۔ رذہ  
رفتہ ایک وقت آگیا کہ قرآن کی ہربات و ضعی اور صناعی طریقوں کے سانچوں میں ڈھالے  
جانے لگی۔ چونکہ ان سانچوں میں وہ ڈھل نہیں سکتی تھی اس ملیے طرح طرح کے الجھاؤ  
پیدا ہونے لگے اور پھر جس قدر کوششیں سمجھانے کی کی گئیں الجھاؤ اور زیادہ بڑھتے

ذکرہ میں لکھتے ہیں :

”قرآن کی حقیقت سے آشنا ہونے کے لیے بیضاوی و بخوبی کی ورق اگر دانی نہیں بلکہ دل  
بورومند لئے الہام اور جبریل عشق کے فیضان کی ضرورت ہے“

دل در دمند کا الہام اور جبریل عشق کا فیضان اس کے سوا کچھ نہیں کہ تم قرآن کو نظر و فکر کی اس زبان میں  
سمجھیں جو احادیث نبوی، اہم اصحاب اور اقوال تابعین کے سانچے میں متعلق ہے اور قرآن ہی کے الفاظ و مطالب  
کی زبان ہے۔

ستید سلمان ندویؒ نے ترجیح القرآن کے اس امتیاز و خصوصیت کو محفوظ رکھتے ہوئے تبصرہ میں  
لکھا ہے کہ :

۱ - اس میں کوئی شیہ نہیں ہے کہ نوجوان مسلمانوں میں قرآن پاک کا ذوق مولانا ابوالکلام از  
البلال ”وابلغ“ نے پیدا کیا اور جس اسلوب بلاغت کا اقبال انشا پردازی اور زور تحریر کے  
ساتھ انہوں نے انگریزی خوان نوجوانوں کے ساتھ قرآن پاک کی برآمدت کو پیش کیا اس  
نے ان کے لیے ایمان و یقین کے ختنے ختنے دروازے کھوٹ دیئے۔ اور ان کے دلوں  
میں قرآن پاک کے معانی و مطابق کی بلندی اور رحمت کو پوری طرح نمایاں کر دیا۔

۲ - علماء روایت پسند ہوئے تو اسرائیلیات کے شکار ہوئے اور علماء عقلیت پسند ہوئے تو  
یونانیوں کے تہذیبات کے اسیروپائیہ۔ تمام علمائے اسلام میں علامہ ابن تیمیہؓ اور عافظ ابن قرۃؓ<sup>ؓ</sup>  
ہی دو بزرگ ہیں جو ایک طرف روایات کے ناقہ و مبصر ہیں تو دوسری طرف یونانی طفیلیات  
کے نقاد اور ان کے حق و باطل کے واقف کارہیں ان کے دل ان سب سے مادری حکمت مجھی  
کے ذوق پیشہ اور ان کے سینے معارف ہنگوی کے گنجینہ ہیں۔ ان کی تفسیر قائمۃ حکمت و  
مصلحت اور حقیقت و مغزی پرشتمی ہوتی ہے۔ وہ حکمت نہیں جو یونان کے صنم کردہ سے  
اچھی ہو بلکہ وہ جو حجاز کی نہر کوڑ سے بہر کرنگی ہو راجو حضرت انسانی کے رہانی چشمیوں سے اُلیٰ ہو۔

۳ - حصہ ترجیح القرآن کی یاد میرہ دری داد کے قابل ہے کہ انہوں نے وقت کی روچ کو پھیلانا  
اور اس فتنہ فرنگ کے ہمہ میں اس طرز دوافش کی پیروی کی جس کو ابن تیمیہؓ اور ابن قیمؓ نے  
فتنه تamar میں پسند کیا تھا۔ جس طرح انہوں نے اس عہد کے مسلمانوں کی تباہی کا راز فلسفہ یونان

کی دماغی پریوی کو فراز دیا اسی طرح اس عہد کے مسلمانوں کی بربادی کا سبب ترجمان القرآن کے مصنفوں نے فلسفہ یونان و فنگ کی ذہنی علمی کو فراز دیا اور شعاع ج بھی وہی تجویز کیا کہ کلام الہی کو رسول کی زبان و اصطلاح اور فطرت کے عقل و فلسفہ سے سمجھنا چاہیے۔

۴۔ ترجمان القرآن دو حصوں میں منقسم ہے۔ حدائق مصنفوں کی تفسیرالبيان میں سے سورہ فاتحہ کی تفسیر ہے اور حسدوم سورہ فاتحہ سے لے کر انعام تک کا تفسیری ترجمہ ہے۔ مصنفوں کی قید درج اور نکد پڑھی کا اصل یوں لکھا ہے لہا صدر ہے۔ یہ درحقیقت نعمت کتاب ہے۔ اس میں سورہ فاتحہ کے ایک ایک نقطی ایسی دلنشیں تشریح اور بصیرت افزائی تفسیر ہے کہ اس سورہ کے ام الکتاب و اصل قرآن، ہونے کا مسئلہ شاید معلوم ہوتے لگتا ہے اور اسلام کے نام جہالت سائل اور اصول دین پر ایک تبصرہ ہو جاتا ہے۔ تخصیص القرآن پاک کے طرز استلال خالق کائنات کی ربوبیت و رحمت کے اثمار وسائل اتنی تفصیل سے لکھے ہیں کہ مصنفوں کی وسعت علم و نظر کی داد بے انہیار دینی پڑتی ہے۔ امام غزالی نے الحکمتی مخلوقات اللہ تعالیٰ میں اور ابن قرہ نے مفارج دارالسعادة میں اس بحث پر یوں کچھ لکھا ہے اس سے زیادہ تر جوابیط اور مقتضیات زمانی مطابقت سے ترجمان القرآن میں بحث آگئی ہے، چنانچہ تو یہ اور دلائل تو یہ زر تخلیق یا الحکم الہی اور الدین کی مصنفوں نے جو قرآنی تشریحیں کی ہیں وہ اگر ایک طرف نکسہ پرور ہیں تو دوسرا یہ طرف ایمان پرور ہیں۔

۵۔ ترجمان القرآن وقت کی اہم چیز ہے۔ ضرورت ہے اس کو گھر گھر پھیلایا جائے اور زبانوں کو اس کے مطابع کی تغذیب دی جائے۔

سید صاحب نے اس سے پہلے یوں سخنांکی کے زیر عنوان مولانا کی راضیجی میں نظر پندی کا نزد کر کر نئے

ہوئے لکھا تھا کہ،

”ریاضی ایک اسلامی عالم ہے جو اس تھیں دہان ایک خوارشید سے درود حرم سب میں اجلا ہو گیا۔ مولانا نے نظر بندی کا یہ زمانہ جس عزم و استغلال، استغافا اور وقت ایمان کے ساتھ برکیاہد المسلط کی یاد کوتا زہ کرتا ہے۔“

اسی مفہوم کے آخر میں سید صاحب رنمطراز ہیں کہ ان سطروں کو تکھیتے وقت مجھ کو یہ دھوکا ہو رہا ہے۔

کیکا میں فردابن تیمیر اور ابن قیم یا شمس الدار مرضی اور اسیہ بن عبید العزیز انہی کے حالات توہین کو رہا ہوں۔

سبعاد علی الفصاری نے لکھا:

۱۔ مولانا ابوالعلام آزاد کاد ملغ اور سعیات میں سے یہے جو کارکنان قضا و قدر کی حیرت انگریز کر شہزادیوں کو نایاں کرتے رہتے ہیں۔

۲۔ ہندوستان میں مذہب و سیاست کے اعبار سے جامعیت کبھی اس سطوت و جروت سے نمایاں نہیں ہوئی جو مولانا ابوالعلام کی مجرم نما شخصیت میں ڈھلی ہوئی نظر آئی ہے۔

۳۔ مولانا آزاد نے مسلمانوں کے روشن خیال طبقہ کو داپنے اعجاز نگارش سے، بتایا کہ قرآن پاک میں غسل و غبادت کے علاوہ کائنات کے حقائق بھی پوشیدہ ہیں وہ محض تنبیہ و تہذیب اور گفر و تغیر نہیں راصلاً مفترحات ہیں کہ انسان کو زندگی پر کرنے کے یہے ان را ہوں سے گزر کے کائنات کے حقائق کا ادا کر ہوتا اور اپنے خالی کو پہچان کر ان اس اسات پر کمیل ذات ہوتی ہے، مولانا آزاد قرآن کے کامیشو تو مسلمان بیہودت ہو گئے (کہ تیرہ سورس پہلے کے اس صحفہ میں ہر زمانہ کے لیے دعوت و مذکرہ اور شد و بدایت کی روشنی موجود ہے)

**ترجمہ کی خصوصیات**

(۱) ترجمان القرآن دو جلدیوں میں ہے۔ جلد اول کے ۵۰۵ صفحات جلد دوم کے اسی سائز پر ۴۵۵ صفحات، مکمل ۹۰۹ صفحات ہیں جوہر فائیجو کو مرتب سفت نظر جان کر کی، ایک پاسانی پیش روان نے اسکے شائع کیا۔ لیکن وہ ہندوستانی ایڈیشن کی نقل ہے اور نقل میں کتابت کی یہ شمار غلطیوں میں۔ ہندوستانی ایڈیشن ساہیۃ اکیڈمی نبی دصلی نے اردو ٹائپ میں ڈاکٹر ذاکر حسین مردم دھرم دھرمیہ بند، اور پروفیسر محمد اجبل خان دیکٹری مولانا آزاد آؤ کی زیر نگرانی چھاپا۔ اس کے ۵۵۳ صفحات ہیں اور سائز ۱۷۲x۲۲ cm۔ ڈاکٹر ذاکر حسین نے میں صفحوں کا پیش لفظ لکھا ہے۔ پروفیسر محمد اجبل خان کا نام ترتیب و مقدار کے ذریعتوں درج ہے۔ لیکن اس میں مقدمہ قسم کی کوئی چیز نہیں۔ لیکن ترتیب سے مراد بعض چیزوں جو اس میں چھوٹ گئی تھیں ان کا اندرجہ ہے۔ مثلاً کتابت کی صحیح، طباعت کی اصلاح، آیات کے نمبر، مباحث میں مندرجہ آیات کے اعواز، نمبروں کی جاپنخ، بعض آیات کا چھوٹا ہوا ترجمہ، احادیث نبی عربی اشعار، مقوے اور باہمیل کے واؤں کی دُستی میورپی مصنفوں اور ان کی تصنیفات کا رومن ہرودت

میں نام، املائی صحبت اور عبارت کے روز و اوقات وغیرہ تو یہ کام پر و فیر محدث اجمل خان نے تھا انجام نہیں دیا۔ ڈاکٹر عبدالحید خان صاحب اور جامع علمائیہ حیدر آباد کی کے استاد عربی مولوی احمد حسن خان بھی ان کے مذکار رہے ہیں۔ پر و فیر محدث اجمل نے تفسیر فاتحہ کے آخر میں دو صفحے کا استدراک لکھا پھر تین صفحے اور ڈایرکٹ میں مقدمہ البيان کے بارہوں باب کی سورہ فاتحہ سے متعلق روایاتیں کی ہے۔

(۲) مولانا سے پہلے قرآن پاک کے ترجمہ عربی آیات کے الفاظ کا تحفظی ترجیح تھے۔ یعنی جس ترتیب سے سورہ کے الفاظ تھے۔ اسی ترتیب سے الفاظ کے یعنی ان کا ترتیب تھا۔ ان ترجموں میں الفاظ کے بغیر مصنفوں کا التراجم کیا جاتا تھا اس طرح نہ تو کلام پاک کا زور پیدا ہوتا اور نہ وہ دلنشیں انگریزی جو قرآن پاک کی دعوت کا سحر ہے۔ مولانا نے اس روشن کو یہ قلم موقوفہ کر دیا۔ وہ اردو زبان کے پہلے مترجم و مفسر ہیں جنہوں نے قرآن کا ترجمہ قرآن ہی کے الفاظ میں اس شکوہ سے کیا کہ دائغ کا وہ شعر اس عنی ہو گیا۔  
احمد پاک کی خاطر یعنی حسد اک منظور

درستہ قرآن بھی آنہ بزبان اردو

سچاحد علی الفصاری نے کہا تھا کہ قرآن نازل نہ ہو چکا ہوتا تو مولانا ابوالکلام کی نظر میں کے یہے منتخب کی جاتی یا اقبال کی نظرم۔ یہ سیمان مددی نے تصریح کرتے ہوئے کہا تھا کہ ترجیح صحیح، دلنشیں، مولوی اور باوقار ہے۔ پر و فیر رشید احمد صدیقی رقمطرانہ سختے کہ مولانا ابوالکلام الفاظ کو بیوت و اوپیت کا جامہ پہنا دیتے ہیں۔ عز عذر کہ مولانا نے اپنے ترجیح اور تفسیر میں قرآن کا بھی اختیار کیا اور عربی آیات کو اردو آیات بنایا۔ اس سے پہلے یہ سحر اور کسی ترجیح و تفسیر میں نہیں۔ اس ترجیح کی ایک اور تصور صیت ہے کہ اس کی زبان کسی علاقتے یا خطکی زبان نہیں۔ جیسا کہ ڈپٹی نزیر احمد نے دھلی کی لکھائی زبان کا رنگ جماں چاہیا سر تیر جوانہ دو کو عوامی زبان بنانے میں اس کا علی جماعت امداد رہے تھے۔ مولانا نے اپنی تفسیر اور ترجیح میں مسلمانوں کے ذہنی ہوکات کو ملحوظ رکھتے ہوئے قرآن ہی کی زبان استعمال کی ہے جس سے قرآن کی کشش قائم رہتی اور قاری محسوس کرتا ہے کہ وہ اردو میں قرأت کر رہا ہے۔ امام ابوحنیفہ نے ٹھیکوں کے استفار پر کہا تھا کہ وہ عربی جانتے کے باعث فارسی میں ناز پڑھ سکتے ہیں۔ مولانا کے ترجیح سے قرآن کی دعوت کا تاثر اہل اردو پر سحر کرتا اور عربی آہنگ قائم رہتا ہے۔ جو لوگ عربی نہیں جانتے وہ خود کو عربی فضائیں محسوس کرتے ہیں۔

(۳) مولانا کے ترجیح و تفسیر نے ہندوستان کے غیر مسلموں میں بھی قرآن پڑھنے کی ترغیب پیدا کی۔ اس

سے پہلے وہ قرآن کو نہ پڑھتے اور نہ اس پر غور کرتے سمجھاتے تاکہ دکاپنڈت یا گیانی مناظر سے یا مجاہد لئے کے لیے قرآن پڑھتے تھے۔ مولانا کے تفسیر و ترجمہ کی ہمہ گیری نے تعلیم یافتہ ہندوؤں، سکھوں اور علیائیوں میں اس کے مطابق کا ذوق پیدا کیا جس سے ان کی نئی نسلوں اور بعض پرانے لوگوں میں اسلام آشنا کی راہیں کھلیں اور وہ اسلام کے بارے میں جن بدگانیوں کا شکار تھے وہ رفع ہو گئیں الان لوگوں کے جو مسلمانوں سے سیاسی اور معاشری طور پر برگشتہ یاد ہوتا تھا۔ ذاکر ذاکر حسین نے پیش نظر میں لکھا ہے کہ ”مولانا کے ترجمان القرآن سے پہلے اردو میں کوئی ترجیح اسلامیں نہیں تھا۔ جو مسلمانوں کے علاوہ غیر مسلموں کے دلوں کو بھی کچھ سمجھنے کے لیے“

اس لحاظ سے مولانا کا زیر جراحت اور سورہ فاتحہ کی تفسیر بجا سے خود اس دعوت کا اخیار ہے جو غیر مسلموں پر مسلمانوں کے سیاسی طرز عمل سے بندھ گئی اور سلطنت مغلیہ کے زوال کے بعد اسلام میں ناسلوں کے لیے کوئی سی کشش نہ ہی بکد اٹھا تفسیر پیدا ہو گیا۔ راقم سے قید و بند کے طبیل زمانہ میں بعض تعلیم یافتہ ہندوؤں و دوستوں نے خود بیان کیا کہ وہ ترجمان القرآن کی معروف نہ صرف اسلامی اعتبار سے مسلمان ”بیو گئے بکد اسلام کی اصل تعلیم سے بھی آگاہ ہوئے کہ وہ ان تسبیات سے یکسر محنت سے جو پڑھ توں نے ان میں پیدا کئے اور وہ اسلام کو جزو غصب کا یک مذہب سمجھتے تھے۔ کافگر سیوں، سو شلسٹوں اور کیونٹوں میں اکثر مقرر ترجمان القرآن کو سماخور کھتے تو اس کے مطابق سے ان میں اردو و خطابت کا شکوہ پیدا ہوتا اور وہ قادرت بیان سے مالا مال ہوتے ہیں۔

ڈاکٹر ذاکر حسین لکھتے ہیں کہ ”مولانا کی زبان اور ان کے بیان میں غصب کی وہ دلکشی ہے جس نے ان کے ترجیحے اور تفسیری اشارات میں اردو و ادب کے ایک شاہکار کی شان پیدا کر دی ہے۔“

(۷) ذاکر صاحب کے الفاظ ہی میں مولانا روح تفسیر کے حرم ہیں اور کلام ابنی کے مطالب کو اس حکیمانہ انداز میں سمجھاتے ہیں جس سے نئے زمانہ کے تنقیدی ذہن کو بھی تکین ہو جاتی ہے۔ سورہ فاتحہ کی تفسیر میں مخالفت کے لیے مولانا نے نئے زمانہ کے اس ذہن کو ہر طور خاص ملحوظ رکھا اور اکثر دوسرے وقت کے بعض سوالوں کا جواب آگایا ہے فی الجملہ تمام الجہاد رفع ہوتے ہیں جو اس دوسری حصی اور علی تحریکوں نے پیدا کئے ہیں۔

(۸) مولانا جلد اول کے آغاز میں حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ، کا یہ قول نقل کیا ہے۔

إِنِّي سَمَاءُ تَظْلِمَنِي وَإِنِّي أَوْصُنَ قَلْسَنَ إِذَا أَتَلَتَ فِي كِتَابِ اللَّهِ مَا لَا أَعْلَمُ۔

درجہ کو ناسخان مجھ پر سایہ کرے گا اور کونسی زمین مجھے اٹھائے گی اگر میں اللہ کی کتاب سے متعلق کوئی ایسی بات کہوں جس کا مجھے صحیح علم نہیں۔

مولانا نے ترجید و تفسیر میں حضرت ابو بکر صدیقؓ کے اس قول کو بجاں دنام ملحوظ رکھا اور شیخ ٹیک دہی مطالب بیان کئے ہیں جن سے اس زمانہ کی بیت تشنگیاں سیراب ہو سکتی ہیں اور جن کی غایت ہی کلام الہی ہے۔ ترجمان القرآن کی سب سے بڑی خوبی یہ ہے کہ مولانا نے اسرائیلیات اور عقلیات دونوں کو ترک کیا اور کلام الہی کی غایبات پر تفسیر و ترجیح کی نیز اٹھائی ہے خالب ایسی چیز مولانا کو دوسرا سے مفسرین سے ممتاز کرتی ہے۔ کتنی ایک روایتی علماء اس پر چیز بھی ہو سکتی ہے کہ بعض صحیح، خیال علا، حکم و نظر کے معاملوں میں لکھ کر خیرتھے ان کے لیے بھی مولانا کا یہ طرز استدلال اور اسلوب بیان متفقہ ہے۔ مولانا کے اس اجتیاد پر ان عمار نے بھی انگشت نانی کی جو ایک زمانہ میں مولانا کو امام الہند تسلیم کرتے تھے۔ چونکہ اپنی رہنمائی ویتنی تعلیم کے باعث وہ درس و افہام کی سند پر فوکش ساختے۔ لہذا کوئی نئی آواز جو وقت کے اُجھاؤ دور کرتی ہو ائمہ اس لیے قبول نہ تھی کہ اس کا ذکر قدماء کے ہاں نہیں۔ اسی زمانہ میں ”معارف“ اعظم گڑھ میں بھی اس بحث کے بعض پہلوائے سمجھے اور معارف بھی کے اہل قلم نے اس کا جواب دیا تھا۔

مولانا محمد ابراہیم سیاکوئی علامے الجھریث میں ایک تاجر بنگ سمجھے۔ انہوں نے ”واضع اہیان“ میں مولانا کو بذوق تتفقید بنایا اور جو کچھ لکھا اس کا نگ مناظرات سختا۔ مولانا علام رسول میرا یڈیرا انقلاب نے مولانا ابوالکلام کو مطلع کیا اور وہ اعتراضات بھی کھو دیئے جو مولانا ابراء اسم نے ترجمان القرآن کی جلد اول پر فرمائے سمجھے۔ مولانا نے میرا صاحب کو ان اعتراضات کا جواب لکھا دا جذری ۱۹۴۶ء، لیکن خط کے آخر میں تحریر کیا کہ برادر عنایت بھی کتاب دیجیئے میرا زادی کھانا ہی بہتر ہے۔ ۱۹۴۸ء میں نے جن تین باروں کا عہد کیا۔ ان میں سے ایک یہ ہے کہ کسی شخص کو جو مناظرات طریقہ پریرے خلاف کچھ کہے گا تو جواب دون کا نہ اس کی شکایت سے اپنے نفس کو اکودھ ہونے دوں گا۔

اعزازی یہ تھا کہ سوہہ فاتحہ کے بعض مطالب سے دل میں خیال پیدا ہوتا ہے کہ ایمان بالرسل مزروعی

نہیں اور اسلام کا نظام عبادت ہنگامی ہے۔  
مہر صاحب لکھتے ہیں کہ مولانا کا جواب آیا تو اپنے فہم کی نارسائی اور علم کی بے مانگی پر نداشت ہوئی۔  
مولانا نے لکھا کہ :

”جس طرح اصلی دین کی دعوت کامل ہو چکی اور وہ تمام پہلی دعوتوں کا جامع اور مشترک خلاصہ  
بیٹھیک اسی طرح شرع و منہاج کا معاملہ بھی کامل ہو چکا ہے اور وہ تمام شرائع کے مقاصد  
و عنصر پر جامع و معاوی ہے۔ البتہ یہ ظاہر ہے کہ اس بحث کا محل تفسیر سورہ فاتحہ یا سورہ بقرہ  
نہیں، سورہ احزاب ہے۔ یعنی ایسا سمجھنا صحیح نہ ہو کہ تفسیر سورہ فاتحہ میں رمضان کے  
روزوں کی فرضیت کا بیان نہیں اس لیے مصنف کے زدیک روزہ ہی فرض نہیں بحث  
نے سورہ فاتحہ کی تفسیر ایک خاص اسلوب پر لکھی چاہی ہے۔ عقائد و فقہ کتاب تکمیل کا  
دوخونی نہیں کیا ہے۔ سورہ فاتحہ کے بعد ایک سورتیں اور بھی معاصر و مطابق  
کے ہیں۔“

مولانا نے سورہ فاتحہ کی تفسیر کو اس کی اصل غایت وجود باری تعالیٰ کے اثبات میں پہنچایا ہے۔  
اس کی حیثیت فی زمانہ کو اسخاود و زندقة علیٰ تحریکوں کی شکل میں پھیل گئے ہیں، ایک دلیلے شکر کی ہے جو ضما  
کی رسمی کا اور اک پیداگر ترا اور اس کے قصور رحمت در بوبیت کو انسانی ذہن میں جمادیتا ہے۔  
(۴) قرآن کی ابدی خوبیوں میں سے ایک خوبی یہ بھی ہے کہ وہ پر زمانہ کے مطابق ہونا ہے۔ اس نے  
کائنات کی تکوین سے لے کر اپنے زوال تک کے تمام مباحث کو سمیٹا ہی نہیں بلکہ جو کچھ علم و فکر اور فلسفہ و مائش  
کے باخنوں انسان پر گزردہ رہا ہے اس کی مشکلوں کو حل کیا اور اس طرح رشد و پیدائیت کی آخری کتاب ہونے کا  
ثبوت بھی پہچایا ہے۔ مسلمان اتنا ہے کہ خدا، انسان اور کائنات کا باہمی رشتہ کیا ہے اور وہ کون سے  
اصول و مبادی ہیں جو ایمان کامل اور عمل صالح کے آب و رنگ سے ایک ایسے معاشرہ کی بنیاد اٹھاتے ہیں جو  
ٹھیک ٹھیک قائم ہو جائے تو انسانی فکر و عمل کے لیے کسی موڑ پر کوئی سی بھی نہیں رہتی۔ سورہ فاتحہ کے اکثر بحث  
کی اصل اہمیت نکالت پر ہے۔

(۷) سورہ فاتحہ کے مخاطب صرف مسلمان نہیں عام انسان بھی یہی وجہ ہے کہ مولانا نے تمام راہبوں سے ہٹ کر اس میں ان نام مباحثت پر قلم اٹھایا ہے جو فلسفہ و سائنس کی اس ماضی بیزار دنیا میں انسان کو در پیش ہیں۔ ہمارے وہ مفسرین جنہوں نے ان مباحثت کو نظر انداز کیا یا قرآن کی تفیریت سے الگ رکھا وہ نہیں

جان سکتے کہ ان مسائل و مباحثت کی فی زمانہ اہمیت کیا ہے؟

(۸) مولانا نے قرآن کی دعوت کو جس انداز، اسلوب اور پڑائی سے میں پیش کیا وہ بلاشبہ اس زمانہ کے خوارج کا علاج تھا، مولانا اس وقت دعوت قرآن سے کرنے لگے ہیں وقت مسلمانوں کا انتظام انتہا کو پہنچ چکا تھا۔ اور وہ مدد و سان میں سیاسی زوال اور سذجی بھی افلاس کی زندگی بمرکر رہے ہے تھے۔ مولانا کا اس زمانہ میں اولہا الہادل و ایجاد ع کے ذریعہ مناطب ہونا، ثانیاً ترجمان القرآن کی معروف ہم کلام ہونا ایک معجزہ ای اسلوب تھا جو سرت قرآن بھی کی زبان سے بیان ہو سکتا تھا۔

(۹) ترجمان القرآن، قرآن کے اصولی مباحثت کی از سر نو ترین مکمل علاوه اس کی مثالی زیان، اس کی بولی خصوصیات، اس کے اسلوب بیان، اس کے مقاصد و مہمات، اس کے طریق اسالا، اس کے قصص و امثال اور اس کے نزولی و مکاہست کی رو و واد کا مرقع ہے جس سے محلہ محاسن اجاگر ہو کر انسانی اذہان کو ابُوال دیتے ہیں۔

(۱۰) ترجمان القرآن کے طرز بیان کی خصوصیت کا اندازہ مولانا کے اس اعلان سے بھی ہوتا ہے کہ وہ اسے انگریزی اور فرانسیسی میں فوری طور پر منتقل کرنے کے ممکنی تھے۔ ان کے سامنے فارسی، ترکی اور پشتونیں ترجمہ کا منصوبہ بھی تھا، اس کے علاوہ چاہتے تھے کہ بنگالی، گجراتی، مریٹی، تامیل، تیلگو اور سندھی کے ترجمے ہو جائیں اور ہمہ میں رسم اخراج میں بھی اس کی اشاعت ہو۔ اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ مولانا نے تفسیر و ترجمہ مختص مسلمانوں کی صورت کے لیے نہیں کیا بلکہ ان کے پیش نظر مذاہب کے لوگ سختے۔ اور وہ انہیں بانا چاہتے تھے کہ قرآن کی دعوت کسی ایک نئت یا امت بھی کے لیے نہیں بلکہ ہر انسان اس کا مخاطب ہے۔

(۱۱) مولانا اصول ترجیح و تفیریت کے تحت فرماتے ہیں۔۔۔۔۔ ”هر عہد کا مصنفت اپنے عہد کی ذہنی آہی ہوا کی پیدا اور ہوتا ہے اور اس فاعدے سے صرف وہی دماغ مستثنی ہوتے ہیں جنہیں مجتہدانہ ذوق و نظر کی قدرتی بخشائش نے صفت عام سے الگ کر دیا ہو۔ چنانچہ ہم دیکھتے ہیں کہ اسلام کی ابتدائی صدیوں سے لے کر قرون آخرہ تک جس مقدار مفسر پیدا ہوئے ان کا طریق تفسیر ایک روایہ تنزل معيار فکر کی سلسہ زنجیر ہے۔ جس کی ہر ہیچلی کو ڈھی پہلی سے پہست تر اور ہر سابق لاقع سے بلند تر واقع ہوئی ہے۔ اس سلسلہ میں جس

قدر اور پر کی طرف بڑھتے جاتے ہیں حقیقت زیادہ واضح، زیادہ بلند اور اپنی قدرتی شکل میں نمایاں ہوتی جاتی ہے جس قدر نہیں اترتے آتے ہیں حالت بر عکس ہوتی جاتی ہے۔ یہ صورت حال فی الحیقت مسلمانوں کے عام دماغی تسلیل کا قدرتی نتیجہ تھی انہوں نے جب دیکھا کہ قرآن کی بلندیوں کا ساتھ نہیں دے سکتے تو کوشش کی کہ قرآن کو اس کی بلندیوں سے نیچے آتا رہیں کہ ان کی پستیوں کا ساتھ دے سکتے۔

مولانا نے تہجان میں قرآن کی حقیقی دعوت اور اس کی شکل و نوعیت سے وہ تمام پر دے اٹھاتے جو مختلف عہدوں اور مختلف گوشوں کے خارجی سورثات نے اس کے چہرے پر ڈال دیتے تھے۔ مولانا نے دین کے مسلمانی کسی مکتب کے فہم و عمل کی پروردی نہیں کی بلکہ دین کی دعوت و تعیلم کا صحیح صحیح ابلاغ و ایجاد کیا ہے۔

(۱۶) مولانا نے تغیری و ترجمہ دونوں میں وہی طریق خلاط اور طریق استدلال اختیار کیا ہے جو انہیاں کرام علیهم السلام کے طریق بدایت کا امتیاز رہا اور ان کے لیے بالگاہ ایزدی سے خاص ہو چکا تھا۔

(۱۷) مولانا فرماتے ہیں ”قرآن جب نازل ہوا تو اس کے مخاطبیوں کا پہلا گروہ ہی ایسا تعاکد مدن کے وضعي اور صنائی سانچوں میں ابھی اس کا دماغ نہیں ٹھلا تھا، فطرت کی سیدھی سادی فکری حالت پر قائم تھا۔ نتیجہ یہ تکالا کہ قرآن اپنی شکل و معنی میں جیسا کہ واقع ہوا تھا تھیک تھیک ویسا ہی اس کے دلوں میں اُتر گیا اور اس سے قرآن کے فہم و معرفت میں کسی طرح کی دشواری محسوس نہیں ہوتی۔ صحابہ کرام پہلی مرتبہ قرآن کی کوئی آیت پا سورت سنتے تھے اور سنتے بھی اس کی حقیقت پا لیتے تھے۔ میکن صدر ادول کا دربار ابھی ختم نہیں ہوا اتحاد کروں و ایران کے مدن کی ہوا میں چلنے لگیں اور پھر یونانی علوم کے تراجم نے علوم و فنون و صنعتی کا دور پر شروع کر دیا۔ نتیجہ یہ تکالا کہ جوں جوں وضعيت کا ذوق بڑھتا گیا قرآن کے فطری اسلامیوں سے لمبیں ناؤشا ہوتی گیں، رفتہ رفتہ وہ وقت آگیا کہ قرآن کی ہربات وضعي اور صنائی طریقوں کے سانچوں میں ڈھالی جانے لگی۔ چونکہ ان سانچوں میں وہ ڈھل نہیں سکتی تھی اس لیے طرح طرح کے الجہاد پیدا ہونے لگے اور بھر جس قدر کوششیں سمجھائے کی کی گئیں الجہاد اور زیادہ بڑھتے گئے۔“

مولانا نے تہجان القرآن میں وضعیت کے اپنی سانچوں کو توڑا اور وہ تمام الجہاد ختم کئے جو اسرائیلیات و عقلیات کی بدولت عقیدہ میں کی تفسیر میں پیدا ہو چکے تھے اور جس کا تصنیفی شاہکار امام فخر الain رازی کی تفسیر کبیر ہے کہ اس کی بدولت شکوک و ایرادات کے دروازے اس طرح کھلے کہ ان کا بندہ ہونا مشکل ہو گیا۔ (۱۸) مولانا نے تہجان القرآن میں فلسفہ و مظائق کے بجائے تلقین و اذعان کا فطری طریقہ اختیار کیا اور

یہی وہ طریق ہے جسے ہر دماغ و جدالی طور پر پایتا اور ہر دل قدسی طور پر قبول کر دیتا ہے۔ مولانا کی تفسیر میں قرآن کے دلائل و براہین کی ساری خوبروتی و دلنشیں بدرجہ اتم موجود ہے۔

(۱۵) ترجمان القرآن کی بڑی خوبی یہ ہے کہ اس میں پوری امتیازات کے ساتھ ایک ایسا طریق بیان اختیار کیا گیا ہے کہ الفاظ کم سے کم اور مطالب زیادہ سے زیادہ سمجھنے ہوئے ہیں۔ کوئی چیز کم یہے تو وہ مطالب کا مچھلاو ہے، نفس مطالب میں کوئی سی کمی نہیں۔ بہ رفظ اور بر جملے پر جس قدر غور کیا جائے مطالب و باحث کے ششہ فقرے کھلتے چلتے جاتے ہیں۔

(۱۶) ترجمان القرآن کی جلد اول ۱۹۷۱ء میں شائع ہوئی پہر عربہ بعد قلو احمدؒ میں بزم اذیقہ اس پر نظر ان کی قو، فرمدی ۱۹۸۵ء کے تحریر شدہ دیباچہ میں بیان کیا کہ نظر ثانی کرتے وقت ہر دوسری تیسرا سطر میں کوئی دلکشی تبدیلی کی گئی ہے اور تشریحی ذرائع میں جا بجا اضافے کئے گئے ہیں۔ مولانا نے سورہ فاتحہ کی تفسیر میں بہت سے نکات کو مہینا ہے مثلاً کہ سورہ فاتحہ میں دین حق کے تمام مقاصد کا خلاصہ موجود ہے اور دین حق کا ماحصل ان چار باتوں پر مشتمل ہے۔

اول: خدا کی صفات کا صحیک صحیک تصور کیونکہ انسان کو خدا پرستی کی راہ میں جس قدر ٹھوکریں لگی ہیں وہ صفات ہی کے تصور میں بھی ہیں۔

دوم: قانون مجازات کا اعتقاد یعنی جس طرح دنیا میں ہر جزئی کا ایک خاص اور قدرتی تاثیر ہے اسی طرح انسانی اعمال کے بھی معنوی خواص دنیا ہیں۔ نیک عمل کا نتیجہ اچھائی اور بُرے کا بُرائی۔

سوم: معاد کا نیشن یعنی انسان کی نسل اسی دنیا میں ختم ہیں ہو جاتی اس کے بعد بھی ذمہ گی ہے اور جہذا کا معاملہ پیش کرنے والا ہے۔

چہارم: فلاح و سعادت کی راہ اور اس کی پہچان۔ عرض سورہ فاتحہ کے سات بول دست اہمیتیں جنہیں اُم القرآن، الکافیۃ، الکنز اور اساس القرآن بھی کہا گیا ہے۔ اپنے خالق سے متعلق انسان کی ابدی جسم و اس سارے سفر کی آخری منزل کا نگہ میل ہیں۔ کہ انسان اس کے سوا ذہن اپنے رب کا تصور کر سکتا ہے اور خدا کا تصور اس کے بغیر فائم ہوتا ہے۔ اکثر قوموں اور ملکوں نے اللہ کے تصور کو اپنے حصار میں بند کر لیا اور خدا کو اپنا ہی رب کر دانا تھا۔ لیکن اسلام نے خدا کے رب العالمین ہونے کی ہمدرگر صد اکا اعلان کیا۔ اب تک لوگوں میں خدا کا تصور خوف را دشست کا تصور تھا۔ اسلام نے رحمت و عدالت کا تصور پیش کیا۔ مولانا نے اس بحث میں

ایسے ایسے نکتے بیان کئے اور ایسی ایسی عبارتیں لکھی ہیں کہ علم و نظر میں تفصیل والہا ناب کے دفتر مدون کئے جائیں گے۔

(۱۷) مولانا نے سورہ فاتحہ کو اُم القرآن کی حیثیت سے تفسیر و بیان کا موضوع بنایا اور ایک عالمی مشورہ کے طور پر پیش کیا ہے، ساری تفسیر ان لوگوں کی جستجو اور احتضان کا جواب ہے جو اپنے رب کی تلاش میں عقل و ذکر کے صراوں اور بیانوں میں گھوستے ہیں اور اس کی حقیقت جانتے ہیں کبھی سفر و منزل سے دُور ہو جاتے اور کبھی گزہی و خلافت میں گھوستے ہیں۔

(۱۸) مولانا نے وحدت ادیان کا جعل تصویر پیش کیا اور اس بایہ میں جو نکات بیان کئے، پھر اس پر جو گفتگو کی اس کے متعلق دقت کے سیاسی فہلوں نے مولانا کے خلاف ایک طوفان گھڑا کر دیا کہ وہ وحدت ادیان کے داعی ہیں، اور اس طرح اسلام ان کی نادک افکنی سے مجبور ہوتا ہے۔

الدین اور الشرع کے ذریعتوں مولانا نے جو کچھ لکھا اس میں دعوت اسلام کے مخالفوں کی سرکشی بیان کی ہے کہ وہ اس لیے دعوت اسلام کے خلاف نہ تھے کہ وہ ان کے مذہب کو جھٹکانا کیوں ہے، وہ اس لیے خلاف نہ تھے کہ جھٹکانا کیوں نہیں ہے۔

مولانا نے احمدناصر الدین الطوسی کے مطالبہ میں جایت کی تشریفات کرتے ہوئے لکھا ہے کہ سب ادیان ایس کا سر پیشہ تھے لیکن ان کے پریروؤں نے دین کی وحدت بخلافی اور شرعاً کے اختلاف کو بنانے کا زمانہ بنا لیا گوا اخلاق اخلاق دین میں نہ تھا شرعاً دین میں ہوا اور یہی پہلے مذاہب کی مگر ابھی کا باعث ہو گیا سچائی اصل اس بکے پاس بھی عملاً سب نے کھودی قرآن کی زبان میں یہ تسلیع و تحذیب ہے اس کا مطلب ہے الگ الگ جھٹکے بنایا اور گروہ پرستی کی آلاتوں میں گھو جانا۔ اس کا نیجہ وحدت انسانی کا ضیار اور گردہ بندی کا ظہور تھا۔ جس نے انسانوں کو خلافت اور تماضم فیقات میں تقسیم کر دیا۔

مولانا کے قلم سے سمجھتے و نظر کا یہ بھیسا اور اس غرض سے تھا کہ لوگوں نے اپنے مذاہب کی سچائیوں کو جس طرح گم کیا وہ اس کی نشاندھی کریں اور بتائیں کہ مگر ابیان تمہارے دین اور داعی کی نہ تھیں مگر ابیان تمہاری اپنی تھیں کہ تم نے اپنے ادیان کی سچائی کھودی ہے۔ مولانا یہ سب دعوت و حکمت کے طریق سے بیان نہ کرتے تو فی زمانہ قرآن کی دعوت دینا مسئلکل تھا۔ قرآن کی دعوت پیغمبر اسلام کی اپنی دعوت نہ تھی۔ اور نہ ان کے اپنے موالع ظاہر تھے۔ خدا کا کلام جو انہیں وحی کی معرفت مدادہ ایک پتھے رسول کی حیثیت سے پیش کر دیتے تھے۔ جب سمجھی دین خدا کے تھے اور پیغمبر اسلام سے پہلے خدا کے رسولوں کی معرفت قوموں کی راہنمائی کا ضابط

سچنے تو یہ خیال کر ان ادیان کا ذکر ہی نہ ہو اور دعوتِ الہی میں انسانی وحدت کی جو رفیق و تلقین ہے وہ سرے سے بیان ہی نہ ہو ایک ذہنی گمراہی ہے۔

مولانا نے سورہ فاتحہ کی تفسیر میں عالمگیر انسانی معاشرے کی مختصر روح پر قرآن کی رحمتیقت اٹھا کر کہے کہ وہ مختلف مذاہب کے پیروؤں کو ان کے دین کی طرف جانا اور کہتا ہے کہ اپنی گم شدہ سچائیوں کی طرف لوٹ جاؤ کہ اب اس سچائی کا نام قرآن مجید ہے۔ قرآن کی اس دعوت کا باب یہ تھا کہ جو لوگ اپنے ادیان سے مخوت ہو چکے سچے اپنے معرفت دین کی حقیقتوں کے خواص ہوں گے تو ان پر رشد و پداشت کا دروازہ مکھلے کا اور دہ بیداہتہ دین الحق کی فایعت پر آمادہ ہوں گے تم اس ادمی کو اصلی راستہ پر یونکر جلا کتے ہیں جو جانا چاہتا ہے مشرق اقصیٰ کو لیکن جارہا ہے غرب اقصیٰ کو۔ لازماً ایسا شخص بت ہی مشرق اقصیٰ تک پہنچنے کا جب اس کی سمت اختیار کرے گا یوں سمجھو کہ اسلام سے پہلے جو ادیان تھے وہ ایک ابتدائی نصاب تھا جو قرآن حکم سے مطہری ہو کر مکمل ہوا۔ جب تک اس کے علم سے محروم ہو گے دین الحق نہ پاسکو گے اور زندگی جان سکو گے کہ تم ابتدائی کتاب سے آخری کتاب تک کیونکر پہنچے۔ قرآن حدائقِ تعلیم کی آخری کتاب ہے۔ مولانا نے مذاہب کے گراہوں کو وحدت ادیان کی معرفت دین الحق کی طرف پایا ہے اور یہ ایک ایسا طریق خطاب یا طریق استدلال ہے کہ پیغمروں کی دعوت اسی انداز بیان سے مکمل ہوتی ہے۔

(۱۹) سورہ فاتحہ کی تفسیر میں رب العالمین، الرحمن، الرحيم اور ماکہ لیوم الدین کے مطابق و معانی کا پھیلاو، مولانا کے علم کی گہرائی، فکر کی گیرائی اور نظر کی پہنائی کا سمجھ رائی اس سبب ہے مولانا نے اس من وغیری سے انہر چہار صفاتِ رباني کی تشریح کی ہے کہ انسان انکار کی وسعت اور استدلال کی بلا غفت میں اس طرح کھو جاتا ہے کہ اس کا دماغِ عقل کے آخری لنوار سے تک پہنچ کر دھی کی حقیقت سے نگاہ ہوتا اور جان لیتا ہے کہ قرآن پاک انسانی فلسفہ و کلام کی کتاب نہیں بلکہ الہیاتی رشد و پداشت کا صحیض ہے۔ جو انسان کو عقل کے مخصوص سے نجات دیتا اور حکمِ سکل راہ پر لاتا ہے۔ ”ربوبیت کیا ہے“ کے نزیر عنوان تقدیر، پداشت، وجدان، پہلیت، حواس، براہین، قرائیہ، دعوتِ تعلق، تخلیق بالحق، بریان، ربوبیت، وحی و رسالت اور وجود معاد کے اساسی مباحث فلک و نظر کی بہت سی گھنیاں حل کی ہیں۔ اللہ تعالیٰ اپنی مخلوق پر ربوبیت کے انعاماتِ مثلاً رنق، پانی، ہوا اور غیرہ کا ذکر کرتے ہیں تو اس سے نسل انسانی کے مشترک اسخاق کی نشانہ ہی ہوتی ہے۔ خالق سب کا ہے تو اس کے انعام بھی سب کے لیے ہیں۔ اس طرح جعلی تفہیم کا جوانہ باطل ہو جاتا ہے۔

دُب سب کا ہو لیکن رو بیت سب کے لئے نہ ہو کیونکہ ملکن ہے، اللہ کا رزق نسل انسانی کے لیے اس کا مشترکہ انعام ہے اس پر کسی جماعت کا قبضہ طبقاتی سماج کو پیدا کرتا ہے جو بلاشبہ تعلیماتِ ربیانی کی خلاف ورزی ہے۔ (۲۰) ہدایت کی بحث میں ایک دلچسپ خیال کئی فکری شکلوں کو حل کرتا ہے۔ جب ہر چیز کے لیے ہدایت ہے تو انسانوں کے لیے ہدایت کیوں نہیں؟ رسول منشائے ایزدی کے مظہر ہوتے ہیں اگر مادین کے نزدیک راہنماؤ فتنی ضرورتوں کی پیداوار ہیں تو رسالت و نبوت منشائے خداوندی کے تحت مخلوق کی ہدایت و ہدایت کا منصب ہے۔

(۲۱) الرحمن والرحیم کے مباحث اتنے جامع ہیں کہ ان کی وسعت، تنوع اور اعجاز نہ صرف قرآن کے طرزِ مناظبت کی شیکھیاں تصور یہیں بلکہ ان کا اسلوب بیان و لکشی اور دلنشی کی معراج پر ہے۔ ایک دوسری چیز جو ان میاداٹ سے اجھرتی ہے وہ مولانا کی بیان و زبان پر قدرت کا ملہ ہے۔ اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ اردو زبان کی جامعیت میں اظہار و بیان کی پری تو نامی کا فرمایا ہے اور وہ سحر کی تاثیر رکھتی ہے۔ زبان کا یہ حسن تاثیر کلام کا منتہی ہے۔ کسی مرحلے یا موڑ میں احساسِ تک نہیں ہوتا کہ فلاں چیز بیان نہیں ہو سکی۔ زبان نے عجز کے باعث استلال کو ادھورا چھوڑ دیا ہے۔ انسان پڑھتا اور جھوٹتا ہے کہ یہ اعماق ایزدی سے بہرہ مند ہو رہا ہے۔ اور احسان کی منزل میں ہے۔

(۲۲) مولانا نے عیسایوں کے لیے "انجیل اور قرآن" کے ذیر عنوان ایک ایسی راہ کھولی ہے جو قرآن سے متعلق ان کی گراہیوں کا اذالہ کرتی ہے۔ اس بحث میں دعویٰ مسیح کا خلاصہ بیان کرتے ہوئے یا بیبل کے معتقدوں اور نکتہ چیزوں کی مٹھوکروں کو واضح کیا اور بتایا ہے کہ حضرت مسیح کی تعلیم کو فطرت انسان کے خلاف سمجھنا بھی تفریق بین الرسل ہے۔

(۲۳) مالکِ یوم الدین کی بحث میں دین کے لفظ کی پوری سرگزشت لکھ دی ہے اور اس کی نسبت سے جزا کی حقیقت پر ایسی روشنی ڈالی ہے کہ مجازات عملی کا پورا لفظ و افعن ہو جاتا اور ہر چیز صاف ہو جاتی ہے۔ مادیت کی طرح معنویات کے بھی خواص و نتائج ہیں مثلاً رو بیت پروردش کرتی ہے۔ رحمت افادہ و فیضان کا سرچشمہ ہے اور عدالت سے بناؤ اور غربی ظہور میں آتی اور نقصان و فساد کا اذالہ ہوتا ہے۔

اسی بحث میں ظلم، طغیان، اسراف، تہذیر، فساد اور اعتداء و عدوان کے معنی بیان کئے ہیں کہ معاشرہِ این عوادعن کے وجود و ظہور ہی سے خراب ہوتا ہے۔

وہی صفات الہی کے تصور سے متعلق مولانا نے غور فکر اور بحث و علم کی جو دادیاں قطع کی ہیں اور زمانہ حال کی تحقیقات پر نقد و نظر کی جو عمارتِ اخلاقی ہے پھر جس عنی سے مختلف اقوام و ممالک کے تصور الہیات کا احاطہ کیا ہے اور ان تمام مباحث کو سمیٹ کر قرآن کے تصورِ الہ کی تشریحات و تصریحات کی میں غالباً دنیا کے کسی ادب میں ایسی سیر حاصل بحث نہیں۔ اس پورے مسئلہ کے تکمیلی عناصر کی تحلیل کرتے ہوئے مولانا نے ارتقائی تصور کے نکاتِ ثلاثی کی صراحت کی ہے کہ خدا کا تصور ان مرحلوں سے گزر چکا ہے۔

۱۔ تحریر سے تنزیہ کی طرف

۲۔ تعداد و اشراک سے توحید کی طرف

۳۔ صفاتِ ہبہ و جلال سے صفاتِ رحم و جمال کی طرف

ان تینوں کی صراحت کرتے ہوئے لکھا ہے کہ غیر قرآن کے وقت پانچ دینی تصور فکرانالی پر چھائے ہوئے تھے۔

(۱) چینی (۲) ہندوستانی (۳) مجوسی (۴) یہودی (۵) مسیحی۔

ان پانچوں مذاہب پر طویل ترین معلومانی اور تجزیاتی حاشیے لکھے ہیں۔ ایک سو ساٹھا پانچوں سے ستعلیٰ مولانا نے بحث و نظر کی جو عمارتِ اخلاقی ہے اور اس صن میں بعض الفاظ کی مختلف لسانی شکلوں کی جزو صراحت کی ہے اس سے ذریعہ ان الفاظ و مصطلحات کی اصلیت کا اکٹھات ہوتا ہے بلکہ عقائد و نظریات کے مأخذ بھی سامنے آ جاتے ہیں۔

مولانا نے صفاتِ الہی کے اس جائز سے میں امام جرمی کا یہ قول بھی نقل کیا ہے کہ ”میری ماں نے جو حقیقتہ سکھایا تھا۔ اس پر دنیا سے جا رہا ہوں۔“ اس کے علاوہ امام فخر الدین رازی کی آخری تقسیمت سے اقباس ذیل درج کیا ہے کہ :

”میں نے علم کلام اور فلسفے کے تمام طریقوں کو خوب دیکھا بھالا میکن بالآخر معلوم ہوا کہ نہ تو ان میں کسی بیمار کے لیے شفارہ ہے نہ کسی بیات کے لیے سیرابی۔ سب سے بہتر اور حقیقت سے نزدیک تر راہ دہی ہے جو قرآن کی راہ ہے۔“

(۱) آحدنا الصراط المستقیم کی تفسیر میں مولانا نے تکوین وجود کے چار مرتبے بیان کئے ہیں اور (۲) تخلیق (۳) تسویہ (۴) تقدیر (۵) ہدایت۔ ہدایت کیا ہے؟ وجود ان کیا ہے؟ اور جو ہر عقل کیا ہے؟ ان تینوں کے

ذکر میں غور و فکر کا ایک خزانہ جمع کر دیا ہے۔ ذماتے ہیں: دعویت قرآن کی تین بہات میں (۱) انسان کی نجات و سعادت کا دار و مدار اعتماد و عمل پر ہے، لہ کسی خاص گروہ بندی پر (۲) نوع انسانی کے لیے دین الہی ایک ہی ہے اور کسان طور پر سب کو اسی کی تعلیم دی گئی ہے۔ پس یہ چرپروان مذہب نے دین کی وحدت اور عالم گیر حقیقت صلاح کے بہت سے مخالفت و متعارض چھتے بنائے ہیں یہ صریحاً مگر ابھی ہے (۳) اصل دین تو حیدہ ہے یعنی ایک پروردگار عالم کی برآمد راست پرستش کرنی اور تمام بانیان مذاہب نے اسی کی تعلیم دی ہے۔ اس کے خلاف جس قدر خطا نہ داعمال اختیار کر لیے گئے ہیں اصلیت سے انحراف کا نتیجہ ہیں۔

(۲۶) مولانا نے قرآن پاک اور چرپروان مذاہب کے ما بین نزاع کے میں اصول بیان کئے ہیں۔

۱۔ دو مذہبی گروہ بندی کا مخالفت تھا اور دین کی وحدت یعنی ایک ہوتے کا اعلان کرتا تھا، اگر چرپروان مذاہب یہ مان لیتے تو انہیں تسلیم کر دینا پڑتا گا کہ دین کی سچائی کسی ایک گروہ کے حفظے میں نہیں آتی ہے۔ سب کو کسان طور پر ملی ہے لیکن یہی بانسان کی گروہ پرستی پر شائق گورنمنٹ احتفار۔

۲۔ قرآن کہتا تھا: نجات اور سعادت کا دار و مدار اعتماد و عمل پر ہے۔ فسلِ عوام، گروہ بندی اور ظاہری رسم اور رسمیت پر نہیں ہے اگر یہ اصل وہ تسلیم کر لیتے تو پھر نجات کا دروازہ بلا امیان نام فرع انسان پر کھل جاتا اور کسی ایک مذہبی حصتے کی مشکلہ داری باقی نہ رہتی لیکن اس بات کے لیے ان میں سے کوئی بھی تیار نہ تھا۔

۳۔ وہ کہتا تھا اصل دین خدا پرستی ہے اور خدا پرستی یہ ہے کہ یہک خد کی براہ راست پرستش کی جائے میں چرپروان مذاہب نے کسی نکی شکل میں شرک و بت پرستی کے طریقہ اختیار کر لیے ہے۔ اور گو انہیں اس بات سے انکار نہ تھا کہ اصل دین خدا پرستی یہی ہے۔ لیکن یہ بات شائق گورنمنٹ مخفی کر پہنچنے مادرت اور سعاداطریقوں سے دستبردار ہو جائیں۔

(۲۷) مولانا نے قرآن کی دعوت کا ذکر کرتے ہوئے اس کی تفصیلات کا خلاصہ جن فو (۹)، جامع نکات میں پیش کیا ہے ابھی کے الفاظ میں وہ حسب ذیل ہیں۔

۱۔ نزول قرآن کے وقت دنیا کا مذہبی تحفیل اس سے زیادہ وسعت نہیں رکھتا تھا کہ نسلوں، فانڈنگز اور قبیلوں کی معاشرتی حد بینیوں کی طرح مذہب کی بھی ایک خاص گروہ بندی کر لی گئی تھی۔ ہر گروہ مذہب کا آدمی سمجھتا تھا دین کی سچائی صرف اسی کے حصے میں آتی ہے۔ جو انسان اس کی مذہبی حد بندی

یہ داخل ہے بحاجت یافتہ ہے جو داخل نہیں بحاجت سے محروم ہے۔

۲ - ہرگز گردہ کے نزدیک مذہب کی اصل و حقیقتِ محسن اس کے ظاہری اعمال و رسوم سختے جو ہبھی ایک انسان انہیں اختیار کر لیتا یعنی کیا جاتا کہ بحاجت و سعادت اس سے حاصل ہو گئی۔ مثلاً عبادت کی شکل، قربانیوں کے رسوم، کسی خاص طعام کا لکھانا یا نہ لکھانا کسی خاص وضع کا استعمال کرنا یا نہ کرنا۔

۳ - چونکہ یہ اعمال و رسوم ہر ہبھی میں الگ الگ سختے اور ہرگز گردہ کے اجتماعی مقصنيات یہ کسان نہیں ہر سکتے سختے۔ اس لیے ہر ہبھی کا پیر و یعنی کرتا تھا کہ دوسرا ہبھی مذہبی صفات سے خالی ہے۔ کیونکہ اس کے اعمال و رسوم دیے نہیں جیسے خود اس نے اختیار کر رکھے ہیں۔

۴ - ہر ہبھی گردہ کا دعویٰ صرف یہی مذاقا کوہ سچا ہے جب کہ یہ بھی مذاقا کہ دوسرا جھوٹا ہے۔ نیچوڑ تھا کہ ہرگز گردہ صرف اتنے ہی پر قائم نہیں رہتا کہ اپنی سچائی کا اعلان کر سے بلکہ یہ بھی فخر دری سمجھتا کہ دوسروں کے خلاف تعصب و نفرت پھیلاتے۔ اس صورت حال نے نوع انسانی کو ایک دائمی جنگ و جدل کی حالت میں پہنچا کر دیا تھا۔ مذہب اور خدا کے نام پر ہرگز گردہ دوسرے گردہ سے نفرت کرنا اور اس کا خون پہنچا جائز سمجھتا۔

(۵) قرآن نے نوع انسانی کے سامنے مذہب کی غالباً سچائی کا اصول پیش کیا یعنی :

۱ - اس نے صرف یہی نہیں بتایا کہ ہر ہبھی میں سچائی ہے بلکہ صفات صاف کہ دیا کر تاہم مذہب سچے ہیں۔ اس نے کہا: دین خدا کی عام بخشش ہے۔ اس لیے ممکن نہیں کہ کسی ایک جماعت ہی کو دیا گیا ہو اور دوسروں کا اس میں کوئی حصہ نہ ہو۔

۲ - اس نے کہا کہ خدا کے تام قوانین نظرت کی طرح انسان کی روحانی سعادت کا قانون بھی ایک ہی ہے اور سب کے لیے ہے۔ پس پیروان مذہب کی سب سے بڑی گمراہی یہ ہے کہ انہوں نے دین الہی کی وحدت فرموش کر کے الگ الگ گردہ بندیاں کر لی ہیں۔ اور ہرگز گردہ بندی دوسری گردہ بندی سے لڑ رہی ہے۔

۳ - اس نے بتایا کہ خدا کو اس نے مذاقا کے نوع انسانی کا تفرقہ اور اختلاف دور ہو۔ اس لیے مذاقا کے تفرقہ و نزدیکی علت بن جائے۔ پس اس سے بڑھ کر گمراہی اور کیا ہو سکتی ہے کہ عوچز تفرقہ دُور کرنے کے لیے آئی عقلي اسی کو تفرقہ کی بنیاد بنایا ہے۔

د - اس نے بتایا کہ ایک چیز دین ہے ایک شرع و مہاج ہے۔ دین ایک ہی ہے اور ایک ہی طرح پر سب کو دیا گیا ہے۔ البتہ شرع و مہاج پر اختلاف ہوا اور یہ اختلاف تاکہ یہ حقاً کیونکہ ہر عہد اور ہر قوم کی حالت یکسان نہ ملتی۔ اور ضروری تھا کہ جیسی جس کی حالت ہو دیتے ہیں اس کے لیے اختیار کئے جائیں۔ پس شرع و مہاج کے اختلاف سے اصل دین مختلف نہیں ہو جاسکتے تھے۔ دین کی حقیقت تو فرموش کردی ہے۔ محسن شرع و مہاج کے اختلاف پر ایک دوسرے کو جھٹلا ہے جو اس نے بتایا کہ تمہاری مذہبی گروہ بندیوں اور ان کے ظاہر درست کو انسانی نجات و سعادت میں کوئی دخل نہیں۔ یہ گروہ بندیاں تمہاری بنائی ہوئی ہیں۔ ورنہ خدا کا شہر یا ہوادین تو ایک ہی ہے۔ وہ دین حقیقی کیا ہے؟ وہ کہتا ہے یہاں اور عمل صاحب کا قانون۔

د - اس نے صفات صفات لفظوں میں اعلان کر دیا کہ اس کی دعوت کا مقصد اس کے سماں کچھ نہیں ہے کہ تمام مذہب پر صحیح ہیں۔ لیکن پروردان مذہب سچائی سے منزوف ہو گئے ہیں۔ اگر وہ اپنی فرموش کردہ سچائی اذ سر تو اختیار کر لیں تو میرا کام پورا ہو گیا۔ احمد انہوں نے مجھے قبول کر لیا۔ تمام مذاہب کی زبان مشترک اور متفقہ سچائی ہے۔ جسے وہ الدین "اوہ الاسلام" کے نام سے لکھتا ہے۔

ذ - وہ کہتا ہے: خدا کا دین اس یہے نہیں ہے کہ ایک انسان دوسرے انسان سے نفرت کر سے بلکہ اس پر یہے کہ ہر انسان دوسرے انسان سے محبت کرے۔ اور سب ایک ہی پروردگار کے دشنه عدوت ہیں یہ نہ کہ ایک ہو جائیں۔ وہ کہتا ہے جب سب کا پروردگار ایک ہے۔ جب سب کا مقصود اسی کی بندگی ہے، جب ہر انسان کے لیے وہی ہوتا ہے جیسا کچھ اس کا عمل ہے تو پھر خدا اور مذاہب کے نام پر یہ نام جنگ و نزاع کیوں ہے؟

ر، ذاہب عالم کا اختلاف صرف اختلاف ہی کی حد تک نہیں رہا بلکہ باہمی نفرت و مخالفت کا ذریعہ بن گیا ہے۔ سوال یہ ہے کہ یہ مخالفت کیونکہ دور ہو یہ تو ہو نہیں سکتا کہ عالم پروردان مذاہب پر نے دعویٰ میں سچے مان لیے جائیں کیونکہ ہر مذاہب کا پروردگار ایک ہے کہ وہ سچا ہے بلکہ اس کا بھی مدعا ہے کہ دوسرے جھوٹے ہیں۔ اپس اگر ان کے دعاوی مان لیے جائیں تو تسلیم کرنا پڑے گا کہ ہر مذاہب ایک وقت سچا بھی ہے اور جھوٹا بھی ہے۔ یہ بھی نہیں ہو سکتا کہ سب کو جھوٹا فرار دیا جائے کیونکہ اگر تمام مذاہب جھوٹے ہیں تو پھر مذاہب کی سچائی ہے کہاں؟ پس اگر صورت رفع نزاع کی ہو سکتی ہے تو وہ وہی

ہے جس کی دعوت لئے کہ قرآن نبودار ہوا ہے۔ تمام مذاہب سچتے ہیں۔ کیونکہ اصل دین ایک ہی ہے اور سب کو دیا گیا ہے۔ لیکن تمام پروان مذاہب سچائی سے محفوظ ہو گئے ہیں۔ کیونکہ انہوں نے دین کی حقیقت اور وحدت ضائع کر دی ہے اور اپنی گمراہیوں کی الگ الگ ٹولیاں بنالی ہیں۔ اگر ان گمراہیوں سے لوگ باذ آجائیں اور اپنے اپنے مذہب کی حقیقی تعلیم پر کاربنڈ ہو جائیں تو مذاہب کی تمام نزاعات فتح شہر جائیں گی۔ پھر یہ گردہ دیکھنے کا کہ اس کی راہ بھی اصلاد ہی ہے جو ان تمام گروہوں کی راہ ہے۔ قرآن کہتا ہے کہ تمام مذاہب کی بھی مشترک اور متفقہ حقیقتِ الدین ہے اور یہی نوع انسانی کے لیے حقیقی دین ہے اور اسی کو وہ السلام ہے۔

(۷) نور انسانی کی بابی یا گلگت اور اتحاد کے جتنے رشتے بھی ہو سکتے ہیں سب انسانوں کے ہاتھوں ٹوٹ چکے۔ سب کی نسل ایک تھی اگر ہزاروں نسلیں ہو گیں۔ سب کی قومیت ایک تھی مگر یہ شمار و قمیں بن گئیں سب کی وطنیت ایک تھی لیکن شکریہ دن وطنیتوں میں بٹ گئے۔ سب کا درجہ ایک تھا لیکن امیر و فخر شریعت و حضیح اور ادنیٰ واعنی کے بہت سے درجے سے مفہراست ہے گئے ایسی حالت میں کوئی نسارہ نہ ہے جو ان تمام

لقرقوں پر غالب آ سکتا ہے اور تمام انسان ایک ہی صفت میں کھڑے ہو جا سکتے ہیں ہے۔ قرآن کہتا ہے کہ خدا پرستی کا رشتہ ہی ایک رشتہ ہے جو انسانیت کا پھر اہر انگر اہم اباد کر سکتا ہے۔ یہ اعتقاد کہ ہم سب کا پروردگار ایک ہی پروردگار ہے اور ہم سب کے سراسی ایک چوکھے پر جھکے ہوئے ہیں۔ یک جہتی اور یا گلگت کا ایسا جذبہ پیدا کر دیتا ہے کہ ممکن نہیں کہ انسان کے بنائے ہوئے تفریقے اس پر غالب آ سکیں۔

الغرض قرآن کا سہر عین (SUPRA MAN)، جو موناکے ان مباحثت میں عالم گیر انسانیت کا غیر  
ہے شیکھ دیکھ دیجی انسان ہے جس کی تخلیق ایمان کا مل اور عمل صالح سے ہوتی ہے۔

(۸) جلد اول الفاتحہ سے الاتمام تک ہے۔ اور جلد دوم الاصوات سے المؤمنون تک۔ اُپر کے اشارات جلد اول سے مانوف ہیں۔ ظاہر ہے کہ جلد اول کاشش پارہ سورہ فاتحہ کی تفسیر ہی ہے لیکن جلد دوم کے اشارات بجا سے خود کئی کتابوں کا پھیلا اور رکھتے ہیں اور انہیں لراز عنوان ہنا کہ طویل وابسط مقام سے لکھ دیا سکتے ہیں۔

مولانا فرماتے ہیں کہ انسانی گراہی کا سب سے بڑا سرچشمہ آباد احتجاد کی انہی تقلید ہے۔ جہاں

مکہ دین کا تعلق ہے اس کی بنیادی اصولیں ہیں۔ عمل میں اعتدال، عبادت میں توہف اور خدا پرستی میں اخلاص!

بعض نکات کے صحن میں فرمایا:

- ۱۔ ظالم و مستبد حکمرانوں کا سلطنت پھی خدا کا ایک غذاب ہے جس میں غافل قومیں بدلہ ہوتی ہیں۔
  - ۲۔ معروف حقیقت کے دو طریقے ہیں۔ اولاً فکر شانیا نظر، فکر یہ کہ خدا کی دی ہوئی عقل سے کام میں اور اپنے اندر سوچیں، سمجھیں۔ نظر یہ کہ کارخانہ ہستی کے خجالت سے دو قائن کا مشاہدہ کریں اور اس سے بعیرت پا میں۔
  - ۳۔ دین کے معاملہ میں جبر و اکراہ نہیں فہم و اذعان ضرور ہیں۔
  - ۴۔ جزیرہ کا حکم مذہبی روابطی و فیاضی کا ایک ایسا معاملہ ہے جس کی کوئی سی نظر تا پہنچ اقوام میں نہیں ملتی ہے۔
  - ۵۔ یورپ کے ذہنی ارتقاء کا دراصلاح کیتے کی تحریک سے شروع ہوا اور اصلاح لکھنے کی تاریخ سودہ بہاست کے نزدیک سے شروع ہوئی۔
  - ۶۔ تکریہ کا نظم افرادی نہیں، اجتماعی ہے۔ یہ ایک نیکس ہے جو حکومت کو ادا کرنا چاہیئے زیر کو خود نکالنا اور خپچ کر دینا۔
  - ۷۔ قرآن کے چار وصفت ہیں جن پر خصوصیت کے ساتھ زور دیا گیا (۱) موعظت (۲) شفار (۳) ہدایت (۴) رحمت۔
  - ۸۔ دین اللہ کا ہے۔ ملت کی تشکیل پیغمبر کرتے ہیں۔ پیغمبر کے ذمہ ابلاغ ہے۔ محاسبہ اللہ کا کام ہے۔ قرآن نے تاریخ کو ایام اللہ سے تعبیر کیا ہے۔
  - ۹۔ صبر کے معنی ہیں مشکلوں اور صیبوں کے مقابلہ میں مجھے رہنا۔ شکر کے معنی ہیں اللہ کی بخشی ہوئی قوتوں کی قدر کرنا اور انہیں صحیح تحریک کام میں لانا۔
- (۱۹) قرآن اور سو شلزم کے زیر عنوان "التوہہ" کے ترجمہ میں مولانا نے جو تکمادہ تفسیر قرآن کی پہلی صدھے۔ جو وقت کی اس سب سے بڑی سیاسی و اقتصادی تحریک سے متعلق بندہ ہوئی۔
- سورة المؤمنون کی تفسیر میں لکھتے ہیں کہ:

(۱) قرآن کی یہ اصل غلطیم کہ دولت اللہ کا سب سے بڑا فضل ہے اگر جماعت میں پھیلی ہوئی ہو اور سب سے بڑا فتنہ ہے اگر صرف چند افراد کے قبضہ میں چل گئی ہو اس لیے وہر جگہ دولت مند افراد کو فساد و گراہی کا ذمہ دار قرار دیتا ہے اور کہتا ہے فساد کا اصل سرچشمہ ہی ہے۔

سورۃ توبہ کی تفسیر میں قرآن اور سو شلزم کے متعلق نہایت جامع اشارے کئے ہیں، فرماتے ہیں کہ:

(۱) محیثت کے لحاظ سے تمام افراد و طبقات کی حالت یکساں نہیں ہو سکتی۔ اور یہ عدم یکساختی بعض حالتوں میں قدرتی ہے۔ کیونکہ سب کی صفاتی و دوامی استعداد یکساں نہیں اور جب استعداد یکساں نہیں تو ناگزیر ہے کہ جدوجہد محیثت کے ثرات بھی یکساں نہ ہوں۔ بالفاظ دیگر انفرادی ملکیت کا حق تسلیم کر لیا جائے کہ جو جن قدر حاصل کر سکتا ہے وہ اس کا ہے۔ البته ریاست پر فرض ہے کہ وہ دولت اور وسائل دولت کا احتکاڑ رکے اور ہر فرد کی حضوری یافتہ نہیں اس کے فاعل کا حصہ ہوں۔

(۲) مارکسی نقطہ نگاہ یہ ہے کہ انفرادی ملکیت ختم کر دی جائے۔ اور ایسا نظام لایا جائے جو ہر سماਜ سے قدم طیقائی ہو کہ اشتعادی و میثی مصادمات کی حالت پیدا ہو جائے اور وسائل دولت تمام رتزومی ملکیت ہو جائیں انفرادی تیضیابی نہ رہے۔

مولانا کے نزدیک پہلی بات خلوت انسانی کے مطابق ہے۔ اس میں ایک شرک کو ختم کرنے سے دوڑا کوئی شرپیدا نہیں ہوتا۔ معاشرہ میں توازن و اعتدال رہتا ہے۔ مولانا فرماتے ہیں کہ دنیا کا اس وقت آنکہ کا تحریر و قومی ملکیت کے اشتراکی تحریر کی تائید نہیں کرتا بلکہ اس کے خلاف ہے اور نہ روں بھی پسند ہوئی کی اب تک تکیل کر سکا ہے لیکن سو شلزم کو اس مطابق کا حق ہے کہ مزید تحریر کا موقع دیا جائے۔ کیونکہ جو لوگ سو شلزم کے بعد بیانی فلسفہ کے سحر میں بیٹا ہیں ان کے لیے تحریر ہی بہترین اساد ہو سکتا ہے۔

(۳) فرمایا۔— کلام و خطاب کے تین طریقے ہیں۔

۱۔ ارباب دانش کو حکمت کے ساتھ مخاطب کرو۔

۲۔ عوام کو معلمات کے ساتھ۔

۳۔ ارباب خود مدت سے جدل کی بھی اجازت ہے لیکن بطریقہ اس۔

فرمایا عربی میں شے کا اطلاق نہ صرف ان چیزوں پر ہوتا ہے جو جسم و جنم رکھتی ہوں بلکہ ہر بات اور ہر خادش پر ہوتا ہے حتیٰ کہ دروازہ کھلنے کی آواز کو بھی شے کہیں گے۔

(۳۳) حضرت یوسف علیہ السلام کے اسلام و اقتدار اور امراء العزیز کے عشق و فخر کی داستان سریٰ میں مولانا نے پہلے مفسروں کی غلطیوں کو استدلال سے بیان کیا اور اس ضمن میں عورت پر کید کے الزام اور مرد کی معصومیت کو اس طرح پیغماڑا ہے کہ ان کے نزدیک جنی بے راہ رویوں کے دارہ میں سب سے برداکید مرد کا ہے۔ مولانا نے یہودیوں اور عیسائیوں کے اس عقیدہ کی از رو سے قرآن تردید کی ہے کہ ہلاگناہ عورت سے سرزد ہوا اس بحث میں ثابت کیا ہے کہ عورت کے حقوق مرد کے برابر ہیں۔ تفاوت فرعون میں ہے، حقوق میں نہیں۔ مولانا نے اس سلسلہ میں اس آزادی و سعادت کو بنا یہ تشریح و بسط سے بیان کیا ہے جو تاریخ انسانی میں اسلام نے پہلی وفع عورت کو عطا کی اور اس کی ذمہ داری معاشرہ میں برابر کی ہو گئی۔

(۳۴) اصحاب کہت کا پر رقصہ مولانا نے جدید تحقیقات کی استدلالی روشنی میں قلبیند کیا اور اس سلسلہ میں بعض قصص، روایع اور مباحثت سے یکرا خلاف کیا ہے۔ مولانا نے اس بحث میں سائز رایران کے سوانح و انکار پر روشنی فرمائی اور تردید کی تعلیمات کا ذکر کرتے ہوئے اس کو دین زردشتی کا پہلا حکمن لکھا ہے۔ اس سلسلہ میں یا جوں یا جوں کی داستان بھی بیان کی ہے جس سے مختلف قبائل کے اقوال بھی زیر بحث آگئے ہیں۔ اسی میں ذوالقرین کی شخصیت سے پیدا ہٹھایا ہے۔

(۳۵) فرمایا۔ عربوں میں زیج کا روانہ نہ تھا۔ زیج پر و ان بدھ کی ایجاد ہے۔ انہی سے مسلمانوں نے لی، ورنہ عرب انگلیوں پر شمار کرتے تھے۔

(۳۶) قرآن تقلیلی دعوت نہیں خور و فکر کا مطابق کرتا ہے۔ جب قرآن تقدید محض کا مطابق نہیں کرتا تو اور کسی کتاب کے لیے یہ مطابق کیونکر جائز ہو سکتا ہے اور جب صاحب قرآن اپنی بندگی کی دعوت نہیں دیتے تو اور کوئی وجود کیونکر اپنی طاقت کا مطابق کر سکتا ہے۔

(۳۷) دوسری جلد پہلی وفعہ ۱۹۳۴ء میں شائع ہوئی۔ پہلی جلد ۱۹۳۳ء میںطبع ہوئی اور اس پر ۱۹۳۵ء میں نظرثانی کی گئی۔ دوسری جلد کی اشاعت کے بعد مولانا ۱۹۳۷ء سال نامہ رہے لیکن عوام کو تفسیری جلد کا منتظر ہی رہا۔ المختصر بارہ پاروں کا تفسیری ترجمہ شالفین کے انتظار کی نذر ہو گیا۔ یہ بحث کسی دوسری جلد ہے کہ

تیسرا جلد کے ترجمہ پر کیا بنتی ہے اور مقدمہ و بیان کے اعلان کیوں شرمندہ نکیل رہ ہو سکے۔ لیکن مولانا علام رسول مہر نے مولانا کی رحلت کے بعد ۱۹۶۱ء میں باقیات ترجمان القرآن کے نام سے قری جلد کی مختلف آیات و سورہ کا ترجمہ موتفقیر و تشریح مدون کیا جو تمام تر مولانا علیہ الرحمۃ کی تحریرات و تصریحات پر مشتمل ہے اور اہم الال و الیاق سے مرتب کیا گیا ہے۔ یہ ۴۷ سوروں کا ترجمہ ہے۔ آیات کے ساتھ ان کا ترجمہ اور قد رے تفسیری نوٹ میں۔ لیکن یہ ترجمہ بعض معنا میں سے الگ کئے گئے ہیں ان کی تصریحات ان معنا میں کے دائرے میں ہیں ان ترجموں کو مولانا تیسرا جلد کے لیے لکھتے اور پہلی دو جلدوں کی طرح تصریحات فرماتے تو لذتِ ماذان کی جائے اور کامیت مختلف ہوئی۔

مولانا مہر نے اپنے دیباچہ میں مولانا کے رسمات قلم کا جائزہ لے کر ترجمان القرآن کی مرگ رشتہ بیان کی ہے کہ طباعت سماں پہنچنے کے لیے کم مرحلوں سے سکھتے سال میں گزرنا پڑا لیکن تیسرا جلد کا منتظر آخر کار مولانا کی موت نے ختم کر دیا۔ پرد فیض محمد احمد مرعوم (پرد ایڈیٹ سیکرٹری مولانا احمدزادہ) نے سائبست کا دادی کے زیر انتظام سورہ فاتحہ کی جلد میں لکھا ہے کہ جلد دوم کے بعد مولانا نے سورہ فوراً کا مکمل ترجمہ اور تفسیر کر دی تھی۔ عبد القیوم الخطاط نے بھی اسے طباعت کے لیے خوش خط لکھ دیا تھا۔ وہ مکمل ترجمہ مل گیا ہے اس کا ذریعہ بھی حاصل کر لیا ہے اور جلد دوم کے ساتھ دو بھی بچھا پا جا رہا ہے۔

۲۰۰۳ء علام رسول مہر نے باقیات کے ساتھ ترجمان القرآن کے بین ایم پیلوڈس کی مجمل تشریخ کے لیے ایک طویل مقدمہ لکھا ہے۔ جس میں ترجمان القرآن کے فضائل و محسن بیان کئے ہیں۔ مولانا نے تفسیر قرآن کے متعلق فطرت سے بُعد اور صفتیت کے استغراق پر جو کچھ لکھا، مہر صاحب نے جمیت کے ساتھ اس کا اختصار کیا تفسیر بارائی کی مصیبت بیان کی۔ اور ان تمام انکار و مباحثت کو اپنی کے الفاظ میں لکھا ہے جو متعدد میں کی تفسیروں سے مختلف اور اجتہادی تفکر کے عامل ہیں۔

(باقیات ترجمان القرآن کے تحت تفصیلات ملاحظہ ہوں)

لہ جونوری ۲۷، ۱۹۶۶ء میں حبیب یہ سطیں زیر قلم ہیں، راقم کو ابھی وہ نسخہ نہیں ملا۔ ممکن ہے چہ پگیا ہو، چونکہ ہندستان اور پاکستان میں مو اصللی تعلقات کا نقطاء ہے اور ایک دن سے ہندستان سے کوئی سی کتاب نہیں آ رہی۔ لہذا اس نسخہ سے تعلمن اشاعت و عدم اشاعت کی بابت کچھ کہنا مشکل ہے۔

(۱۷۳) ترجمان القرآن کے مباحثت کا بیشتر حصہ علماء و مشائخ کے حدود فہم سے ہٹا ہوا ہے۔ ان کے ترجمان القرآن کی زبان بھی اجنبی ہے۔ وہ نہ تو اس زبان پر قادر ہیں اور نہ ان سائل ہی کا ستابا کر سکتے ہیں۔ جن کو مولانا نے ترجمان القرآن کے مختلف مباحثت میں شرح صدر سے بیان کیا ہے۔ بعض علماء نے خیال کیا کہ یورپ کی نگرانی تحریکوں کو زیر بحث لا کر مولانا نے قرآن کے مباحثت کا رُخ پھرید یا ہے اور یہ تغیر میں ایک طرح کی بدعت ہے۔ سو شلزم سے متعلق علماء کا خیال تھا کہ ایک یہودی تحریک ہے اس پر قرآن کی معایشات کے تحت فقدان ظرفیت ضروری ہے، گویا ان علماء کے نزدیک یونانی علم الکلام تو مقدمہ میں کی امانت ہے کہ اس کے بغیر فہم قرآن کا دروازہ نہیں کھلتا۔ لیکن جن سائل سے مسلمانوں کو آج پالا پڑتا ہے ان کا قرآن کے محابہ بدعت ہے۔ ان علماء کام کو اتنا رہ ہیں کہ کلام پاک کی حریفی آج انجلی یا تو سات نہیں اور نہ اس کی مگر بندوقت یعنی ازم یا محوسیت دغیرہ سے ہے۔ اسلام کا مقابلہ آج یورپ کی سائنسی اور علمی تحریکوں سے ہے۔ ان میں مارکسزم فرنی شلوں کے لیے ایک ایسا سحر ہے کہ جب تک اس کا قوڑا نہ ہو ہم نبی پوکو نہ اس سحر سے نکال سکتے ہیں اور نہ مذہب ہی خود کو سنبھال سکتا ہے مولانا نے سو شلزم اور قرآن کے اقتصادی نظام پر چند جامع اشارات کئے ہیں جس سے نہ صرف قرآن کا دولت سے متعلق ٹھیک ٹھیک تصور و واضح ہو جاتا ہے بلکہ سو شلزم کا طبعی اور فلسفی صفت بھی سامنے آتا ہے کہ انسان کے چونہر استعداد کو سو شلزم کی مجوزہ سادات سے کوئی مناسبت نہیں۔ کیونکہ ہر شخص کب کے معاملہ ایک دوسرے سے مختلف ہے۔ فی الجملہ قرآن مجید کا مقابلہ آج باعیل سے نہیں ان عالم علوم و فنون سے ہے جنہوں نے مذہب کے تصورات کو ملکاہ استھان کے الزام سے آکرده کیا اور اشتراکی معاشرے کی ذہنی بنیاد رکھی ہے مولانا پہلے مفسر ہیں جنہوں نے وقت کی اس سے بڑی تحریک کا نوشیں بیا جو اس وقت یورپ ہی کے ایک ملک میں حکمران تھی۔ لیکن جس کی پکڑ میں سب سے زیادہ مسلمان ہی سختے۔ اور اب چین کے سو شلسٹ ہو جاسٹے کے بعد سو شلزم کا یہ دعاء اسلام ملکوں کی طاقت کچھ زیادہ ہی مرکب گیا ہے۔ چنانچہ افریشانی ملکوں میں سو شلزم کے لیے جو میدان کھلا ہے۔ اور فرنی شلوں کے دماغ جس تیزی سے اس طوفان میں بہ رہے ہیں۔ وہ اب ڈھکی چھپی شے نہیں ہے۔

(۱۷۴) ترجمان القرآن کی پہلی جلد شائع ہونے پر جاپ غلام احمد پروری نے معارف اعظم کو دو میں پاشہ والہانہ انتظار کا ذکر کیا اور یہی معانی کے محمل انفاظ سے باہر کر جلوہ نما ہونے پر تحریک کا آغاز غالبہ کے

اس مصروف سے کیا تھا کہ اُن

آؤندہ ہم بھی سیر کریں کوہ طور کی

پھر جب وہ خدا ایک مغلکی حیثیت سے سیاسی اُفی پر طلوع ہوتے تو انہوں نے مولانا کی تصریح کیا۔

شعار بنایا اور وہ سب کچھ بجول گئے جو کبھی ان کے دل کی انگوٹھی میں لینگنہ کی طرح جڑا ہوا ہے۔ واقعہ یہ ہے کہ ترجمان القرآن کے بعد کئی لوگوں نے ترجید و تفسیر میں مولانا کے اجتیاد و انشا، اگلی نقل کی اور بعض نے ان کا طرز و تکرار اختیار کیا۔ لیکن پروردہ اُدھوری رہی اور اسے باام رہ گئے۔ ایک چیز واضح ہے کہ ترجمان القرآن کے بعد کی تمام تفسیروں میں مولانا کی چھاپ صفات صفات محسوس و معلوم ہوتی ہے۔

(۴) ہر زمانہ میں تفاسیر کی ایک خاص ذہنی فضائی ہے۔ جس سے کوئی مترجم یا مفسر اُنہیں رہا۔ مولانا نے جس وقت قرآن کی دعوت کا آغاز کیا وہ زمانہ اور جس وقت ترجمان القرآن کی جلد اقل شائع کی۔ وہ درد بال فعل دماغوں کی اب وہا کے لیے مختص ہے اپنے مسلمانوں کے انحطاط کی طرف اور زبردست قدم بڑھانے پر علوم و فنون کے قدم جانے اور تشکیل دہرا کے زور پر کرنے کا درستھا۔ سب سے بڑی مصیبت یہ ہے کہ مسلمانوں کا سیاسی اقتدار ان کے باختہ سے نکل چکا اور نکل رہا تھا۔ مولانا نے قرآن سے جن آیات ہرورد کو ترجید و تفسیر یا دعوت و تذکیر کے لیے منتخب کیا اور جنہیں مولانا ہر سے باقیات ترجمان القرآن میں الیالی و المیلانگ کے مصنایں سے لے کر ترتیب دیا اور اس صورت حال ہی کی عکاس ہیں۔ ترجمان القرآن کی اشاعت کے وقت الحاد و زندگ، اعراض و انکار اور فتن و محصیت کی راہیں کھل چکی تھیں۔ یورپ کا عالمی غیرہ مذہب کی طرف لوٹا چاہتا تھا۔ مولانا کے سامنے انسانی روح کا یہی مطالبہ تھا۔ انہوں نے سو رہ فاتح کو تفسیر کے لیے منتخب کیا۔ اور اس کی طویل و بسط مشرح میں ان عام میں چینیوں اور درمانہ گروں کا جواب دیا۔ جس میں کہہ ارض کا عصری انسان ذہنی طور پر گھر جکھا تھا۔

(۵) ترجمان القرآن کا ایک بڑا ٹھنڈن لفڑی کی جرأت ہے۔ مولانا نے جس سے اختلاف کیا اس کی شخصیت سے مرعوب نہیں ہو سکے۔ ذقدمار سے اختلاف کو گناہ کر دانستے اور نہ کسی جماعت یا گروہ سے ڈرتے ہیں۔ عامۃ المسلمين فذمار کی تعلیم کو اصل دین سمجھتے اور ان پر تنقید کو جرم و گناہ خیال کرتے ہیں۔ مولانا نے امام فخر الدین رازی کی تفسیر کبیر سے متعلق بلا جھگک لکھا ہے کہ:

”اس میں مفہوم، فلسفہ حکمت، علم الکلام وغیرہ سب کچھ ہے مگر قرآن نہیں ہے۔“

دائم مولانا سعید احمد اکبر ریاضی مدیر بربان دھلی لکھتے ہیں کہ تبدیل رضا مصری کی تفسیر المذاہ اور مولانا کا ترجمان القرآن مطالب و معانی کے اعتبار سے ایک بھی سانچے میں ڈھلنے ہوئے ہیں۔ زبان میں دو ہیں، مقصد ایک۔ مولانا علامہ ابن تیمیہؓ اور جا حظ ابن قریمؓ کے شانہ بشانہ ہیں۔

(۱۹۳۹ء) راتم ۱۹۳۹ء سے ۱۹۴۵ء تک پنجاب کی مختلف جیلوں میں ڈینس افت انڈیا روز کے تحت قید و بند کے دن گزار رہا تھا۔ بندستان چھپوڑ دوؓ کی تحریک میں کانگریس کے بڑے بڑے ہندو زعماء جیل خانے میں آئے تو ان میں سے کثیر کے پاس ترجمان القرآن کے نسخے تھے معلوم ہوا کہ وہ اس سے زبان لکھتے اور اپنی تقریروں کے لیے فقرے نکالتے ہیں اُن کا بیان تھا کہ اس کے مطالعہ سے ایک بات ان کے دل میں جنم گئی ہے کہ اسلام مذہب کی آخری سچائی ہے اور قرآن خدا ہی کا کلام ہے۔

### ترجمان القرآن کی سرگزشت

مولانا کے ذہن میں قرآن مجید کے ترجمہ، تفسیر اور مقدمہ کا خیال کب پیدا ہوا کچھ کہتا تھا میں ہے لیکن ایک چیز واضح ہے کہ اہل الہام کے ساتھ ہی ان کے ذہن میں یہ خیال پیدا ہوا تھا۔ اہل الہام کا پہلا پرچم ۱۹۱۶ء جولائی کو نکلا۔ اس کی ترتیب تدوین سیہ و لاہور اور مصاہیں و مقامات ہی طاہر کر دیے گئے کہ ان کی روح میں کلامِ الہی رچا ہوا ہے۔ پھر جب مولانا نے اہل والبلغ کے ایڈیٹیوریال میں (۱۹۱۲ء) باب التفسیر کے تحت آیات قرآنی کی تفسیر و ترجمہ کا آغاز کی تو معلوم ہوا کہ ایڈیٹر اہل الہام کے قلم کا محروم مرکز قرآن و اسلام ہیں۔ المختصر چند شماروں ہی سے ظاہر ہو گیا کہ مولانا کی طبیعت تفسیر و ترجمہ کی طرف راغب ہے۔ ۲۹ اکتوبر ۱۹۱۲ء کے شمارہ کی بیانات پر مہماں اعلان کا اعلان کیا گیا تھا کہ قرآن کریم اور اس کے متعلق تمام علوم و معارف پر تحقیقات کا ایک نیا ذخیرہ فراہم کرنا اور ان موانع و شکایات کو دور کرنے کی کوشش کرنا جن کی وجہ سے موجودہ طبقہ روز بروز قرآن کریم کی تعلیمات سے ناکام ہوتا جاتا ہے، اس مہماں کا مقصد و موصوع ہو گا۔ لیکن البلاغ کا پہلا شمارہ ۱۹۱۳ء اور بر ۱۹۱۴ء کو شائع ہوا تو اس کے صفوۃ الدل پر ترجمان القرآن کا اعلان تھا۔ اس اعلان میں درج تھا کہ:

”آسمانی صفائع و اسفار کے حقیقی عامل و مبلغ حضرت انبیاء کرام و رسول عظام ہیں۔ پس ان کی تبلیغ و تعلم اور نشر و تبلیغ کا مقدس کام دراصل ایک پیغمبرانہ عمل ہے۔ جس کی توفیق ملت اپنی لوگوں کو مل سکتی ہے جنہیں حق تعالیٰ انبیاء کرام کی معیت و تبعیت کا درجہ عطا فرمائے اور ان کا نور علم پرہاڑ راست مشکوٰۃ بنوت سے باخود ہوتا ہے وذاکر فضل اللہ۔“

ہندستان کی گزشتہ قرون آخرہ میں سب سے پہلے جس مقدس خاندان کو اس خدمت کی ترقیت  
میں وہ حضرت شاہ عبدالحیم رحمۃ اللہ علیہ کا خاندان تھا۔ ان کے فرزند حجۃ الاسلام امام اعلام  
مجد والحضر حضرت شاہ ولی اللہ قدس سرہ العزیز تھے۔ جنہوں نے سب سے پہلے قرآن حکم  
کے ترجمہ کی تقدیرت الہامی سے محسوس کی اور فارسی میں اپنا عیدم النظر ترجمہ مرتب کیا۔  
اس کے بعد حضرت شاہ رفیع الدین اور شاہ عبد القادر رحمۃ اللہ علیہما کا ظہور ہوا اور اردو  
زبان میں ترجمہ القرآن کی بنیاد استوار ہوئی۔ شکر اللہ سعیہم اس واقعہ پر شیخ شیخ ایک  
صدی گزر چکی ہے لیکن یہ کہنا کسی طرح مبالغہ نہ کیا جائے گا کہ نشر و تبلیغ قرآن حکم کی جو  
بنیاد اس خاندان بزرگ نے رکھی تھی اس کی تکمیل کا شرف حق تعالیٰ نے اپنے ہر اہل کے لیے  
محضوں کر دیا تھا جنہوں نے بعض داعیان حق و علم کے اصرار سے اپنے آزاد ممتاز زبان  
و اشارہ، مخصوص و قلم حفاظت و معارف قرآنیہ و صوریات و احتیاجات وقت کو ملحوظ رکھ کر  
قرآن حکم کا یہ اردو ترجمہ نہایت سلیمانی، عام فہم، معنی خیز حقیقت فرماعبارت میں مرتب کیا  
ہے اور تحدیث زیر طبع ہے۔ یہ ترجمہ کیا ہے ان لوگوں کے لیے جو اہل کام طالع کر چکے ہیں  
اس کا جواب دیتا باطل غیر قانونی ہے۔

یہ ترجمہ ٹانسپ کی جگہ یعنی میں چھاپا جا رہا ہے تاکہ ازان ہو اور پھر ٹوں ٹوں سب کے  
معطاءہ میں آسکے۔ قیمت فی جلد چھرو دی پے رکھی گئی ہے۔ لیکن جو حضرات اس اعلان کو  
دیکھتے ہیں قیمت بچھ دیں گے ان سے صرف ساڑھے چار روپے لیے جائیں گے۔ ورنہ اسیں  
اور روپے یعنی اہل کام کے نام بچھا چاہیے۔

یہ اعلان ۲۳ مارچ ۱۹۱۶ء تک چھپا رہا۔ اس وقت مولانا کی عمر ۴۸ سال تھی۔ اُدھر ۲۱ نومبر ۱۹۱۵ء کے  
شارے سے ابیان فی مقاصد القرآن کا اشتہار یعنی صفحہ آخر میں تھا۔ اور لگاتار چھپا رہا۔ اس کی عبارت  
سب ذیل ہے۔

”مولانا ابوالکلام آزاد کے قلم سے قرآن حکم کی اس تفسیر کے متعلق اس قدر ظاہر کر دینا کافی ہے کہ  
قرآن حکم کے حقائق و معارف اور اس کی محیط انکل معلمات دعوت کا موجودہ دور جس قلم کے فیضاں  
سے پیدا ہوا ہے یہ اسی قلم سے مغلی ہوئی مفصل اور مکمل تفسیر القرآن ہے۔ یہ تفسیر موزوں

کتابی تقطیع پر جچپا شروع ہو گئی ہے۔ ہر چہینہ کے وسط میں اس کے کم سے کم ۱۴۷ اور زیادہ سے زیادہ سو صفحے اعلیٰ درجہ کے ساز و سامان طباعت کے ساتھ شائع ہوتے رہیں گے۔ اس سلسلہ کا پہلا نمبر جس میں نصف حصہ مقدمہ تفسیر اور نصف سورہ فاتحہ کی تفسیر کا ہو گا اشارہ اللہ اصل فروشان ہو جائے گا۔ قیمت سالانہ آخر محرم تک چار روپے بعد کو پانچ روپے۔

یہ دلو اعلان اس امر کی شہادت تھے کہ ترجیح و تفسیر مولانا کے قلم سے نکل چکے ہیں اور اب طباعت کے مرحلے میں ہیں۔ مولانا ہر نے الہام کے حوالے سے لکھا ہے کہ اس وقت تک ترجیح آنحضرت پاروں تک تفسیر کا مسودہ سورہ نصار تک پہنچ چکا تھا۔ گوبلانگ کے اس اعلان سے یہ معلوم نہیں ہوتا کہ ترجیح آنحضرت پاروں تک پہنچ چکا تھا۔ اور تفسیر سورہ نصار تک ہرچکی تھی۔ لیکن ابیان و تفسیر اسے متعلق اس اعلان سے یہ نتیجہ اخذ ہوتا تھا کہ ہر چہینہ کے وسط میں قسط وار ۴۷ سے ۱۰۰ صفحے شائع کرنے کا معاملہ یہی تھا کہ مولانا ساتھ لکھنے کا ارادہ رکھتے تھے۔ لیکن ابلاخ کا آخری شمارہ تین اشاعتیں ۲۱، ۲۰، ۲۱ مارچ کا مجموعہ تھا۔ ۲۳ مارچ ۱۹۱۹ء کو حکومت بگال نے ڈیفسن آف انڈیا رونڈنگ کی دفعہ ۳۲ کے تحت مولانا کو حکم دیا کہ وہ عدد بگال سے باہر پڑے جائیں۔ مولانا ترجیح القرآن جلد اول کے دیباچہ میں لکھتے ہیں کہ اس سے پہلے اسی صابط کے تحت دھمل، پنجاب، بلوچستان اور مدراں کی حکومتیں اپنے اپنے مصوبوں میں ان کا دادا خلدر و کچکی تھیں۔ اب صرف بہار اور بہمنی ہی دو صوبے یہ رہ گئے تھے جہاں وہ جا سکتے تھے۔ لیکن انہوں نے اس مقدمہ کے لیے راضی غائب کیا۔ اور اس انتخاب میں خیال یہ تھا کہ اس طرح وہ کلکتہ سے قریب رہ کر شاید تصنیف و طباعت کا کام جاری رکھ سکیں گے۔ اس مقدمہ کے لیے مولانا نے ایک ہفتہ کی ہملتی۔ اور ۲۲ اپریل کو راضی گئے۔ لیکن جیسا کہ مولانا نے دیباچہ میں لکھا ہے کہ اس کے ساتھ ہی ہفتہ وار ابلاخ اور ابلاخ پریس کا تمام کارخانہ دریور ہے۔ ہو گیا اور اعلان کا پورا نقشہ الٹ گیا۔ مولانا فرمائے ہیں کہ جیب ترجیح و تفسیر کی اشاعت کا اعلان کیا گیا تو ترجیح پاروں تک پہنچ چکا تھا۔ اور تفسیر سورہ آل عمران تک مکمل ہو چکی تھی۔ مقدمہ یادداشتیں کی شکل میں تبلید ہوتا۔ اس خیال سے کو تھوڑے وقت کے اندر زیادہ سے زیادہ کام انجام پا جائے گی میں نے تصنیف کے ساتھ چنان کا سلسلہ بھی جاری کر دیا۔ میرا خیال تھا کہ اس طرح سال بھر کے اندر ترجیح مکمل ہو جائے گا۔ اور چھپ بھی جائے گا۔ نیز تفسیر کی بھی کم از کم پہلی جلد شائع ہو جائے گی۔ ہر سات دن کی مشغولیت میں نے یوں تقسیم کر دی تھی کہ تین دن ابلاخ کی ترتیب میں صرف کرتا دو دن ترجیح اور دو دن تفسیر میں۔

۱۹۱۶ء کو جب میں مکمل سے روانہ ہوا تو تفسیر کے چھ فارم چھپ چکے تھے۔ اور ترجمہ کی تابت شروع ہو رہی تھی۔ اب میں نے کوشش کی کہ میری عدم موجودگی میں پرنس جاری رہنے اور کم انکم تفسیر اور ترجمہ کا کام ہوتا رہے چنانچہ جون ۱۹۱۶ء میں پرنس کے دوبارہ اجرا کا انتظام ہو گیا۔ اور میں سودات کی ترتیب میں مشغول ہو گیا۔ تاکہ پرنس کے حوالے کر دوں۔ لیکن ۸ جولائی ۱۹۱۶ء کو یکایک حکومت ہند نے میری نظر بندی کے احکام جاری کر دیئے۔ اور اس طرح اس امید کا بھی خانہ ہو گیا۔ نظر بندی کے بعد کوئی موقعہ رہا کہ باہر کی دنیا سے کسی طرح کا علاحدہ کو سکون۔

اب میرے اختیار میں صرف ایک ہی کام رہ گیا تھا یعنی تصنیف و تسویہ کا مشغله، نظر بندی کی اکیں ۲ دفاتر میں سے کوئی دفعہ بھی مجھے اس سے نہیں روکتی تھی۔ میں نے اس پر قاعصت کی آئتا ہی نہیں بلکہ میں نے خیال کیا اگر زندگی کی تمام آزادیوں سے محروم ہونے پر لکھنے پڑھنے کی آزادی سے محروم نہیں ہوں اور اس کے نتائج محفوظ ہیں تو زندگی کی راحتوں میں سے کوئی راحت بھی مجھ سے الگ نہیں ہوئی۔ میں اس عالم میں پوری زندگی پر کردار سے سکتا ہوں۔ لیکن ابھی اس صورت حال پر تین چھینے بھی نہیں گزرسئے تھے کہ معلوم ہو گیا، اس گوشہ میں بھی مجھے محرومی ہی سے دوچار ہونا تھا۔

نظر بندی کے احکام جس وقت نافذ کئے گئے تو میری قیام کاہ کی تلاشی بھی لی گئی تھی۔ اور جس قدر کاغذات ملے تھے افسران تفیش نے اپنے قبضہ میں کر لئے تھے۔ انہی میں ترجمہ و تفسیر کا مسودہ بھی تھا لیکن جب معاہدہ کے بعد معلوم ہوا کہ ان میں کوئی پیز قابل اغراض نہیں اور حکومت کے مفید مقصد نہیں تو دو ہفتے کے بعد واپس دیئے گئے۔

لیکن جب تفیش کے نتیجے سے حکومت ہند کو اطلاع دی گئی تو اس نے مقامی حکومت کے فیصلے سے اتفاق نہیں کیا اداں خیال کیا گیا کہ مقامی حکومت نے کاغذات واپس دے دیئے میں جلدی کی اور بہت ممکن ہے کہ پوری بوسیاری کے ساتھ معاہدہ دیکھا گیا ہو۔ اس زمانہ میں حکومت ہند کے محلہ تفیش کا افسر علی سر پارس کلیوں نہ ہوتا۔ اور مختلف اسباب سے جن کی تحریخ کا یہ موقع نہیں اسے میری مخالفت میں ایک خاص لکھ ہو گئی تھی۔ وہ پہنچنے لکھتے آیا اور دو ہفتے تک تفیش میں مشغول رہا پھر رانچی آیا اور ان سرنوشیزے مکان کی تلاشی لی گئی۔ تلاشی کے بعد کہا گیا کہ جو کاغذات بچھلی تلاشی کے موقع پر یہے گئے تھے اب حکومت ہند کے معاہنے کے یہے بھیجا جائیں گے۔ چنانچہ تمام کاغذات حتیٰ کہ چھپی ہوئی کاہیں بھی ہے لی گئیں۔ ان میں نہ صرف ترجمہ و تفسیر کا مسودہ

تحاصلک بعض دوسری مصنفات کے بھی تکمیل و نامکمل مسودات تھے۔

جن وقت یہ معاملہ پیش آیا تو جبکہ کام سودہ آنٹھ پاروں تک اور تغیر کام سودہ سورہ نصار تک پہنچ چکا تھا۔ لیکن اب ان کا ایک درج بھی ہر سے بقیتے میں نہ تھا۔ تاہم میں نے تویں پار سے سے ترجیح کی ترتیب جاری کی۔ اور ۱۹۱۸ء کے اواخر جب کام ختم کر دیا۔ اب اگر ابتداء کے آنٹھ پاروں کا ترجمہ واپس مل جائے تو پورے قرآن کا ترجمہ تکمیل تھا۔

میں نے کاغذات کی واپسی کے لیے خط و کتابت کی لیکن جواب ملکہ نہ تو سردست واپس دیئے جاسکتے ہیں۔ زیریں بتلوایا جا سکتا ہے کہ تکمیل کی سکتے جائیں گے۔ چونکہ کاغذات کی واپسی کی بظاہر کوئی فربی امید نظر نہیں آئی تھی اور کچھ معلوم نہ تھا کہ آگے چل کر کیا صورت حال پیش آئے اس لیے سی مناسب علوم ہو اکارہ سرفراز ان پاروں کا ترجمہ کے کتابت تکمیل کر لی جائے۔ یہ کام آسان نہ تھا۔ ایک تکمیل ہوتی ہیز کر دوبارہ لکھنا طبیعت پر بہت شاق گزرتا ہے تاہم میں نے چند راہ کی محنت کے بعد یہ حصہ بھی از سر زنکمل کر دیا۔  
گفتہ کر شد زکفم شکر کہ نالغتہ بجا سست

از دو صد گنج یکے مشت گہر باختہ ام

اس خیال سے کہ سردہ بہتر حالت میں مرقب ہو جائے اور اگر کسی دوسرے شخص کے حوالے کیا جائے تو صحیح میں انسانی ہو میں نے ادوٹا سپ رائسر ڈنلگو اکر اسے ٹاپ کرنا شروع کر دیا۔ چنانچہ سپتمبر ۱۹۱۹ء میں نصف سے زیادہ حصہ ٹاپ ہو چکا تھا۔ ۲۰ سپتمبر ۱۹۱۹ء کو حکومت نے مجھے رہاکر دیا اور اب طباعت و اشاعت کی تمام رکاوٹیں راہ سے دُور ہو گئیں۔ لیکن یہ وقت وہ تھا کہ ملک میں ایک عام سیاسی جگہ کا مواد طیار ہو رہا تھا۔ اور جہاں تک سلامانوں کا تعلق ہے۔ اہل کی سیاسی دعوت کی سادائے باذگشت ہر

لے یہ کاغذات مجھے رہا۔ کے بعد ۱۹۲۰ء میں واپس ملے۔ رہائی کے بعد جب میں نے مطابر کیا تو کئی ماہ تک کوئی نتیجہ نہ کلا۔ اس زمانہ میں صورت بہار کے گورنر ڈسٹرکٹ سنبھالاتے تھے۔ مجھ میں اور ان میں اس وقت سے شناسائی تھی جب ۱۹۱۹ء میں وہ حکومت ہند کی ایگزیکٹو کونسل کے نمبر تھے۔ وہ علاج کے لیے لکھا آئے اور ایک دوست کے یہاں اتفاقاً ملاقات ہو گئی میں نے یہ اقوان سے بیان کیا انہوں نے حکومت ہند سے خط و کتابت کی اور دو ہفتے کے بعد تمام کاغذات مجھے واپس مل گئے۔

گوشے سے بلند ہونے لگی تھی۔ میرے لیے ممکن نہ تھا کہ وقت کے تقاضے سے تعافل کرتا۔ نیچو یہ نکلا کہ رہا ہوتے ہی تحریک لاتعاون کی سرگرمیوں میں مشغول ہی ہو گیا اور عرصہ تکمیل اس کی مہلت تھی نہ ملی کہ کسی دوسری طرف نگاہ اٹھا سکتا۔

لیکن جیپ ۱۹۷۱ء میں ملک کے ہر گوشے سے ترجمان القرآن کے لیے تھا صناشر وع ہوا تو مجھے اس کی اشاعت کے لیے آمادہ ہو جانا پڑا۔ چونکہ ثابت کی چیزیں اس کے لیے موزوں نہیں بھی گئی تھیں اس لیے کتابت کا انظام کیا گیا۔ پہلے من کی کتابت کرانی لگی پھر ترجمہ صناشر وع کیا۔ نومبر ۱۹۷۲ء میں من کی کتابت ختم ہو چکی تھی۔ ترجمہ کی کتابت شروع ہوئی تھی۔ لیکن وقت کا فیصلہ اب بھی میرے خلاف تھا۔

۱۹۷۱ء کے اوپر میں تحریک لاتعاون کی سرگرمیاں میرہ باسے عومن ملک پہنچ گئی تھیں اور اب ناگزیر تھا کہ حکومت بھی اپنے تمام وسائل کام میں لا سے۔ ۲۰ نومبر کو سب سے پہلے حکومت بنگال نے قدم اٹھایا اور ان تمام مجالس کو خلافت قانون قرار دے دیا جو تحریک کی سرگرمیوں میں مشغول تھیں اس اقدام نے کاظم کو عدم متابعت قانون کے احرا کا موقع دے دیا اور دسمبر ۱۹۷۱ء کو بعض دوسرے رفقاء بنگال کے ساتھ مجھے بھی گرفتار کر لیا گیا۔

اس مرتبہ میری گرفتاری پر میں کے انتظامات میں خلل نہیں ڈال سکتی تھی کیونکہ کتاب مکمل موجود تھی اور میں نے اس کا پورا انظام کر لیا تھا کہ میری عدم موجودگی میں کام بدستورہ جاری رہے۔ لیکن گرفتاری کے بعد جو واقعہ پیش آیا وہ اس انسان کی آخری المناکی ہے، اس کی وجہ سے نہ صرف ترجمان القرآن اور تفسیر کی اشاعت رُک گئی بلکہ میری عملی زندگی کے دلو سے ہی افسردہ ہو گئے۔

گرفتاری کے بعد جیپ حکومت نے محسوس کیا کہ میرے برخلاف مقدمہ چلاستے کے لیے کافی مواد موجود نہیں ہے تو اسے مواد کی جستجو ہوئی اور اس لیے تصریح مرتبہ میرے مکان اور مطبع کی تلاشی ہی گئی۔ تلاشی کے نتیجے جو لوگ آئے تھے ان میں کوئی شخص ایسا نہ تھا جو اردو، عربی، فارسی کی استعداد رکھتا ہو جو چیزیں ان زبانوں میں لکھی ہوئی تھیں انہوں نے خیال کیا اس میں کوئی نکوئی بات حکومت کے خلاف مذروہ ہو گی۔ نیچو یہ نکلا کہ قلمی سودا کا تمام ذخیرہ اٹھا لے گئے۔ حقیقت کہ ترجمان القرآن کی تمام لکھی ہوئی کاپیاں بھی توڑ مروڑ کر مسدوات کے ڈھیر میں ملاویں۔

سورہ الفاتحہ سے اس وقت کسی شخص نے مطالبہ نہیں کیا کہ کاغذات مرتبہ کے لیے جب ایں اور

حسب قاعده ان پرگواہوں کے ساتھ ہو جائیں۔ نیزان کی رسید تفصیل کے ساتھ مرتب کر کے دی جائے۔ افران نقیش اپنے ساتھ چھپا ہوا فارم لائے جائے۔ صرف یہ لکھ کر متفق فلمی کاغذات یعنے گئے چھپا ہوا فارم دے دیا اور روانہ ہو گئے۔

پندرہ ماہ بعد رہا ہوا تو حکومت سے کاغذات کا مطابق کیا۔ ایک عرصہ کی خط و کتابت کے بعد کاغذات ملے مگر اس حالت میں ملے کہ تمام ذخیرہ بر باد ہو چکا تھا۔

افران نقیش نے جب ان کاغذات پر قبضہ کیا تو یہ فلمی مسوات کے مختلف جگہوں پر ہوتے۔ ان میں مختلف مکمل و غیر مکمل تصینیفات کے خلاصہ بڑا ذخیرہ یادداشتیں کا تھا۔ لیکن جب واپس ملے تو مغض اور اس پریشان کا ایک ڈھیر تھا۔ اور نصفت سے زیادہ اور اسکے متعلق ہر چکے ہتھے یا اطراف سے پھٹے ہوئے اور پارہ پارہ تھے۔

یہ میرے صبر و مکبہ کے لیے زندگی کی سب سے بڑی آزادی کی تھی لیکن میں نے کوشش کی کہ اس میں بھی پورا اتروں اور یہ سب سے زیادہ تر گھونٹ تھا جو جامِ حادث نے میرے یوں سے لگایا۔ لیکن میں نے بغیر کسی شکایت کے پی لیا البتہ اس سے انکار نہیں کرتا کہ اس کی تلخی آج تک گوگر ہے۔ رُگ دپے میں جب اُتر سے نہزِ غم تب دیکھئے کیا ہو ابھی تو تلخی کام و دھن کی آزادی کش ہے۔

سیاسی زندگی کی شورشیں اور علمی زندگی کی جمعیتیں ایک زندگی میں جو ہنہیں ہو سکتیں اور پہنچ دلائش میں آشی ممال ہے۔ میں نے چاہا دونوں کو یہی وقت جمع کر دیں، میں نامراد ایک طرف متعاقہ کے انبار لگا کر اباد دسری طرف برق خون سوز کو بھی دعوت دیتا رہا۔ نیتیجہ معلوم تھا اور مجھے حق نہیں کہ حرف شکایت زبان پر لا دیں۔ عرفی نے میری زبانی کہہ دیا ہے سے

زان شکست کہ بر دنبال دل خویش مدام  
درنشیب شکن ذلت پریشان فرم

اب رہمان القرآن اور تفسیر کی ہستی اس کے سوا ممکن نہ تھی کہ از مرزا محنت کی جائے لیکن اس حادثے کے بعد طبیعت کچھ اس طرح افسردہ ہو گئی کہ ہر چند کوشش کی مگر ساختہ زندگی سکی میں نے محسوس کیا کہ حادثے کا ذخم اتنا ہلاکا نہیں ہے کہ فوراً مندل ہو جائے۔

طبعیت کی بڑی رکاوٹ جو رہ رہ کر سامنے آتی تھی یہ تصور تھا کہ ایک تصنیف کی ہوتی چیز دوبارہ تصنیف کی جائے واقعی ہے کہ اہل فلم کے لیے اس سے زیادہ مسئلہ کام کو نہیں وہ ہزاروں نئے صفحے بآسانی لکھ دے گا مگر ایک خنان شدہ صفحے کے دوبارہ لکھنے میں اپنی طبیعت کو یک فلم درماندہ پانے گا۔ فکر و طبیعت کی جو گریجوشنی پہلی مختتوں کے قصور سے بچ جاتی ہے۔ بہت دشوار ہوتا ہے کہ اسے دوبارہ پیدا کیا جائے۔ اس حالت کا اندازہ صرف وہی لوگ کر سکتے ہیں جو ایسی بد فحشوں سے دوچار ہوتے ہیں۔ یہ نے ماس کار لائل کے حالات میں جب پڑھا تھا کہ اس نے انقلاب فرانس پر اپنی مشہور کتاب تصنیف کی اور اہل فن نے اسے وقت تصنیف کا ایک غیر معمولی مظاہرہ سمجھا تو اس نہیں سمجھ سکا تھا کہ اس میں غیر معمولی بات کیا ہے؟ لیکن اس حداثت کے بعد بچھے معلوم ہو گیا کہ یہ نہ صرف غیر معمولی ہے بلکہ اس سے بھی کچھ زیادہ ہے اور سنی الحقیقت کار لائل کی مصنفانہ عذرست کا اس سے برٹھ کر اور کوئی ثبوت نہیں ہو سکتا۔

لئی سال گزر سکتے مگر میں اپنے اپ کو اس کام کے لیے آمادہ نہ کر سکا۔  
دلے برگز شمشہ دارم کو درخواست پنڈاری

بار بار ایسا ہوا کہ ترجمہ و تفسیر کے بچے بچھے اور اُن تکے لیکن جو ہی برباد شدہ کاغذات پر نظر پڑی طبیعت کا انقباض تازہ ہو گیا اور دوچار صفحے لکھ کر چھوڑ دینا پڑا۔— لیکن ایک ایسے کام کی طرف سے جس کی نسبت میرا یقین تھا کہ مسلمانوں کے لیے وقت کا سب سے زیادہ ضروری کام ہے ملکن نہ تھا کہ زیادہ عرصہ تک طبیعت خافی رہتی جس قدر وقت گرتا جاتا تھا اس ضرورت کا احساس میرے لیے تاقابل برداشت ہوتا جاتا تھا میں محسوس کرتا تھا کہ اگر یہ کام مجھ سے انجام نہ پایا تو شاید عصت کن۔ اس کی انجام دہی کا کوئی سامان نہ ہے۔

۱۹۴۶ء قریب الافتتاح تھا کہ اچانک مدون کی رُکی ہوئی طبیعت میں جہش ہوتی اور رشتہ کار کی جو گزہ ڈھن ددمانی کی پہم کوششیں نہ کھوں سکی تھیں۔ دل کے جوشش بے اختیار سے خود بخود مکلن گئی۔ کام شروع کیا تو ابتداء میں چند دنوں تک طبیعت رُکی رہی لیکن جو ہی ذوق دفلک کے دوچار جام گردش میں آئے طبیعت کی ساری رکاوٹیں دُور ہو گئیں اور پھر تو ایسا معلوم ہوتے تھا کہ اگر یہ اس شورش کرہ ہستی میں افسوگی و خمار اکو گی کا کبھی گزد ہی نہیں ہوا تھا۔

بہ بدستی سزدگ کشمکش ساز دم را ساقی  
ہنوز از باده دو شیخہ ام پیمانہ بود ارد

اتما ہی نہیں بلکہ کہنا چاہئے شورش نمازہ کی مرستیاں مجلس دو شیخہ کی گفتگو سے بھی کہیں تندت

ہو گئیں ہے

چ ہستی است ز داعم کر رو بہ ما آور و  
کے بود ساقی دا ایں بادہ اذ کجا آور دی

سیحان اللہ عالم روح و قلب کے نظر فات کا بھی کچھ عجیب حال ہے۔ یا تو یہ حال تھا کہ بار بار  
کوشش کی مگر طبیعت کا انقباض دُور نہیں ہوا۔ یا اب خود کھو دکھلی تو اس طرح کھلی کہ قلم روکنا بھی چاہیو  
تو رُک نہیں سکتا۔

شور ایست نوار یزی تار لفسم را  
پیدا نہ اسے چنبیش مضراب کجائی

بہر حال کام شروع ہو گیا اور اس خیال سے کہ سودہ فاتحہ کی تفسیر رجہ کے لیے بھی ضروری تھی بسب  
سے پہلے اس کی طرف متوجہ ہوا پھر رجہ کی درتیب شروع کی۔ حالات اب بھی موافق نہ تھے۔ صحت روند بروز  
گز در ہو رہی تھی۔ سیاسی مشغولیت کی آکوڈ گیاں بدستور خلیل انداز تھیں۔ تاہم کام کا مسلسلہ کم و بیش جاری رہا۔  
اور ۱۹ جولائی ۱۹۴۰ء کو آخری سودہ کے تجدید درتیب سے فارغ ہو گیا۔

نادر سرہم بودہ زدم چاک گریاں  
شر مندگی از خرقہ لپشیہ نہ دارم

ترجمان القرآن پہلی دفعہ ۱۹۴۱ء کے ادائیں منظر عام پر آیا۔ اور نومبر ۱۹۴۳ء میں مولانا نے  
محول بالا دیا چہ مکھا لیکن اس سے پہلے اہللال کے دور اکثر کے دوسرے شمارے ۲۷ جون ۱۹۴۲ء میں مولانا نے  
بعض مسودوں کی دیرانی کا ذکر کرتے ہوئے افتتاحی میں یہی ردِداد بیان کی تھی کہ ۱۹۴۱ء میں جب بگال سے  
مجھے خارج کیا گیا اور سانچی گیا تو یہ وہ وقت تھا کہ البلاغ اور دارالارشاد کی مشغولیت کے ساتھ میں نے اپنے  
انکار و تحقیقات کی تحریر و درتیب بھی شروع کر دی تھی۔ جن امور کی تکمیل درتیب پیش نظر تھی وہ کسی ایک  
ہی موضوع سے تعلق نہیں رکھتے تھے۔ بے شمار گوشے سامنے آتے تھے۔ اور ہر گوشہ نظر میں اس کشت

سے متفرق اور منتری تحقیقیں نایاں ہوتی تھیں کہ ان سب کا جمع کرنا اور اصول و کلیات کے ماتحت لانا اس  
دستا۔ فرمادت بھی کہ عرصہ تک فکر و کاوش کا عالم جاری رہے۔ بہت سی چیزیں ابتدائی شکل میں مرتب ہوتی تھیں  
بہت سی ناتمام تھیں، برسوں سے دماغ اس کا عادی ہو گیا ہے کہ ہمیشہ کسی نہ کسی گوشے تحقیق کی فکر اور کسی نہ کسی  
عفونت کا رکن کے حل میں مشغول رہتا ہے اور اس لیے بے شمار یادداشتیں جو فی الحقیقت کسی نہ کسی معاملہ  
علم و تحقیق کی اصولی بنیادیں ہوتی ہیں فلم سے نکلتی رہتی ہیں۔ اس وقت تک کم اذکر ایک ہزار چھوٹے بڑے  
پڑیں ہے تو صرف یادداشتیں ہی کے سیاہ پوچھے ہوں گے۔

تائیت نسخہ پاسے وفا کر رہا تھا میں

بُجُوعِ خیالِ ایجیٰ فَسَرَدْ فَرَدْ سَخَا

یہ تمام ذیفرہ دماغ کا حاصل اور زندگی کا سرمایہ تھا۔ اس میں سے کچھ حصہ تو اپنے ساتھ رانچی سے  
گیا تھا، باقی حصہ کلکتہ کے سکونتی مکان میں چھوڑ دیا تھا، کیونکہ اس وقت حالات کی رفتار کچھ عجیب طرح  
کی تھی۔ نہیں کہا جاسکتا تھا کہ مستقبل میں کیا پیش آئے گا، میکن جب پانچ ماہ کے بعد حکومت ہند نے میری  
نظریہ کے احکام جاری کئے تو ایک ہی وقت میں رانچی اور کلکتہ دونوں جگہ خانہ تلاشی کی کمی اور پھر اس وقت  
سے فکار سلسلہ اس کا جاری ہو گیا۔ رانچی میں دو مرتبہ اور کلکتہ میں تین مرتبہ یہ معاملہ پیش کیا، کلکتہ میں نہ  
صرف میر سے سکونتی مکان اور مطبع ہی کی تلاشی لی گئی بلکہ ان تمام مکانات کی بھی لی گئی جہاں کوئی ادنیٰ اسائیہ بھی  
میر سے کاغذات کی موجودگی کا ہو سکتا تھا۔ کاغذات زیادہ تر متفرق صورات سکتے، یادداشتیں، مجلہ اشارات  
ستقہ، میں یادداشت معمراً فارسی میں یا عربی میں لکھا کرتا ہوں کیونکہ اردو میں اخخار ممکن نہیں۔ تلاشی کا اکام زیادہ  
انگریز حکام یا جگانی ماتحتوں کے ذمہ تھا۔ اگر ان میں کوئی سلطان معاہدی تر ٹوٹی پھوٹی اردو کے سوا کچھ نہ جانتا تو  
نتیجہ یہ نکلا کہ ہر کاغذ پر اسرار اور ہر سطر میں ماذ بن گئی اور سب کو ایک ڈیگر کی شکل میں جمع کر کے قبضہ میں لے  
لیا گیا۔ کاش احتیاط کے ساتھ جمع کرتے اور احتیاط کے ساتھ رکھتے یہیں ان میں سے کون تھا جسے ان چیزوں  
کا درد ہوتا یہ نیچرہ نکلا کہ نصف سے زیادہ اور اوقات تو تلاشی کے وقت کی بے احتیاطیوں میں ضائع ہو گئے اور  
نصف ہو باتی رہے انہیں بھی اس بے احتیاط میں ادھر ادھر جوڑ دیا گیا کہ کوئی ایک پیز بھی اپنی اصل شکل  
میں باقی نہ رہی پھر اس پر طوہرہ ہے کہ یہ بر باد شدہ ذیفرہ بھی پورا واپس نہیں ملا۔ جو کاغذات کلکتہ سے لیے  
گئے تھے بیان کیا جاتا ہے کہ کچھ دونوں تک پولیس کمشن کے دفتر میں رکھے گئے۔ اتفاقاً دیاں کے ایک گوشے

میں آگ لگ گئی اور دفتر کے سامان کے ساتھ بعض اور اق بھی جل گئے۔ پویس کے دفتر میں آگ بھی لگنی تھی تو اسی وقت جب یہ دفتر پریشان وہاں جمع مکاحف

گئی تھی جس پر کل بھی دہ میر آشیان کیوں ہو؟

ان سودات میں حبیب ذیل کا بیس ایک حصہ تک مرتب تھیں۔

تاریخ معتبر لدھیانی شاہ ولی اللہ، دیوان غالب اُردو پر تبصرہ، خصائص مسلم، امثال القرآن، شرف جہاں قزوینی پر تبصرہ، مقدمہ تفسیر کے ناتمام اجزا، ترجمان القرآن کا مسودہ سورہ ہود تک، تفسیر البیان، سورہ نصار کے ابتدائی حصے تک، مصنایمن اور بادشاہی کا ذخیرہ ان کے علاوہ ہے۔ قیام رانجی کے ابتدائی زمانہ میں دور سالے نئے نکھا شروع کئے تھے۔ ایک وحدت قوانین کا ناتماں، دوسرا قانون انتخاب طبعی اور معنویت کا ناتماں پر، ان کے اور اق بھی اسی ذخیرہ میں شامل ہو گئے۔

اس کے بعد رانجی کی زندگی میں وہاں کی مقامی خدمات سے جو قدر وقت بچا تصنیف و تعلیمات میں صرف ہوا۔ مقدمہ، ترجمہ اور تفسیر کے باسے میں بہت سی تبدیلیاں فکر و غیال میں ہو گئی تھیں۔ تقریباً از مرد کام شروع ہوا تھا۔ جنوری ۱۹۲۰ء میں اپنا ناتمام نیا ذخیرہ کے کتابت کا کام بھی ستمبر ۱۹۲۱ء میں شروع ہو گیا۔

ترجمان القرآن کسی بذکی طرح شائع کر دینا چاہتے ہیں۔ اسی خیال سے من قرآن کی کامیاب ایک عزیز دوست نے اپنے اہتمام و صرف سے لاہور میں لکھا ہے اور ترجمہ کی کتابت کا کام بھی ستمبر ۱۹۲۱ء میں شروع ہو گیا۔

اگر پانچ چھ ماہ تک بھی یہ حالت باقی رہتی تو باوجود بزرگ طرف کی سیاسی مشغولیت کی سرگزائیوں کے عجیب نہیں کہ کسی بذکی طرح یہ ایک بیرونی مکمل ہو جاتی لیکن اسے کیا کچھ کہاں ایک طرف ان خروں سازیوں اور سرمایہ نو زیوں کی کوششیں بخاری تھیں تو وہ سری طرف نکاہ برحق کی دعوت میں بھی کوتاہی نہیں ہوتی تھی۔ اذember ۱۹۲۱ء کو میں گرفتار ہوا۔ اور پھر خاتون تکالیفوں کا سلسلہ شروع ہو گیا۔ محنت اغراض سے دجن کی تشریح کا یہ موقع نہیں، پلے در پے تلاشیاں لی گئیں۔

نیچھے یہ نکلا کہ دصرفت بے شمار سودات و اوراق بلکہ کتابت کی ہوئی کاپیوں کا ناتمام ذخیرہ پریشان و منتظر ہو کر پویس کے قسطے میں چلا گیا۔ چھ جنوری ۱۹۲۳ء کو جب رہا ہو کر واپس آیا تو ۱۹۲۱ء سے لے کر ۱۹۲۰ء تک کی تمام محنت تقریباً ایکاں ہو چکی تھی۔

متی یاساعدنا الوصال و دھرتنا

یومان یوم نوی دیوم صدور

عمر کی ردوکد کے بعد اور اس سے میکن تمام ترقیات، منتشر اور برپا ہو شدہ ہے۔ اب بغیر نہیں  
محنت کے ان کا کوئی حصہ بھی کام نہیں دے سکتا تھا۔ یہ برپادی پہلی برپادی سے بھی زیادہ ہمہت مکن تھی۔ میکن  
چونکہ خود اختیاری حالات کا نتیجہ تھی۔ اس لیے جس طرح پہلی مرتبہ صبر و خاموشی کے ساتھ برداشت کری گئی تھی  
اس مرتبہ بھی برداشت کر لینا پڑی تھی کہ آج سے پہلے شاید اس کا تذکرہ پہنچ فلم و زبان سے نہ شاہنہیں ہوا۔  
جن لوگوں کو تصنیف و تالیف کے معاملات کی خبر ہے وہ جانتے ہیں کہ ایک مفلکہ اور اہل فلم کے لیے  
یہ بات کتنی مشکل اور اذیت دہ ہوتی ہے کہ اپنی لکھی ہوئی چیز برپا دیکھے اور دوبارہ فلم اٹھاتے پر مجبور ہو۔  
مشہور ہے کہ جب کار لائیل کی تاریخ انقلاب فرانس کا مسودہ جل گیا تو عرصہ تک اس کا یہ حال تھا کہ فلم پکڑنا اور بغیر  
ایک حرف کے چھوڑ دیتا۔ کار لائیل کا حادثہ اتفاقی مقام اس لیے اسے شکایت زیب دیتی تھی اور اس کی بیشکی  
بھی قابل ملامت نہیں میکن مجھے جو حادث پیش آئے وہ اتفاقی نہ تھے۔ اختیاری تھے۔ اس لیے دل کیلئے  
کہتے ہی درد انگلیز اور ہمہت مکن ہوں میکن دماغ کے لیے ان میں کوئی وجہ شکایت نہیں ہو سکتی تھی۔ مجھے  
دونوں مرتبہ تیکم کر لینا پڑا کہ یا تو اس طرح کی ذمہ گی اختیار نہیں کرنی تھی یا کی ہے تو پھر اس کے قام لازمی نہ  
گوارا کر لیتے چاہیں۔ مسرد کا فیصلہ صرف ایک گوشہ عشقی ہی کا نہیں بلکہ انسان کی تمام صیبوں کے لیے عام  
وابدی فیصلہ ہے سے

یا آن پر رضام و دوست می باشد واد

یا قطع نظر زیاد می باشد کرد

یہ طویل رو داد صرف اس لیے نقل کی ہے کہ تفسیر و توجہ کے لیے جس کیسوئی دماغ، فرا غفت خاطر  
اور دوسری مشغولیتوں سے انقطاع کامل کی ضرورت تھی وہ اس سارے عرصہ میں ناپید ہیں۔  
مولانا جنوری ۱۹۲۳ء کو رہا ہوئے تو ملک کی سیاسی ذمہ گی میں خل واقع ہو رہا تھا صرف یہ کہ ہندو  
اوہ مسلمان دو صفوں میں بستر ہے تھے بلکہ کانگریس کی صفوں میں بھی تفریق و قسم کا عملکرد سر اٹھا چلا تھا جنور  
وہ چینز کے دو واضح گردپن گئے تھے ایک طرف جہا تاجی کے پرورد کار تھے۔ دوسری طرف سی اور اس  
اور پنڈت موتی لال نہرو دیگر تھے۔ یہ محض دو ہزار کا اخلاق کا اخلاق ہی نہ تھا بلکہ ایک کھلا قصداں محسا۔

گاندھی جی کے رفقاء اسکلیوں میں داخلہ کے خلاف تھے۔ اس کے بر عکس داس اور بہر و داخلہ کے حامی تھے۔ اور ان کا استدلال یہ تھا کہ اسکلیوں میں جاگر حکومت کو فریض کیا جائے تو مک کے حق میں بہتر نتائج پیدا ہو سکتے ہیں یہ ایک ایسا موڑ تھا کہ کانگرس کے دولخت ہو جانے کا انداز تھا۔ اس صورت حال سے عہدہ برآ ہونے کے لیے کانگرس کا پیش اجلas (ستمبر ۱۹۲۲ء) دھلی میں منعقد ہوا۔ مولانا آنذاود صدر تھے پہلے کسی باب میں اجلاس کے حوالات و نتائج کا ذکر آچکا ہے جس قسم کی یہ مصروفیت تھی اس کے باعث ترجیح و تفسیر کارک جانا لازم تھا۔ مولانا کو اپنے تمام تفسیری مسودات اور بعض دوسری تایفات کے سرکاری یا بخوبی برپا ہو جانے کا شدید طلاق تھا۔ اور اس طلاق کے بعد مانی و اس ذات کو صرف دہنی طبیعتیں جان سکتی ہیں جنہیں علم و بیان کا یہ حادثہ پیش آیا ہوا اور ایک صفت یا مولف کی حیثیت میں وہ اس سانحہ سے گزر چکی ہوں۔ قرآن کا ترجیح و تفسیر سال ڈیڑھ سال کا کام نہ تھا۔ اس کے لیے سالہا سال کے شب دروز اور ان کا سکون درپر کام تھا۔ ۱۹۲۴ء میں مولانا نے الہمال نکلا میکن سیاسی مصروفتوں کی پے پناہی کے باعث اس کا اشاعتی سفر مشکل ہو گیا اس تھے بعد اشاعت موقوف کردی پھر دو اٹھائی سال میں ترجمان کی جلد اول تیار کی جو کتابت کے مرحلے گزار کر ۱۹۳۳ء کو مکمل ہوئی اور اول ۱۹۳۴ء میں شائع ہو گئی۔ اس کا دیپاچیر وغیرہ ڈسراکٹ جیل میرٹھ میں لکھا۔ معاملہ اس پر غصہ ہبھو جاتا تو کسی حد تک گوارا تھا۔ لیکن پہلے ایڈیشن کی کتابت، طباعت، کاونٹری خریداری جلد بندی اور اس کے پہلے یکشہ فروخت کے لیے مولانا کو سخت قسم کی ذہنی اذیتوں کا سامنا کرنا پڑا۔ اس کی رو داد مولانا کے ان خطوط سے معلوم کی جاسکتی ہے جو مولانا غلام رسول مہر کے علاوہ بعض دوستوں کو لکھتے رہے اور کئی مجموعوں میں نقل ہو چکے ہیں۔ اس سلسلہ میں مشی عبد القیوم خان خطاط و ترجمان الفرقان، کامنون ہر عنوان مولانا ابوالکلام آنذاود کی خدمت میں ڈیڑھ سال مطبوعہ روزنامہ الجمیعۃ دہلی آزاد انجیر سے معلوم ہوتا ہے کہ مولانا کس حال میں تھے اب تھن ترقی اور دوہنہ کے مجلہ اور دو ادب علی گڑھ نے آزاد نہر شائع کیا تو اس میں کا سب ترجمان کے نام مولانا کے خطوط نقل کئے جن سے مولانا کی شگ دستیوں کا اندازہ ہوتا ہے۔

ترجمان الفرقان کی دوسری جلد ۱۹۳۴ء کے وسط میں شائع ہوئی۔ اس کا حرف آغاز ۳۳ اپریل ۱۹۳۶ کی تحریر ہے۔ مولانا نے یہ چار صفحے موتی نگہ کانگرس کیپ لکھنؤ میں رقم کئے۔ جلد دوم کی طباعت و اشاعت کے اخراج کی صورتوں کے لیے غلام رسول مہر کے نام مولانا کے خطوط ملاحظہ فرمائیے جو نقش آنذاود کے نام سے کتاب منزل لاہور نے اواخر ۱۹۴۵ء میں شائع کئے تھے۔ خود رائم الحمدت کے پاس مولانا کے بعض خطوط موجود ہیں جو انہوں

نے اپنے ایک عقیدت مذہب دوست کو قرض حصہ کے لیے لکھے کہ جس فرم سے ترجمان القرآن (جلد دوم) کیکے کا خذلینا مطرب تھا وہ رقم کا پیشی قضاۓنا کر رہی تھی۔ اور اسی صورت میں کافی ذکر سے بخوبی جاسکتا تھا۔ اور مدینہ پر میں بخوبی کے مالکوں کو بھی طباعت کی رقم چاہئی تھی۔ اور ترجمان القرآن دہان سے نقد اجرا تپر لایا جا سکتا تھا۔ طباعت کے علاوہ کتابت کے واجبات بھی واجب الادا تھے۔ اس غرض سے منشی عبد القیوم خطاط مدینہ پر میں بخوبی میں آبیٹھا تھا اُس نے لکھا ہے کہ:

۱۔ مجھے اکتوبر ۱۹۳۴ء سے مارچ ۱۹۳۶ء تک ذیرِ مدد سال مولانا کی خدمت میں حاضر ہٹنے کا اعماق ہوا۔

۲۔ ترجمان القرآن جلد دوم کی کارگزاری میں صفحے یوسف اور مشاہرو ۹۰ روپے مالاہتے پایا میں تھے اصرار کیا کہ تیس یا چالیس روپے مالاہتے پر اور یا کروں گا باقی رقم کا آخر میں حساب ہو جائے گا۔ میں صفحے یوسف کی شرط بناہ کہ مکاتوں میں نے مشاہرو ۹۰ سے ۷۰ روپے کر دیا۔ مولانا نے منظور فریضیا۔

۳۔ کتابت کے لیے اولاد سودہ کے چار پانچ اور اتنے ملے پھر ایک ایک دو دو صفحے تازہ تحریر کے آتے رہے۔

۴۔ یہاں اگر مشاہرو پتہ چلا کہ مولانا کا سفر قصون کے سلسلہ ہائے گران سے حدود پر کھٹک ہے لیکن مشکلات و موانعات کے باوجود دوہ غیر مترقبہ استقلال کے ساتھ قدم برداشتے ہیں۔

۵۔ مولانا جس کو بھٹی میں رہتے تھے اس کا مالاہتہ کرایہ دوسرے پلے مالہار تھا، ان دنوں اور کوئی ذریعہ آمد تی نہ تھا اکثر قرض حصہ پر گزر کرتے۔ اس کو بھٹی کی پچھلی منزل ایک ترک غری بیٹے کو ساٹھ رہ پلے مالاہتہ پر دسے رکھی تھی۔ وہ کرایہ دھوول ہوتا تو ذاتی ضرورتوں میں کام آ جاتا۔ مالک کو کرایہ ادا نہیں ہو رہا تھا۔ عجیب فخر و فناق کے دن تھے۔

۶۔ ہر روز خزینت کے مطابق خود اک کاسامان یعنی آٹا، چاول، گھنی، تیل، مسالہ ایک دکان سے قرض آتا اور مہینہ بعد حباب چکتا تھا۔ ایک بنگالی معتقد اپنے گاؤں کے تالاب سے چھوٹی چھوٹی زندہ چھلیاں لائے جنہیں کو بھٹی کے محقر سے حوض میں چھوڑ دیا جاتا اور وہ دو تین روز

کام میں آتی تھیں۔ اسی طرح ایک اور معتقد، کشش گوشت دے جانا یا کچھی کعباء مرغ ورنہ خلک  
چاول اور ارک کی دال صحیح و شام کا کھانا تھا۔ تکاری میں غومائیں استھان ہوتا تھا، مگر میں  
کوئی خادم نہ تھی۔ باہر ایک بگال خادم سید علی نامی تھا جو بازار کا معنوی کام کرتا یا چائے کو دیتا  
تھا، یا پھر چاول دال تیار کر کے اندر بھج دیتا۔ مولانا اکثر صبح کی چائے خود تیار کرتے تھے۔

۷۔ ترجمان القرآن جلد دوم کی پچھرے ارجل دین شیخ مبارک علی تاجر کتب لاہور کو فروخت کر دی گئیں۔  
استری محمد صدیق مولانا کے ایک معتقد تھے، انہیں شیخ صاحب سے روپیہ لے کر پیس کا  
بل ادا کیا، میری باقمانہ رقم مجھے دی۔ تمام جلدیں شیخ صاحب کے حوالے کیں اور جو روپیہ  
بچا مولانا کو بصحیح دیا۔ جس کا بڑا حصہ قرضوں میں تقسیم ہو گیا۔ شاید ایک میل سی رقم بھی ہو گی۔  
۸۔ مولانا نے اول ۱۹۳۸ء میں سورہ نور کا ترجمہ مراد آباد بھجوادیا اور کوئی میں صفحوں کی کتابت

ہو گئی پھر سلسل درخواست کے باوجود مسودہ کا انتظار ہی رہا اور میری جلد اس سے آگے  
نہ بڑھ سکی۔ پروفیسر محمد اجمل خان نے سورہ نافع طبعہ ساہیتہ اکادمی میں لکھا ہے کہ جلد القیوم  
الخطاط سے سورہ نور کا ترجمہ و تفسیر مل گیا ہے اور ہم نے فتویٰ بھی حاصل کر لیا ہے۔ اب جلد  
دوسرے کے ساتھ چھاپا چاہا ہے۔

۹۔ مولانا نے قلعہ احمد نگر میں جلد اتل پراظٹانی کی اور تفسیر کی تعداد ۲۰۰۰ ہی ہو گئی۔ اس نظرثانی  
کے ترجیں جا بجا تبدیل کی گئی ہیں۔ اس کے دریبا پے پروفیسر فروری ۱۹۷۵ء کی تاریخ ہے۔

۱۰۔ جن دلنوں مولانا احمد نگر کے قلعہ میں قید تھے، ان کی کوئی کامپلیکس ایک دوسرے شخص نے  
دوسرے پے ماہوار پر لے رکھا تھا اور اسی آمدی سے گھر کا خرچ چلتا تھا۔

### د) بجمعہہ دہلی آزاد نہری

ہر حال اصل سوال میری جلد کا ہے۔ مولانا کی بعض تحریروں و دوستوں کے نام خطوط اور بعض عقیدوں میں  
سے ملقاتی ارشادات کو ملحوظ رکھیں تو گمان ہوتا ہے کہ میری جلد تیار ہو چکی تھی اور مولانا اس سلسلہ میں یہی  
فرماتے تھے کہ سارا کام ختم ہو چکا ہے۔ کتابت ہو رہی ہے، طباعت کام مرحلہ باقی ہے۔ مولانا کی رحلت کے  
بعد یہ سارا اطمین پاش پاش ہو گیا۔ شوق خالی پا تھرہ گیا، انتظار کی نگاہیں تھک کے ٹوٹ گئیں۔ پروفیسر محمد اجمل  
خان مولانا کی عمر کے او اخر کی دو دھائیوں میں ان کے پرائیویٹ سکرٹری تھے۔ انہیں مسودہ ملا تو صرف سورہ نور

کا ترجیح اور وہ بھی ترجمان کے کاتب فتحی عبد القیوم خان سے۔ سوال ہے کہ مولانا کے سامان میں کوئی پرہنہ کا نقہ تھا یا نہیں، ہیرت ہے کہ مولانا کے ہاں سے کوئی تحریر برآمدہ ہوئی۔ جواہر لال نہرو کو جن بڑے آدمیوں نے خلط کئے ان کا مجموعہ چھپ چکا ہے۔ مولانا کے تعلقات بھی اکابر عہد سے تھے اور وہ خود بھی ایک بڑے آدمی تھے۔

لازماً باہمی خطوط کا بات ہو گی۔ کیا ان کے نام کے تمام خطوط ضائع ہو گئے یا ان پر کوئی اور حادثہ بست گیا ہے جن لوگوں نے اپنے نام مولانا کے خطوط شائع کئے ہیں وہ ان کے خطوط کا جواب ہیں۔ ان کے خطوط کہاں گئے ہیں مولانا نے رفقاء اکابر کے خطوط محفوظ نہیں کئے یا ان خطوط کے معاملہ میں وہ اس قدر ستفنی کئے کہ ان خطوط کے رکھنے کی ضرورت ہی محسوس نہ کرتے تھے۔ طبیعتِ تسلیم نہیں کرتی کہ مولانا نے بے توہین کی ہو عالمِ شبی کے خطوط جو ان کے نام میں مکایب شبی میں موجود ہیں۔ وہ مولانا ہی نے سید سلمان کو دیئے ہوئے ہوں گے۔ وہ خطوط جو مولانا کو عوام کے علاوہ خواص سے آتے تھے کہاں گئے ہیں؟ ان میں کاندھی جی اور جواہر لال کے خطوط بھی تھے۔ لیکن مولانا کی رحلت کے بعد نہ جانے یہ انشا کہاں گیا۔ ایسی کسی چیز کا نہ ہوتا تھا ایجادِ تعجب انگریز ہے؟ ان حالات میں ترجمان القرآن تیسری جلد کے غافلہ ہونے کی تین ہی صورتیں ہو سکتی ہیں۔

۱۔ مولانا نے ضروری مباحثہ اور اہم نکات کا صرف خالکہ تاریخ کیا ہو پھر اس سلسلہ کے سب اشارات مرتب کئے ہوں۔ لیکن سیاسی مشغولیتوں کے باعث تیسری جلد مرتب نہ ہو سکی ہو۔ مولانا کو اپنی ذات پر اتنا اعتماد تھا کہ وہ قلم اٹھائیں گے اور کتابت کی رفقاء کے ساتھ تیسری جلد مکمل کر دیں گے مگر ۱۹۴۶ء کے بعد دو اعلیٰ سال ان کے لیے کسی قدر عظیم الفرضی کا زمانہ تھا۔ ۱۹۴۷ء میں صوبجاتی خود محکمری کے تحت پہلے انتخابات ہوئے کامگیری نے پنجاب، آسام، بنگال اور سندھ کے سواہر جگہ وزارتیں قائم کیں۔ بیشان و ذیروں کے نگار ان مولانا ہی تھے۔ مسلم لیگ نے کامگیری کی وزارتیوں کے خلاف میدان رستیز گرم کیا تو محاذ کی ملکیتی نے مولانا کی مشغولیتوں میں اضافہ کر دیا۔ ادھر ستمبر ۱۹۴۹ء کے آغاز میں دوسری جنگ عظیم پھر ڈگئی۔ ادھر ۱۹۴۸ء میں وہ کامگیری کے صدر منتخب ہوئے پھر ۱۹۴۷ء سے ۱۹۴۵ء تک ایک ادھر و قفر کے سوا قید میں رہے۔ اس دوران میں برطانوی حکومت کے ملن آتے رہے۔ ان سے بھیتیت ہمدر کامگیری کا گفتگو کا بار ان پر تھا۔ پھر ۱۹۴۷ء تک کہ ۱۲ اگست کو برطیں آزاد ہو گیا اور مولانا کے نقطہ نگاہ کی ہار ہو گئی۔ ان کے لیے فرست کا محرومی نہ تھا۔ اس کے بعد ضروری ۱۹۵۸ء تک دس سال کی مدت ان کے اضطراب مسئلہ کا زمانہ تھا۔ مخفیر یہ کہ مولانا صد مات کا مجسم اور سانحات کا پاپکر ہو چکے تھے۔ اس عرصہ میں وہ جی نہیں رہے تھے بلکہ عناصر خمسہ کی ہمارے ہی تھے اور ایک آہنازیہہ نالہ ناکیڈہ

کی طرح گردو پیش کی انگلیوں میں پت پڑھے تھے۔ اس زمانہ میں ترجیح و تفسیر ناممکن تھے۔ ۲۔ مولانا پورپنی فلسفہ و افکار کی نتیجتی کاوشوں سے عینہ براہوتے کے لیے ترجیح و تفسیر کو جس اندماز میں پیش کرنا چاہتے تھے۔ قرآن کے معانی و مطالب اس سے مختلف ہیں۔ قرآن محض عقل سے حل نہیں ہوتا۔ وہ عشق کی صرفت سے حل ہوتا ہے اور ایمان کی زبان میں بولتا ہے۔ شاید دلاغ کے اس سفر ہی میں پہمانتہ عمر بزرگ ہو گیا اور تفسیر ادھوری رہ گئی۔

۳۔ مولانا کا ذوقِ حتماکہ اپنے علم کی بیکانی کے باعث اپنے مسودہ کو پارہار بدلتے آخر وقت تک ترمیم و تفسیر اور حکم و اصناف فرماتے۔ ان سے یہ شکایت کہ تم کو جبی تھی کہ وہ ہر خط مسودہ میں اصلاح کرتے اور پلیٹ پر کپی جسنتے تک الفاظ و مطالب میں تغیر و تبدل ذماتے۔ مولانا غلام رسول ہرنے بھی اپنے بعض مصائب میں اضافہ کا خیال رکھا۔ اور وہ معاشر سے کی مادی مگر اہیوں کے اندر ہر سے کو قرآن حکمر کی طہرانہ روشنی سے دُور کرنا چاہتے تھے۔ لیکن سیاسی مشغولیتوں نے انہیں اس کی فرصت ہی نہیں کو فرماتے اور آگلی اور دنیا تجوید و تفسیر کی تیسری جلد سے محروم ہو گئی۔

رقم ۱۹۵۶ء میں مولانا کی یاد فرمائی پردھنی گیا تو بعض دوسرے استفادات کے تنازعہ ترجمان القرآن کی تیکی جلد کے متعلق بھی دریافت کیا۔ فرمایا:

”سودہ تیار ہے کچھ اجزاً کا بت کے لیے زیج دیتے تھے لیکن مکی معاملات احتیاط پر ہو گئے تو اس فرض سے غافل ہوتا پڑا۔ خیالِ حتماکہ المذاخن مختصر ہو گا۔ لیکن مسلمانوں نے ہر سے دل کو اس قدر آندر دہ کیا ہے کہ اب اس میں شکنچی پیدا ہی نہیں ہوتی۔ گودل صد پارہ کی قاشیں بھی کامِ اسکتی ہیں لیکن جب دل ہی مرقد ہو جائے تو صرقوں کے اس مزاد پر نہ دیتے بلکہ میں نہ کوئی دوسرا رونق پیدا ہوتی ہے۔“

قرآن مجید کا ترجیح و تفسیر اور مقدمہ و بیان الشاپردازی یا افسانہ نگاری نہیں اور نہ شاعری کا ہیجان ہے کہ صریح غامہ کے نواحی گردش ہوتے ہی غیب سے مصائب میں آنے لگیں۔ قرآن مجید کے لیے جریں عشق کے دینماں اور مشکلاہ نبوت کے عفان کی مزورت ہے۔

اور یہ دولت اتنی ارزش نہیں کہ ادھر غنچہ کو آواز دی ادھر قلمدان آگیا، اس سفر میں سالہاں  
وادیانقطع کرنی پڑتی ہیں۔

عرض کیا: ”لوگوں میں انتظار ہی نہیں، اضطراب بھی ہے۔“  
فرمایا:

”مجھے لوگوں کے اضطراب و انتظار کا اندازہ ہے لیکن میں چاہتا ہوں تیری جلد پہلی دو  
جلدوں کی طرح ذر ہے وہ نظر ثانی سے مستغفی ہو۔ ہونفلٹ ایک دفعہ قلم سے نکل جائے اس  
کو دوبارہ اٹھایا رہ جاسکے۔ قرآن پر جتنا عنور کریں اس کی راہیں گھلٹی چلی جاتی ہیں۔ اس کے  
ایک ایک لفظ میں مطابق و معانی کا ذخیرہ ہے جب بھی ترجیح و تغیر کا مسودہ سامنے آتا  
پہنچے معلوم ہوتا ہے۔—

”فلان چیز رہ گئی ہے اس کا مفہوم اس سے کشادہ ہے اور یہی وجہ اس میں تاخیر کی ہے۔—قدستے  
رُج کے فرمایا:

”بہر حال کا تسبیب کو بولیا ہے کوئی امر مانع نہ ہو ا تو انشار اللہ مسودہ اس کے حوالے کر دوں گا؛“  
لیکن جس سال مولانا سے گفتگو ہوئی اس کے اگلے سال مولانا ۲۴ فروری کو انتقال فرمائے گئے تھے  
پھر ان کے بعد چرا غنوں میں روشنی ہوئی

مقدمہ اور ابیان کے مسودات کا تو حلم ہی نہیں کہ ان پر کیا بیتی ہے مولانا دادہ انکار اپنے بیان ہی میں لکھ  
اللہ کو پیار سے ہو گئے اس مسلم میں اشارات کا اگر کوئی مسودہ محفوظ وہ ترجمان القرآن کی تیری جلد کے ساتھی  
نایید ہو گیا۔ بہر حال تیری جلد کے عنقا ہونے کا المیرا ایسا ہے کہ ایک پورا عجید ہو ترجیح و تغیر کے انتظار میں تھا  
اس محرومی کے احساس سے متاثر ہا۔ مولانا نے پریخ فرمایا تھا۔

”افسوس ہے کہ زمانہ میرے دماغ سے کام نیتے کا کوئی سلامان نہ کر سکا۔ غالبت کو تو صرفت اپنی  
ایک شاعری ہی کاروں تھا۔ نہیں معلوم میرے ساتھ قبر میں کیا کیا چیزیں جائیں گی سے  
نار وابودیہ بازار جہاں جس وفا

رونقے گشم و از طالع دکان فرم

تذکرہ | تذکرہ مولانا کے قلم سے پہلی کتاب ہے اپنی کیانی اپنی زبانی، اپنے احمد احمدان کے مسلموں کی روادو

یا پھر دعوت و عنایت کی بعض شخصیتوں کے سوانح و افکار۔ پہلا ایڈیشن مطبوعہ البلا غیر میں لکھتے عربی تاپ ۲۰۱۶ء  
ساز کے ۲۱ صفحات۔ مرتب مرزا فضل الدین الحمدی ایں ہی، ای ایم، (یعنی جو ایں دیکھ کر) انہاں میں اس کے  
فلم سے انتہا نام ۲۱ صفحات کا مقدمہ۔ میرزا صاحب ۲۸۴ صفحہ پر رقطانہ میں کہ :

”اس سودہ میں اس کے بعد دوسرا باب حضرت شیخ محمد بن شیخ جمال الدین رحمۃ اللہ علیہ کے  
حالات میں تھا۔ اور اس پر انہوں نے اپنے والدہ رحمہ کے مادری سلطے کا حال ختم کر دیا تھا۔  
اس کے بعد تیر سے باب میں ان کے جداً مجدد حضرت شاہ محمد افضل رحمۃ اللہ علیہ کے حالات  
ہیں اور پھر مولانا منور الدین رحمۃ اللہ علیہ کے چونکہ بعض وجہ سے اب کتاب کو دو حصوں میں  
شائع کرنا مناسب نظر آیا۔ اس لیے چھٹے حصے کو یہیں ختم کر دیا جاتا ہے۔ دوسرا باب حصہ دوم سے  
شروع ہوگا اس کے ساتھ خود مولانا کے حالات کا حصہ بھی ملادیا جائے گا جو خاکسار نے مرتب کیا  
ہے۔ البتہ مناسب معلوم ہوتا ہے کہ خاتم کتاب کی ایک فصل جس میں مولانا نے اپنے انداز خاص  
میں خود اپنے حالات کی طرف چنان اشارات کئے ہیں اور جن سے اس تذکرہ کے زمانہ تحریر کے  
حالات پر بھی روشنی پڑتی ہے اسی حصہ کے آخر میں درج کردی جاتے تاکہ اس جلد کا اختتام بھی  
با جمال مولانا ہی کے حالات پر ہو گا لیکن ان اشارات سے ان عقیدت مندوں کی پیاس نہیں بچے  
گی جو ان کے مفصل حالات کے لیے اتنے ہیں۔“

غرض ۲۸۵ صفحات میں ایڈیشن ۲۱ صفحات مولانا کے اپنے حالات میں ہیں  
ان کا انداز انشائی نگاری کا ہے بالغاط دیگر مولانا نے اپنی ذات کے بارے میں شاعری کی ہے۔ آخری دو فصلوں  
میں پہلی فصل رانچی سے متعلق ہے جہاں مولانا نظر بند تھے، آخری فصل کے اڑھائی صفحوں میں بولوی محبی الدین الحمد  
کی گرفتاری پر اپنے مختار بانٹا اخہار کیا ہے۔ فی الجملہ، ۲۱ صفحات میں سے صرف ۲۱ صفحے مولانا نے اپنی  
ذات کے بارے میں لکھے ہیں۔ ان میں میں ہمیں پہیں سال کے ایک نوجوان کی اڑائیں کا افسانہ ہے یا پھر شہزاد  
اسلوب میں ایک ایسی سرگزشت ہے جو رندی و شوقی کی تمام منزہیں قلع کر چکی اور اپنے دامن ترپنہاں رہی ہے۔  
یہ گریا اس شعر کی تغیر ہے سے

ہر کسے راہ میں ترہت اما دیگران  
ہازمی پو شد و مادر آفتاب اندا فیض

مولانا راضی اس م سے باہر دشی اقوام کے ایک گاؤں مورا باری میں نظر بند تھے ہر زا فضل الدین <sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup>  
مئی ۱۹۱۶ء میں مولانا سے ملنے راضی گئے تو ان سے سوانح لکھنے پر اصرار کیا۔ مولانا اولاد عبد روا نثار کرتے رہے  
پھر راضی ہو گئے میرزا فضل الدین کو ایک خط میں لکھا ہے:  
”جو کچھ بے اختیار قلم سے نکل جانا ہے صحیح دیتا ہوں:

چنانچہ ۲۰ بیفتہ بعد پہلے سوال صفحے لکھ کر صحیح دیتے ہوں میں سے، ۱۹۱۶ء تک سلسہ باری  
رہا۔ کبھی بھار قلم لگ جاتا۔ میرزا فضل الدین اصرار کرتے تو پھر شروع فرمادیتے۔ غرض سماڑتے چار ماہ کی حدت  
میں تذکرہ مکمل ہو گیا۔ ابتداً آخر کے اس صفحات تذکرہ کی تکمیل میں شامل نہ تھے۔ مولانا کو نظر بند کیا گیا تو ذری ۱۹۱۶ء  
میں میرزا صاحب اجازت نے کر مولانا سے ملنے راضی گئے وہاں ذاتی حالات لکھنے پر اصرار کیا۔ مولانا کسی طرح  
تیار نہ تھے۔ میرزا احساں حب کوئی چھ ماہ رہے اُفرینڈہ سوال مرتب کئے اور مولانا سے جواب لے کر واپس آئئے  
یکیں مولانا نے پورا سودہ نظر ثانی کے لیے منگوایا اور اپنی طبیعت کے مطابق تاخیر کر دی۔ میرزا فضل الدین تکھتے  
ہیں کہ مولانا کو طباعت کے دو دن میں بھی اصرار ہی رہا کہ تذکرہ شائع نہ ہو جو کتاب، ۱۹۱۶ء میں مکمل ہوئی  
تھی اس کی اشتراحت کا اعلان جزوی ۱۹۱۹ء میں کیا گیا اور میرزا فضل الدین نے اس کا دبایا چہ ۶ اگست ۱۹۱۹ء کو  
لکھا گیا تذکرہ اپنی تکمیل کے تین سو ایتن سال بعد شائع ہوا۔

پروفیسر محمد مجیب چانسلر جامعہ لیورپولی دھلی تذکرہ سے متعلق اپنے ایک انگریزی مقالہ میں لکھتے ہیں کہ:  
”تذکرہ اسلامی فکر کے موضوع پر ایک مقامی کی حیثیت سے پڑھا جاسکتا ہے اس کی حیثیت ایک  
کتاب سے بہت زیادہ ہے وہ ایک اشکاری ہے ایک شخصیت ہے ایک شغل اور جوش ہے  
ایک اہمی آواز کی قوت نطق، ایک بڑے دل کا گریو بلکا، ایک الیہ کا محروم نعمہ اور ایک  
فتح کا سرت انگریز زمزدہ دادہ ایک ایسی خود قوشت سوانح غری ہے جو ایک قصور کا پیکر بن گئی  
ہے اور ایسا تصویر جو فلسفت انسانی کی جیتی جاگئی تصویر ہے۔“  
اسی مضمون میں ہے کہ:

”یرغیر محدود آمد ہی ہے جس نے تذکرہ کو اشخاص کا ایسا موثر بیان اور مذہبی و اخلاقی سائل کا پروجش  
ذکرہ بنا دیا ہے اس سے مولانا آزاد کی شخصیت واقعی طور پر اس قدر منکس ہوتی ہے کہ کسی  
صحیح سے صحیح سوانح غری سے بھی ظاہر نہیں ہو سکتی۔ تذکرہ موضوع نہیں ہے۔ حماست قی ہے۔

جس کی تکمیل کے لیے شہجہان علم و فضل، الفاظ پر زور اقتدار اور غیر معمولی قدرت کے طرز بیان سے کارفرماں کی گئی ہے۔

مذکورہ فی الواقع مولانا کی ایک غیر مردوگ عظیم تحریر ہے۔ جہاں تک اسلوب نگارش کا لعلت ہے۔ اصلہ المہل والبلاغ سے مشابہ ہے اس میں اس زمانہ کی چالیں فی صدق عربی، تیس فی صدق فارسی اور تین فی صداروہ ہے۔ ساری کتاب میں ادائی شباب کی نگینی صخر ہے۔ ہر صفحہ سے مطابع کی پنجھی راشابدہ کی وسعت اور تخلیل کا سورع جھلکتا ہے۔ مولانا کی ساری تعلیم عربی و فارسی ہی بس ہوتی تھی۔ یوں بھی اس زمانہ کے مذہبی شرافات عربی و فارسی کے حصر سے مکمل نہیں مکتے تھے۔ سرستہ نے عربی و فارسی کا زور توڑنا چاہا اس کی جگہ بولی طوری اختیار کی۔ مولانا اطافت جیں حالی سادہ زبان لکھنے کے دھنی تھے۔ لیکن بودخونت مولانا کے ہاں تھی اس کے لیے عربی و فارسی سے مفر ناممکن تھا۔ مسلمانوں کو مخاطب کرنے کے لیے دونوں لازم تھیں۔ ان کے بغیر مسلمانوں کے وجد ان و شعور اور جذبہ دادا د کو مخاطب کرنا یہ سود تھا۔ سرستہ کی سادگی نے ہندیب الاعداق کی وساطت سے اُردو نشر کا رُن بدل پھر مولانا حالی نے مقدمہ شروع شاعری، حیات معدی اور حیات جاوید و فقرہ لکھ کر سادہ طرز تحریر کی عمارت اٹھائی میکن اس عوامی دعومی طرز کے باوجود ارد و گو عربی و فارسی کے عرش سے آتا رہا۔ شکل تھا۔ تیس مسلمانوں میں عربی و فارسی الفاظ ہی کے شکرہ سے بھلیاں دوڑتی تھیں۔ مذکورہ میں مولانا نے مخاطبین کو اپنی ذہنی سطح سے آواز دی ہے یہ ان کے مزاج اور تربیت کے خلاف تھا کہ وہ عوام کی سطح پر اگر ان سے ہم کلام ہوتے اور فاریوں کی عام استعداد کو ملاحظہ کر کے انہوں نے تذکرہ لکھتے وقت وہ کاسوز دروں اور بیجم کا حسن طبیعت اختیار کیا۔ تذکرہ ان کے ملکۂ علم اور ہمہ شکر کا انہیا ہے۔ وہ شعوری نہیں تو غریشوری طور پر اپنے سالہین کو مرغوب کرتے اور سینا سے نگارش سے سن توانی کو صدایتی ہے۔ ان کے مخاطب عام مسلمانوں کے علاوہ دین و مذہب کے وہ افراد تھے جو انگریزی کو اپنے لیے حرام قرار دے چکے تھے۔

ارد و کامزاج پہلی جنگ عظیم (۱۸۷۶-۱۸۷۷) کے بعد بدنا شروع ہوا میکن ۱۹۳۴ء تک اس کی چھاپ اسلامی ہی رہی اور جہاں تک زبان کا سراپا تھا اس کے اعضاے ریس عربی و فارسی ہی کے آٹھ گل سے تیار ہوتے رہے۔ دوسری جنگ عظیم (۱۹۳۹-۱۹۴۵ء) تک اُردو شاعری کا شکرہ آہنگ اور دو لمبی و فارسی ہی کے الفاظ سے تھا۔ مثلاً اقبال کی ہمہانہ شاعری کا سارا اکار خانہ عربی و فارسی الفاظ پر قائم ہے۔ اسی

طرح جوش کی انقلابی شاعری بھی عربی و فارسی الفاظ ہی سے اُستوار ہے۔

مولانا نے اپنالا ملیخان اور تذکرہ میں عربی و فارسی کے جو الفاظ استعمال کئے۔ ان سے جو ترکیبیں وضع کیں اور قصروں کی ساخت میں اشارہ کو جس طرح موزدن کیا وہ سب ان کا اعجاز تھے۔ ان سے پہلے الفاظ کا یہ ذخیرہ تک بھی اردو نثر میں اس طرح شامل تھا اور نہ ان الفاظ میں وہ بردستہ پن نظر آتا تھا۔ جو مولانا کی طرز نگارش کا سحر ہو گیا۔ حقیقت یہ ہے کہ مولانا نے بعض خانہ نشین الفاظ کو جلوہ عام بنادیا اور بے شمار عربی الفاظ کو محمل سے نکال کر بنازرنگر کی روشنی پڑھا دی۔ اسی طرح فارسی کے ہزاروں الفاظ ان کے قلم کی ذکر سے متحرک ہو گئے۔ اس سے پہلے اردو لغت ان سے خالی تھا۔ میرے اپنے اندازہ کے مطابق قریب تریب تین سارے تھے یعنی ہزار الفاظ و مطلعات ہوں گے جو کسی بڑے سے بڑے ادیب یا شاعر نے ان سے پہلے اردو میں شامل نہ کئے تھے مولانا کہ سکتے تھے ۶۰

کہ میں تے انہیں آسمان کر دیا

”تذکرہ حقیقتاً“ کی مباحثت کا مخزن ہے اس کی مثال ایک ایسی جملہ کی سی ہے جس میں کمی پڑھنے اکھٹے ہوں۔ یوں کہیے کہ ایک چینستان ہے جس میں طرح طرح کے چھوٹ، کھلیاں، شاخیں، قلعے اور رہائیں سر بر ز نظر آتی ہیں۔ اپنے اجداد سے متعلق تو مولانا نے کم سے کم لکھا ہے مثلاً ۲۱ صفحوں میں پاری سلسلہ کے مورث اعلیٰ شیخ جمال الدین دھلوی کے متعلق زیادہ سے زیادہ پارچے کچھ صفحوں کا اجمالي تذکرہ ہے۔ باقی ان کے مختلف سلسلوں اور ان سلسلوں کے مأخذ و مصدر کی مختلف کوڑیوں کی حکایت ہے۔ جس میں بے شمار علمی، ادوبی، عمرانی، سیاسی، تاریخی، ادبی، فقہی اور اختراء کی مباحثت آگئے ہیں۔ اپنے فائدائی حالات کے لیے مولانا نے والد مر جوم کے ایک قلمی رسالہ اور روایات پر احصار کیا ہے۔ چونکہ کوئی دوسرا رسالہ کتاب یا معاوہ نظر بندی میں سامنے نہ تھا۔ اس لیے کسی روایت یا اس کے حوالے میں ہو سکتا ہے۔ تذکرہ کے حوالے زیادہ تر حافظ کی بنیاد پر ہیں جس سے بخوبی خارج نہیں کی جا سکتی۔ تاہم ان کے مجموعی حافظ کا اندازہ ہوتا ہے کہ قدرت نے ان کے دماغ کو اس اعتبار سے کچھ قاروں بنا دیا تھا۔ مولانا نے آخری صفحوں میں جو کچھ اپنے متعلق لکھا، وہ محض رومانی شاعری ہے۔ ان چند صفحوں میں اس کے سوا کچھ نہیں کہ انہوں نے رندی کا سفر کیا اور ہوس کی بادیہ پیاسی کو نکلے تھے۔ جہاں تک تصنیفی اصول و مقدمات کا تعلق ہے تذکرہ میں کوئی ترتیب نہیں صرف لفظ انصاف کے زیر عنوان ایک میا بحث یا ایک میا مضمون پھر دیا ہے۔ کمی مقامات

کی عبارتیں اس حد تک خطیباہ ہیں گویا مولانا منیر پر بحوم کے بامنے خلیدے رہے ہیں۔ تمام مباحثت کو دعوت و عزیت کے اذکار کی خصوصیت حاصل ہے یا پھر دعوت و عزیت کے سفریں آبلہ پالی کا تذکرہ اور خارجیلان کی داستان سرایاں ہیں، قتل و سلب اور تکفیر و تضليل کے معروکے ہیں، معاصرت کی فتنہ پر دوازیوں اور تعصیب کاریوں کے بنگائے ہیں ان کے تجزیے اور ان پر تحریر ہے ہیں فرقہ ہمدیہ کے بانی شیخ محمد جو پوری کے احوال و وقائع ہیں ان کی دعوت و تذکیر کا وفاء ہے۔

تذکرہ کالمیب مباب یہ ہے کہ اس میں عمل صلاح اور اس کی متھک و مظہر شخصیتوں کے سوانح میں بالعین درباری فتوؤں کی رواداد ہے، اس زمانہ میں درباری علماء کا مراجح متحاکمہ اور امر کی تھیں اور نواہی کی تکذیب کرنے والوں کے ذہن پر جا تے تذکرہ میں انہی علماء کی فتنہ کاریوں کو بیان کیا ہے۔

امام ابن تیمیہ سے متعلق اگرچہ پہنچ و سان میں سب سے پہلا مصنفوں علماء مشی نے لکھا کہ میکن مولانا ابوالحکام آزاد نے تذکرہ میں ان کا ذکر چھپا کر پہلی دفعہ ان سے متعلق صحیح مطالعہ کی بنا اور کمی اس سے خود مولانا کے ذہنی لشون کا سراغ ملتا اور اندازہ ہوتا ہے کہ ان کی سیرت ڈھالنے میں ابن تیمیہ کے افکار و مذاقح کو بھی دفن لئا۔ مولانا ایک سیاسی انسان سمجھتے اور یہ راستہ انہوں نے دین ہی کی معرفت اختیار کیا تھا بعض حلقوں میں ان کے سیاسی راستہ پر انگشت نمائی کی گئی۔ بالخصوص اس زمانہ میں جب مسلم یگ اور کالگرس کے راستوں کا اختلاف تصادم کی شدت اختیار کر گیا اور معاشرہ دشمن تکجا پہنچا۔ اس مرکز میں ایک تو دوہ بوجگ سمجھے جو اصولاً سیاسی اختلاف رکھتے اور مدد و دعے چند سمجھتے۔ ایک بڑا اگر دہان و لوگوں کا متحا جو اپنے لفاظ و مفہوم کے تابع ہتھے۔ سب سے دلچسپ حال ان اہل علم، اہل قلم اور اہل صوحہ کا سماجن کی استبداد دوازیوں اور ان آسائیوں کو مسلم یگ کا دامن مل گیا۔ ان سب نے اکٹھا ہو کر مولانا پر سیاسی میغارت کی اور اس طرح دین میں اپنی کوتاه نامی کا بدل لینا پا ہا۔ اکابر و مشارک کے ان تماشا یوں نے تاشادیکھنے ہی پر اکتفا کیا بلکہ کلوخ اندازی میں برابر کا حصہ لیا۔ کسی نے وحدت اوبیان کا فتنہ چھپا اس کسی نے سورہ فاتحہ کی تفسیر سے انکار و رسالت کا شوہد اٹھایا۔ کسی نے کہا، مولانا عقل کے ہو گئے ہیں اور قرآن مجید کو ایمان کے بجائے عقل سے پانچا ہستے ہیں۔ غرض جتنے مذاقینی ہائیں۔ ترجمان القرآن کی بحث میں اس کا جواب آچکا ہے لیکن ان بے بصر دانشوروں میں اخلاص ہرما تو مولانا پر جو اعتراف کر رہے تھے ان کا جواب ترجمان سے کہیں پہلے تذکرہ میں موجود تھا۔ مولانا نے امام ابن تیمیہ کا یہ قول نقل کیا کہ متكلمین و فلاسفہ سے بڑھ کر مضطرب و محروم اور لطیان

قلب و سر در روح کی نذرت سے یک قلم نا اشاد و سرا کوئی گردہ نہیں؟ اور تذکرہ ہی میں لکھا ہے کہ اشک کی کتاب اور رسول کی سنت نہ صرف اساس کامنات ہے بلکہ ان کے اتباع ہی کا نام عناصر حیات ہے۔

سیرۃ النبی سے متعلق تذکرہ کے صفحہ ۲۷، اپر مولانا نے امام ابن تیمیہ کا ذکر کرتے ہوئے لکھا ہے کہ سیرت کے مطابع و تفکر سے قرآن کے روز و اسرار و غوامض مکھتے ہیں۔ قرآن و حیات بُنوی معاً یک ہی ہیں۔ قرآن تن ہے سیرت شریح قرآن علم ہے سیرت عمل، سیرت ایک مجسم و مثل قرآن ہے، مولانا قرآن ہی سے سیرت بُنوی بکل کرنے کے مجوز تھے۔ علامہ بشیلی عکو اس طرف متوج کیا۔ اور خود البلال والیانغ میں اس انداز ہی سے سیرت اطہر کے بعض پہلو میان کئے۔ ان تمام مقاموں کو مولانا علام رسول مہر نے رسول جستہ کے نام سے امنا فرمطالب کے ساتھ مدد دن کیا۔ یہ آخر سو صفحات کی ایک ضخیم کتاب ہے۔ تذکرہ میں ۱۸۸ صفحہ تک مولانا نے سیرت النبی پر غایت درجہ عالمانہ روایات اشارات کے ہیں۔ مولانا مہر فرماتے تھے کہ ایک تک سیرت پر عربی، فارسی اور اردو میں چوہونا چھپیا ہے اس میں وہ مُسْ و ندرست نہیں چوہونا کے ان اشارات و مقالات میں ہے۔

تذکرہ سے پہلے ارسد و کتابوں میں جواہرے دینے کا رواج نہ تھا۔ مولانا نے بقید صفات و سطور کتابوں کا حوالہ دیا۔ تذکرہ فی الجملہ ان کے حافظہ کا شرپارہ ہے۔ غرض جس ڈھنپ کی نذرگی ان کا شعار اور ان کا دلوں تھا تذکرہ اس کی جامع تصور ہے۔ ان کے سوانح ایکار کا مرقع ہے اور ان کی شخصیت کے عوامل و عناصر کی بالا سطاد استاویز ہے۔ افسوس کہ تذکرہ کا دوسرا حصہ یعنی میرزا افضل الدین کے سوالات اور مولانا کے جوابات کی جلد شائع نہ ہو سکی۔ پھر کسی نے اس بارے میں کبھی کوئی سمجھو ہی نہ کی، ہوا کیا ہے نذر جوادث ہو گئی یا مولانا نے میرزا افضل الدین سے نظر ثانی کی خواہش پر لے کر تذکرہ تناقل کر دی یا مولانا مہر کی ریاست کے مطابق میرزا افضل الدین اپنے وطن گوردا پورے لے گئے اور وہ پس نہ کی۔

تذکرہ سے معلوم ہوتا ہے کہ زمانہ نظر بندی میں مولانا کے ذیر قلم مندرجہ ذیل کتابیں تھیں۔

۱۔ تفسیر، ترجمہ، مقدمہ

۲۔ سیرت شاہ ولی اللہ

۳۔ دیوان غالب اردو پر تبصرہ

۴۔ شرف جہاں فتویٰ کے دیوان پر تبصرہ

۵۔ سیرت حضرت محمد راہت ثانی اس کی تسویہ یا، ۱۹۱۶ء کو رائپنی میں شروع کی اور ۲۴ اگست کو پورے ایک ہفتہ میں بکل ہبھگئی متوسط تقاضی کے ۳۰،۰۰۰ صفحے تھے۔

#### ۶۔ اتحاد الخلفت

۷۔ الكلم الطيب

۸۔ القول الثابت

۹۔ سیرت طلیب از قرآن مجید

۱۰۔ سیرت امام احمد بن حنبل

سیرت امام ابن تیمیہ

۱۱۔ حدیث غربت کی شرح

ترجمی دو جملیں چھپیں۔ تفسیر و مقدمہ کا پتہ ہی نہیں کہ قلم سے قرطاس کو منتقل ہوئے یا نہیں یا اگر سالما یا جزو اٹھے گئے تو کہاں چلے گئے۔ اس کے علاوہ جن صفات کے نام دیے گئے ہیں نہ جانتے ان پر کیا بھی، بہر حال وہ کتابیں نہ کبھی شائع ہوئیں نہ کسی نے کسی حال میں انہیں دیکھا۔ مگر غالب ہے کہ مولانا کی یہ تمام تاویخات ادھورا ہوتے کی وجہ سے رحلت کر گئیں۔ ایک مختصر سی درست ہی میں مولانا اتنا اسکے نکل چکے حق کو ان کے فکر و انشاء کا ارتقا ہو گیا اور ان سودوں کو ذہناً امڑوک کر دیا۔ جہاں تک دوسروں کے سلیمانی کا تعلق ہے وہ خود سوانح حیات ہو گئے۔ انہیں اپنی شخصیت کے علومنے دوسروں کے سوانح لکھنے سے روک دیا۔ حیات مردانہ کے قلم کی ایجادی کوشش تھی۔ اور وہ اس طرز انشاء سے علمی نہ تھے۔ تذکرہ کے متعلق بھی ان کا یہی نقطہ نگاہ تھا کہ میرزا فضل الدین نے ان کی مشاہد کے خلاف شائع گیا تھا۔ اب اس کا دوبارہ چھاپنا ان کے نزدیک خارج از بحث تھا۔ وہ تذکرہ سے بہت اسکے نکل چکے تھے شاید ان کا یہ خیال ہو کہ تذکرہ کا ایڈٹ کلام ۱۹۱۶ء میں صحافی ۱۹۲۰ء میں ایک دوسرے ایڈٹ کلام نے سفر شروع کیا۔ راقم نے ۱۹۵۶ء میں مولانا سے تذکرہ کی اشاعت کا ذکر کیا تو فرمایا کہ وہ ایک مرحوم ماننی کے ذوق نگارش کی داستان سرانی ہے۔ اس زمانہ میں کہ چالیس برس ہو چکے ہیں اب فہم و نظر اور تبر و فکر کے لیے اس قسم کی حکایتیں اضافی سی ہیں۔ یوں تجھوں کہ تذکرہ متعدد کات مخن میں سے ہے۔ بیرے پیش نظر سوانح و افکار کا پورا اخاک موجود ہے لیکن وقت کی تک دامانی اور صورت حالات کی پریشانی نے قرطاس و قلم کو معطل کر دکھا ہے معالات

کسی مقام پر عظیم جائیں تو فرمی کہانی لکھی جا سکتی ہے۔

**غبارِ خاطر** غبارِ خاطر مولانا کے قلم سے اُن کی آخری تصنیف ہے اس کا پہلا ایڈیشن میں ۱۹۴۶ء میں پچھا اور ہاتھوں ہاتھ نکل گیا۔ دوسرا ایڈیشن یمن ماہ بعد شائع ہوا اور وہ بھی بحالت فروخت ہو رہا گیا۔ یہ دونوں ایڈیشن حالی پبلیشنگ ہاؤس دہلی نے چاہا پے لیکن مولانا ان کی طباعت و کتابت سے خوش نہ تھے۔

اس کا تیسرا ایڈیشن آزاد ہند پبلیکیشنز، لمبیڈ، میکلوڈ روڈ لاہور تے پچھیں ۱۹۴۸ء ہزار روپے رائٹی دے کر پانچ ہزار کی تعداد میں شائع کیا۔ ہر بحاظ سے معیاری تھا جو کنکر زمانہ کا غیر پرکشہ دول کا تھا۔ اہذا لکھتا احرار ناشر تھا اسٹرپ پوچھنا

آزاد ہند پبلیکیشنز کے نجیگ ڈاڑکیرٹھے نواب نادہ ناصر اللہ خان چیزیں اور راقم مدیر مطبوعات۔ پہلے دو ایڈیشنوں میں آخری خط نہیں تھا۔ مولانا نے تیسرا ایڈیشن کے لیے مرحمت فرمایا۔ تیسرا ایڈیشن فروری ۱۹۴۹ء میں شائع ہوا۔ لکھ میں پہنچ دل سلم فضادات کی تحریر خوبی کے باوجود دو یعنی ماہ ہی میں ختم ہو گیا۔ بر عظم کی قسم

کے بعد پاکستان میں رائیلٹی کا سوال نہ رہا کئی ناشروں نے چوری اور سینہ زوری کے تحت کئی کئی ایڈیشن چھاپ لیے اور یہ سلسلہ اب تک جاری ہے۔ ۱۹۴۷ء میں ساہیدۃ الکادمی دہلی کے ذیر انتظام ڈاکٹر مالک رام نے اپنی

۱۹۴۸ء صفحوں کے خواشی اور اصوات کا مقدمہ لکھ کر مطبوعات آزاد کے ضمن میں غبارِ خاطر کا نام ایڈیشن شائع کیا۔

لاہور کے ایک دو ناشروں نے اس کو پہلی ادا نیار غرض ایک محاطا انسانست کے مطابق مارچ ۱۹۴۷ء تک مختلف ناشروں کے انتظام میں کوئی پالیس ایڈیشن نکل چکے اور کوئی ڈیڑھ لالہ کتاب فروخت ہو چکی ہے۔

کل ۲۰ خطوط میں۔ پہلا خدا شملہ سے مادہ مری نگر دکشیر سے اور چوتھا بیسی چیل میں دربار ناپور رکھا گیا۔ باقی ۱۹ خطوط تکہ احمد بک میں ۱۹۴۷ء اگست سے کر ۵ دجنون ۱۹۴۵ء تک دفاتر قضاۓ کے ظاہر پہنچ کر خود بند کے دوران پوست نہیں کئے جاسکتے تھے۔ مولانا نے دیباچہ میں انہیں نجح کے خطوط قرار دیا اور لکھا ہے کہ انہیں اس خیال سے تلبینہ نہیں کیا گیا تھا کہ ان کی اشاعت ہو گی۔ لیکن اپنے پاریوٹ میکرٹی پر دیسٹر گھر اجمل خان کے اصرار پر اشاعت کے لیے راضی ہو گئے اور میر غلام اللہ بے خبر ملک رامی کے ایک رسماہ غبارِ خاطر کا نام مستعار سے کرن خطوط کو شائع فرمادیا۔

شمس کا خط حقیقی احمد ناظمیت کا درج آغاز ہے۔ ادھر سری نگر سے خط اول بھی آغاز ہی کی ایک دفعہ ہی ہے۔ خط دوم میں قید کے سفر کی اجمانی رواد اور ان خطوط کا تذکرہ دیگر ہے۔ چوتھے خط میں قبل از گز نثاری کے ذہنی واردات کا تصور اساز کر رہے ہے۔ انفلوئنزا کی شدت کھلکھلے سے بمبئی کا سفر، چائے نوشی کے ذوق کی بطافت، فنجانوں

اور پہنچانوں کی مناسبت، سکریٹ نوٹی کی عادت اور حالت قید میں اس کے ترک پر استقلال۔ پانچواں خطہ اسٹان بے متون و کوہ کن، اسری کے آغاز سے قلعہ احمدنگر کی نظر بندی تک کے وقایع یعنی گرفتاری کیونکر ہوئی۔ اور فاقہ اسراں کیسے چلا ہے پھر قلعہ احمدنگر پہنچ کر اس کی پوری تاریخ معجزیات سامنے آئی حافظہ کا ہر گوشہ تازہ ہو گیا۔

فرماتے ہیں :

”یہی احمدنگر کا قلعہ ہے جس کی سگل دیواروں پر بہان شاہ کی بہن چاندی بی بی نے اپنے عزم و شجاعت کی یاد کا رذہ دا سائیں کندہ کی تھیں اور جنہیں تاریخ نے پھر کی سلوں سے اُنکر اپنے اور اق و دنائر میں محض ذکر کیا ہے۔“

چھاٹ پھلی قیدوں پر ایک جامع کنایہ اور اس ضمن میں سوانحی خطوط کی چند جملکیوں کا جمود ہے۔ لیکن ان کا اصل مضمون جس سے بولنا کے تجویزی عقینتی نظری اور جودت فکری کی بے پاہوں کا اندازہ ہوتا ہے، فلسہ سائیں اور نہ ہب سے متعلق ان کے مبحث کی نکتہ آرائیں اور اس راہ میں ان کے فکر کی قدم فرمائیں۔

ساتھاں خط چائے دصبوحی اسے شروع ہوتا، کچھ فائدہ ان کی طرف مردنا، پھر قلعہ کی تھنا میں پلتا اور

ادبی گل کاری کرتا ہوا نہتھ ہو جاتا ہے۔ ساتھاں خط بھی کچھ ایسے ہی ساتھیں ڈھلاہے۔ اس سے بولنا کے مصائبات کا اندازہ ہوتا ہے۔ نماں خط حکایتِ مادہ و غریاق ہے۔ جس میں دمارگ کے عیش اور ہم کی لذت کا ذکر ہے۔ فرماتے ہیں :

”میں لذیت سے ان کا دمارگ لیتا ہوں اور جسم دوسروں کے لیے چھوڑ دیتا ہوں۔“

اسی خط میں ایک فرانسیسی اہل قلم آندری شید کے سوانح سے ایک فقرہ نقل کیا ہے کہ خوش رہنا مختص ایک طبعی احتیاج ہی نہیں بلکہ ایک اخلاقی ذمہ داری ہے۔ اور اس پر نہ ہب فلسفہ اور اخلاق کے اصول زندگی کی ایک پوری مجلسِ جمادی ہے۔ دسوں خط ذاتی حالات و معمولات کے باعث و دستاویز کا درجہ رکھتا ہے۔ لیکن بہاں خط پہلے خط نے کہیں زیارہ سوانحی مواد کے ابتدائی سلسلے میاکرتا ہے۔ بارہواں خط و جو دباری تعالیٰ پر انسانی فکر کی نقش ہر ایسیں کا اظہار ہے۔ تیرھواں خط اسی خط کے مبحث کا اعادہ، شرح اور تفصیل ہے اور جدید و قیدم طریقات خدا پرستی کا پنجوڑ ہے۔ چودھواں خط، پانچویں صلیبی جملکی مرگزشت اڑئے آن وہ رواییں ویل دو غاص مندرجات پر قلم اٹایا اور مصنفت کی کچھ رواں سوں پر تنقید کی ہے۔ یہ ایک تاریخی لیکن عالمانہ مکتب ہے۔

جس میں بعض صوفیاء رواستوں اور حکامتوں کا تجزیہ باتی اجمال بھی آگلی ہے۔ پندرہواں خط چائے کا تذکرہ ہے جس میں زمانہ حال تک کے نو شیدتی مرحلوں کی رواداد ہے (یہی خط ہے جس نے بغلیم میں سفید یا سمسین کی شہرت کا آغاز کیا) اور اپنی چائے نو شی کی داستان بیان کی ہے ہولہوں خلیمیں بھی چائے ہی کا تذکرہ ہے۔ مولانا نے مردی سے اپنے لگاؤ کا ذکر کیا اور قلم کی بہار آفرینی تازہ کی ہے۔ سترہواں خط ان انسانی ادبیات سے متعلق ہے۔ جس میں اہل قلم کی العزود پر روشی ڈالی ہے۔ ان کے نزدیک العزود کی انفرادیت کا ایک قدرتی سر جوش ہے۔ مولانا کی شخصیت کا مطالعہ اس خط کے نزدیک کی معرفت بآسانی ہو سکتا ہے کہ وہ عمر بھرا میونکے سانچے میں ڈھلنے رہے اور ان کے افکار و تاثرات کے رنگ دروغ میں ایغز بھی کی فرمازندائی تھی۔ اٹھارہواں خط بظاہر حکایت زارع و ببل ہے میں ان اس ادبی مطابہات کے عمارہ سیاسیات کی درود روز طنز بھی ہے۔ ایسوں خط پڑیا چڑے کی کہانی ہے میکن مطابہ کا چشم صافی، قدرت تحریر کی بینا کاری کہہ سمجھئے۔ بیسوں خط اسی کہانی کی ایک دوسرا فصل ہے کہ طبیعت خور و فکر کے دارے سے بچنے لگتی ہے۔ الکسوں خط زیلیخا را ہمیں اکی موت پر قلم کی زبانی دل کی خون فشانی ہے۔ بعض فقرے سے تعزیتی حکایت کے شپار سے ہیں۔ باہیسوں خط موسیم کی تبدیلی پر ایک تاثر ہے ایسوں خط ابوالعاد معری کے زمانہ سے متعلق ایک شعر کی تفسیر کہہ سمجھئے۔

چوبیسوں خط موسیقی کے متعلق ایک جامع معاملہ ہے۔ ایجاد و انتصار کی بینائی میں مطابق و معانی کا سمندر سملا ہوا ہے۔ مولانا نے اس خط میں صرف اپنے ذوق موسیقی کی سرگزشت بیان کی۔ بلکہ یا سدان ابوالکلام کے بجائے ایک ایسے ابوالکلام کو پیش کیا ہے جو دماغ کے عیش دل کے عیش اور جسم کے انتقام کا انسان ہے جس نے اپنے عنقول شاب میں تاج محل کے عینی تمحتوں پر چاندنی راتوں میں ستار بھائی عمر فہر کو آواز دی پھر سنگی عیناروں اور ان کی یہ جیوں کو ہدا ہوا پایا۔ یہ حرث ہے کہ اس خط کے ابوالکلام نے رومانی لمحات سے کیونکہ جھپٹکارا پایا اور سیاست کی پھری زمین میں عمر مستعار کی آزردہ تنہائیوں کو کیونکر دفن کرنا رہا۔ اس خط کے مطلع سے معلوم ہوتا ہے کہ موسیقی کی صحبوں کا ابوالکلام اور سیاست کی مخلوقوں کا ابوالکلام دو مختلف وجود تھے آخری ابوالکلام چوبی خلک صوراً تھا میکن اس خط کا ابوالکلام چاروں کی چھاؤ میں جوانی چنانکہ افتادائی کی تصور ہے۔

غبار خاطر کی اشاعت اس وقت ہوئی جب سیاست کا گرد غبار ہر طرف چھا رہا تھا۔ مسلمانوں

میں لیگ کی وجہ سے مولانا کے خلاف ہنگامہ برپا تھا۔ غبارِ خاطر پر بعض تنقیدیں لیگ کے سیاسی ذہن سے کی گئیں جتنی کہ بعض دانشور واقعت ہی شستھے کہ غبارِ خاطر میں کیا ہے؟ وہ اپنے مقابلوں میں پہلو دار تنقیدیں کرتے رہے اب اس زمانہ میں کہ سیاست و ادب میں جزیل رشتہ ہو چکا ہے۔ کسی تنقیدی مقام پر معاشرہ کے اجتماعی مطالعوں کا اعتماد فائم ہونا ممکن نہیں۔ یوں بھی تنقید ایک مطالعاتی جبر ہے جو قارئین کے ذہنوں پر روا رکھا جائے اور اس طرح مطالعوں کی آزاد را میں مسدود کی جاتی ہیں۔

مولانا سے غالباً کے خطوط کی توقع نہیں کی جا سکتی۔ غالباً کے حوالوں کے وصاہب اور زمانہ و رضا منحصر ہے مولانا کا سفر اور اس کا عہد و سراحتا۔ انہوں نے اپنی پیٹا سانے کے لیے خط نہیں لکھے بلکہ قید کی تہہماں میں مخالبتوں کی ایک صحیت پیدا کی اور اس طرح خیالات کی گزراگاہ میں چوبیں خط لکھ دیں جو ان کی ہمدرگیر شخصیت کا پرتو اور ان کے یہ قلموں خیالات کا آئینہ ہیں۔ وہ کوئی ناول نہیں اور کسی موضوع کی تفضیل بیس۔ غبارِ خاطر کا نام ہی ان خطوط پر جامع تنقید ہے۔ جیسے دل کی اہریں ابھریں رہیں قلم لکھتا رہا۔ اور اسی طرح ایک مرقع تیار ہو گیا۔ غبارِ خاطر کی سب سے بڑی خوبی یہ ہے کہ اس میں مولانا کے طرز تحریر کا جادو پورا چالتا اور اور ان کے ہن بیان کا آہو چوکڑی بھرنا دکھاتی دیتا ہے۔ مولانا نے ان خطوط میں اپنے سوانح حیات کے بعض ورق کھوئ دیتے ہیں ان سے گم شدہ کڑیاں تلاش کرنا ان کے سوانح لکھا کا کام ہے۔

**مولانا کے خطوط کا مجسم غرہ ہے اور مرتب ہیں** محمد عبدالشاہ خاں شیرودی، لیکن اس میں دس خط کار و ان خیال مولانا کے صدیق مکرم حبیب الرحمن شیرودی کے اور سترہ مولانا کے ہیں۔ مولانا کا ایک خط مرتب کے نام بھی ہے لیکن وہ دو بارچ میں نقل کیا ہے۔ اس طرح مولانا کے اٹھ خطوط ہو جاتے ہیں۔ تین خط ایسے ہیں جو غبارِ خاطر میں آپکے ہیں۔ بالقی پسند رہ خطوط میں زیادہ تر رسیدی رکھتے ہیں۔ ان میں تین چار خط اہم ہیں ایک خط میں سفر بنداد کا تفصیل ذکر ہے۔ ایک میں موسیقی سے لگاؤ کا تذکرہ ہے اور شبل کے مذاق شرعاً و ادب کے متعلق روان دو اقسام کا تصریح یا تجزیہ ہے۔ ایک خط عبارت کی تبدیلی سے غبارِ خاطر میں درج ہے۔ کار و ان خیال اگرچہ غبارِ خاطر کے بعد طبع ہوئی لیکن اس کے بعض خطوط غبارِ خاطر سے پہلے لکھے گئے۔ فاضل مرتب کا مقدمہ مراغہ کی چیز ہے۔ مرتب نے دو نو کے باہمی تعلقات اجڑ کئے اور بہت سی تعدادہ باتیں بیان کی ہیں۔ جو شخص مولانا کے سوانح پر کام کرنا چاہے وہ کار و ان خیال کے پانچ چھ خطوط سے بہت سی ملیوں فراہم کر سکتا اور ان گوشوں سے واقعت ہو سکتا ہے جن سے مولانا کے معقیدت مندوں کا اشتتا ہونا ضروری ہے۔ المختصر ان خطوط سے مولانا

کے سوانح و اخبار کی ترتیب و تجزیہ میں کاملاً اندھلیتی ہے۔

مولانا کی دوسری تصنیفات کی طرح یہ کتاب بھی کئی کمپنی ناشروں نے چھاپی اور ہزاروں کی تعداد میں بھی ہے۔

مولانا کے ادھر ادھر سے فراہم کردہ خطوط کا یہ پہلا جمود عمدتھا جو ادبستان لاہور نے

### **مکاتیب ابوالکلام**

شائع کیا۔ پھر دوسرے تیرے ایڈیشن میں مرید خطوط شامل کئے گئے۔ ایک خط مولانا  
حال اور دو خط مولانا شبلی کے نام ہیں۔ ۸۳ خط سید سلیمان ندوی کے نام ہیں اور ۲۷ خط عبد القادر قصوری کے فرزند  
مولانا مجی الدین احمد کے نام ہیں۔ ان کے علاوہ پانچ خط مولانا مہر کے نام ہیں لیکن وہ بعض حوالوں سے مانخذ ہیں۔  
مولانا مہر نے بکل خطوط اپنے مجموعہ نقش آزاد میں نقل کئے ہیں۔ کچھ خطوط مختلف مقررین کے نام ہیں جن میں بعض  
ذہبی مباحثت کا جواب دیا گیا ہے۔

ان خطوط سے بھی مولانا کے سوانح و اخبار کی تدوین کو تقدیرت پہنچتی اور ان کے گل و نظر کی وسحتوں کا اندازہ  
ہوتا ہے۔

قاضی سید احمد حسین مبر پالمنٹ (بھارت) نے مدون کیا اور مکتبہ جامحمد علی نے فروری ۱۹۵۹ء  
**میرا عقیدہ** میں شائع کیا۔ مولانا غلام رسول مہر نے تو وضع لکھی۔ مرتب نے پانچ لفظ۔ خط زیادہ نہیں جکم  
سعد اللہ، مولانا مہر اور مولانا شمار اللہ کے نام پانچ چھ خطوں کا مجموعہ ہے جس میں مولانا جتنے ان کے استفار  
پر اپنے عقیدے سے متعلق بعض علطاں فہمیوں اور خطوط بیانیوں کا ذکر کیا۔ اور ایمان باللہ کے ساتھ ایمان  
با رسالت کا مقام و محل بیان فرمایا ہے۔

مکاتیب ابوالکلام آزاد مرتباً ابوالکلام شاہ بہبہا پندتی، ناشر اردو اکیڈمی سندھ سن اشاعت فروری  
۱۹۴۸ء بقول مرتب اس مجموعہ میں ۱۹۴۸ء سے لے کر ۱۹۵۵ء تک کے  
خطوط ہیں ان کی تعداد ۱۱۸ ہے۔ مولانا کے اپنے قلم سے ہیں اور ۲۰۰۰ ان کے درب بہارت سیکڑوں کے  
قلم سے۔ حصہ اول میں مولانا کے مختلف مجموعہ پاسے خطوط پر تبصرہ ہے۔ حصہ دوم میں علامہ شبی، علامہ عالی،  
مفتی کفایت اللہ، سید سلیمان ندوی، پنڈت جواہر للال نہرو اور چودھری خلیفہ ازمان کے خلاف کمی ایک احباب  
کے نام تقریباً ۵۰ خطوط ہیں۔ اس حصہ میں بعض دفتی تحریریں بھی ہیں۔ تیسرا حصہ ان لوگوں کے تعارف و تذکرہ  
کا ہے جن کے نام اس مجموعہ کے خطوط ہیں یہ ایک قابل مطالعہ افادی مجموعہ ہے۔ جس سے مولانا کی سیرت کے  
خطوط ابھرتے اور ان سے اب سوانحی خاکہ تیار ہوتا ہے۔

**نقش آزاد** | مرتبہ مولانا غلام رسول مہر ناشر کتاب منزل لاہور۔ کتاب کے تین حصے ہیں جسے اول میں صفحہ ایک سے ۲۵ تک مہر صاحب کے نام مولانا کے خطوط ہیں۔ یہ کل ۱۸ خط

ہیں جن میں سے ۱۷۳ مولانا کے قلم سے ہیں، دو ان کی طرف سے تاریخی اور باقی ۵ خطوط ان کے پرایمیٹ یہ کڑی محمد الجل خان اور ۲۶ خطوط پر مشتمل یہ کڑی سڑاک این سعود کے قلم سے ہیں۔

اس مجموعہ کا دوسرا حصہ ان فوٹوں پر مشتمل ہے جو مولانا مہر کی گرال قدر تصنیف غالب کاظمالو کرتے وقت جڑواں اور اونچے سمجھے تھے۔ قیراطنہ، اخطرط ایک پیام اور ایک اپیل پر مشتمل ہے۔ اس میں آٹھ خطوط خواجہ حسن نظامی، ایک خط علاؤ الحمدی، ایک خط شفاعت الشدر حرم اور چار خط نیاز حق پوری کے نام بیں مہر کے نام پر خطوط ہیں ان سے نہ صرف مولانا کی وضعیت اور فتوح و فاقہ کی تصویر بنا یاں ہوتی ہے بلکہ وہ ذہنی گرد و غبار بھی چھٹ جاتا ہے جو ان کے متعارف ایک زمانہ میں سیاسی زیادوں کی معرفت پھیل گیا تھا۔ ترجمان القرآن عبد اول کی اشاعت کے عرصہ بعد جبکہ کانگرس اور لیگ کی آؤیزنس عالم ہوتی تو بعض یہ فتاویٰ طبیعوں نے ترجمان القرآن کے ترجیح و تفسیر پر افزار باندھا۔ کاس تفسیر کے لیے کانگرس نے تجویریاں مہیا کی تھیں میں اور مولانا فخر و استغنا کی کس منزل میں سمجھے۔

نقش آزاد کے بعض خطوط اُج کے حالات میں الہامی معلوم ہوتے ہیں۔ عجیب بات یہ ہے کہ مکتب الدین مہر سمجھے جن کا سیاسی راستہ روز نامہ انقلاب کی آخری پہلی تک مولانا سے مختلف رہا۔ ان مکاتیب میں بیشتر فقرے سے اس اندزاد کے ہیں کہ مہر صاحب اس سلسلہ میں ناقم سے گفتگو کرتے وقت اشکار ہو جاتے اور فرماتے کہ ”آن خطوط کو اب پڑھتا ہوں تو ہوک اٹھتی ہے۔ انقلاب کا سیاسی سفر مخصوص و مختلف تھا۔“ ہماری نکاپیں مستقبل سے ہٹی ہوئی تھیں ہم ان فقروں کو اندزاد کی دلخیلی تمجھے میکن آج اندزاد ہوئا ہے کہ ان چند کلمات میں مستقبل کا حصہ تجویر اپنے واضح ناتائج کے ساتھ موجود تھا:

**تبرکات آزاد** | مرتبہ مولانا مہر ناشر کتاب منزل لاہور ۹۸ مکاتیب اور معاملات کا مجموعہ۔ ابتداء پچھے صفات کا دیباچہ ہے قول ہر خطوط کا یہ مجموعہ

دینی و علمی و اخلاقی مسائل سے متعلق مجتہد اذ بصیرت دو خدات کا ناویدہ موقع ہے۔ اس میں مولوی

مجی الدین احمد کے نام جو خطوط میں وہ بیش قیمت معلومات کا ذخیرہ ہیں۔ عبدالمajid دریا آبادی اور سید سلیمان ندوی کے نام بھی کے خطوط بھی مولانا کی سیرت نگاری میں مدد دیتے اور بعض سوانحی پہلو سائنسے لاتے ہیں۔ ان کے علاوہ بعض متفق خطوط ہیں اور سب کسی کسی مسئلہ سے متعلق ہیں۔

مکاتیب کا پہلا حصہ، ۲ خطوط پر مشتمل ہے۔ دوسرا اٹھارہ خطوط کا مجموعہ ہے۔ تیسرا ۳۸ خطوط کا باب ہے۔ اور چوتھا پندرہ مکاتیب سے ملتو ہے۔ مصنایں میں بحث کا فتویٰ فتنہ ارتدا اور مسلمان و مسکل خلافت اور جمہوریہ ترکیہ ابن سعید اور حرمین شریفین، تعاون اور ائمہ پر عبارت دیش بند صوچ پر بنج داں، کیا آخری منزل ہمگی؟ ان مصنایں کے مطابق سے مولانا کی ثرف نگاہی اور دفیقہ رسی کا اندازہ ہوتا ہے کہ ایک شخص نے اپنے غرہ عمل کے لیے پہلے دن جوراہ بھیرائی تھی اپنی رحلت تک اس پر فاکر رہا۔ اور نفست صدی کی گردش نے دہی نتائج پیدا کئے جو اس نے آغاز سفر میں بیان کیے تھے۔

مندرجہ بالا مجموعے مولانا کے تمام خطوط کا مجموعہ نہیں ایک تک ان کے بے شمار خطوط غیر مطبوع ہیں۔

پھر قسم کے وقت ان کی ایک بڑی تعداد ضائع ہو چکی ہے۔ سید عطا اللہ شاہ بخاریؒ کے پاس کمی ایک خطوط تھے۔ شیخ حسام الدین کے پاس بھی چند مکتوب تھے۔ لیکن وہ قسم کے خرابہ میں ضائع ہو گئے۔ اس طرح جو لوگ ہندستان کے مختلف علاقوں سے بجاگ بجاگ کر پاکستان آئے ان میں سے اغراق بآسانی سب کا ذخیرہ ضائع ہو گیا جو خطوط شائع ہوئے ان میں غالب تعداد علمی و عمرانی تہذیبی و ثقافتی اور ادبی و لسانی مسائل سے متعلق خطوط کی ہے۔ بعض خطوط میں بھی قسم کے واقعات ہیں یا پھر دین و مذہب کے بارے میں بعض سوالات کا جواب دیا گیا ہے۔ مولانا ایک سیاسی انسان اور ایک فلظیم سیاسی رہنمائی تھے۔ لیکن ان قاصم مجموعہ میں کوئی سیاسی خط نہیں۔ آخر مہاتما گاندھی، پنڈت جواہر لال نہرو، ڈاکٹر انصاری، حکیم محمد اجمل خان، سردار پیل، بالورا جندر پر شاد اور دوسرے بیسوں رہنمائی تھے جن سے مولانا مکاتبہ کرتے اور خط و کتابت فرماتے تھے۔ راقم کے پاس ذاتی خطوط کے علاوہ چھ صفحے کا ایک خواہ ہے۔ مولانا نے یہ خط صوبائی کا گرس کیٹی سرحد کے حصہ خان علی گل خان کو خان علام محمد خان لونڈ خود کی اپیل منظور کرتے ہوئے لکھا اور خان عبد العفار خان کے فیصلہ کو مسترد کیا ہے۔ اس خط کی عبارت سے اندازہ ہوتا ہے کہ مولانا فیصلہ ایک منصف کے دماغ سے کرتے اور لکھنے ادیب کے قلم سے تھے۔ زبانے اس طرز کے کس قدر خطوط مگ ہو گئے اور لکھنے کیاں پڑے

ہیں۔ ایسے ہی بعض خطوط کا ذکر مختلف اصحاب فلم نے اپنے مقالوں میں کیا ہے۔ جو اہر لال نہ رونتے اپنی ایک کتاب "کچھ پرانے خطوط میں" مولانا کے چار پانچ خط نقل کئے ہیں مہادیو ڈیسائی نے بھی اپنی کسی تصنیف میں ایک دو خط نقل کئے ہیں۔ پیارے لال نے مہاتما گандھی کے آخری ملحمات میں ایک آدھ خط دیا ہے۔ چوہدری خلیق الزمان نے اپنے سوانح حالات میں اپنے نام ایک خط کا عکس دیا ہے غرض مولانا کے بے شمار خطوط جن سے کئی مجموعے مرتب ہو سکتے ہیں اب تک اشاعت کی دسترس میں نہیں مولانا نے رقم سے ۱۹۵۴ء میں بیان کیا کہ وہ ہندستان اور پاکستان کے مقام عہد مسکون سے متعلق یافت علی خان کو فلسفی پساز کے اضفایات کا ایک طویل خط لکھ کرچکے ہیں لیکن یافت نے جواب ایک طرف رہا رسید تک نہیں دی۔ اگر وہ اس خط پر غور کرتے تو بہت سی یہ چیزیں گیاں ختم ہو جائیں اور ہندستان و پاکستان کے ماہین جو کھپاڑا بڑھتا چاہا رہا ہے وہ مخدوم ہو جاتا۔

مولانا نے سرداہ بھرتے ہوئے کہا، یافت علی نے غالباً میرے الفاظ پر غور نہیں کیا۔ غور کرتے تو ایک پُرمِ من مُستقبل کی طرف بڑھنا و شوارہ تھا۔ مسلکہ ایک کانگریس اور لیگ کا نہیں رہا پر اتنی طاقت جا چکی ہے اب ملادو ازاد مملکتوں کا ہے۔ ان کی سرحدیں ہی شانہ بشانہ نہیں بلکہ دوسری بیوں چیزوں کی دیساں سے مرلیٹ ہیں میں چاہتا ہوں دلوں مملکتوں میں دوستی اور ہماسائیگی کا رشتہ اس پنجگی سے استوار ہو کہ ایک دوسرے کے بارے میں کسی شک، مشہد اور نبوت کے لیے زور اپنے عوام کی ترقی دخشمیں مسامی ہوں۔ اور یہ حقیقت کبھی مجرور نہ ہو کہ دلوں ریاستیں ہر لمحاظ سے اپنے اپنے حدود میں خود منمار ہیں۔

خان عبدالغفار خان نے رقم سے کہا تھا کہ ان کے پاس مولانا کے بہت سے خطوط ہیں ڈاکٹر خان صاحب نے بھی کئی خطوط کا ذکر کیا تھا نہ معلوم ان خطوط پر کیا بہتی ہے راجح انہر راوی تھے کہ علامہ اقبال کے پاس مولانا کے تقریباً ڈاکٹر خدا رجن خطوط تھے۔ لیکن اب ان کو ڈھونڈنا یا پان انظر بظاہر ایک امر محال ہے کچھ نہیں کہا جاسکتا ان خطوط کا کس قدر ذخیرہ تکلف ہو چکا ہے۔

**مولانا کی تصنیفات میں دین و ادب کی مورخ کے اعتبار سے درج اول ترجمان القرآن**  
**ویکر تصنیفات** (دہر دو جلد) کو حاصل ہے۔ ان کی بغاہ اور شہرت کے لیے یہ ناتمام تفسیر و ترجمہ کافی ہے۔ دوسرے درجہ پر ادبی و علمی اعتبار سے غبار خاطر د جمود مکاتیب (تیسرا درجہ تذکرہ کو دیا جاسکتا ہے جو مختلف شخصیتوں کے استقامت و ایثار کی ایک کہانی ہے اور اس زمانے کے طرز انشاء کا ایک جام شاہکارہ قلم فضیل

عدالت میں ایک بیان ہے لیکن اس کی سیاسی و تاریخی علوفت کو ادب کے صیقل نے تلوار بنا دیا ہے۔ قول فصل کی مثال فردوسی کے شاہنامہ کی طرح روزیہ ہے یا پھر امائن کے طرز پر حق و باطل کی معوک آرائی کا افراز ہے۔ بعہ نظر کا نہ بیان نہ کی اسلوب مبارزت کا۔

”مسئلہ خلافت اور جزیرۃ العرب بظاہر پروائلش خلافت کا نقشہ بگال کا خلیص صارت ہے لیکن حقیقتاً“ ۱۹۱۸ء کی جنگ میں خلافت عثمانیہ کے خاتمہ پر خلافت کے موصوع اور جزیرۃ العرب کے معنوں پر مصرف جامع و مانع دستاویز ہے بلکہ اس زمانہ تک ملاfon نے تاریخ میں بخصوصیتیں فائم کی تھیں اور دین کے جو دلائل قرآن نے ان کی روایت، معاشرے، افراد، جماعت اور حکمرانوں کو سونپتے ہیں ان کا تذکرہ تاریخ اور بیان ہے اور وزبان میں اس سے پہلے اس دلکشی کے ساتھ اس موصوع پر ایسی کوئی تحریر نہیں۔

مولانا نے انہیں نیشنل کانگرس، جمیعت العلماء ہند اور خلافت کمیٹی وغیرہ کے مختلف سالانہ اجتماعات میں ۱۹۲۴ء تک بمحیثت صدر جو تحریری خطابات دیتے وہ راقم نے پہلی دفعہ اول آخر ۱۹۲۳ء میں جمع کر کے رسالہ نقوش کے مالک و مدیر جانب محمد طفیل اور ان کے دوست طبیعت فاروقی کو دیتے تھے۔ ہر دو نے ان دونوں اشاعتوں سفر شروع کیا اور مشترک طور پر مکتبہ شعرو ادب کی بنیاد ایلی تھی۔ خطبات ابوالکلام آزاد اس مکتبہ کی پہلی کتاب تھی۔ ان دونوں لاہور میں ادارہ ادبستان مولانا آزاد کے مقامات اہلیل سے انتخاب کر کے چھاپ رہا تھا اور ان کی نظر بندی کے زمانے میں دو تین جو موئے چھاپ چاہتا تھا ادبستان نے راقم سے خطبات کا سودا کرنا چاہا میکن محاکمہ رہ گیا۔ وھیل کانگرس کے نیشنل اجلاس (۱۹۲۳ء) کا خطبہ کسی کے پاس نہ تھا راقم کو مولانا کے ایک عقیدت ہند نے متفق گڑھ سے ارسال کیا۔ ادھر مکتبہ شعرو ادب کے اہتمام میں مجموعہ شائع ہوا اور ادبستان نے پھر انہی خدیدت ہی خود ایک مجموعہ دونوں کیا ملک نصراللہ خاں عزیز سے درخواست کی کہ وہ دیباچہ لکھ دیں۔ ملک صاحب نے دیباچہ لکھا اور وہ شائع ہو گیا۔ محمد طفیل اور طبیعت فاروقی یا ہمی اشتراک چھوڑ کر انگر ہو گئے تو خطبات کا یہ سارا ڈیشن اشاعت سے رہ گیا۔ زبان نے پھر یہ غلطی کس طرح راہ پانگی کہ خطبات کے جامع اول ملک نصراللہ خاں عزیز قرار دیتے گئے۔ راقم کا نام غلط ہو گیا۔

ان خطبات کا مطالعہ فاہر کرتا ہے کہ:

- ۱۔ مولانا کی ابتدائی زبان، اس کا بھجو اور ان کا پیام کیا تھا۔
- ۲۔ مولانا کی ارتقائی زبان اس کا بھجو اور ان کا پیام کیا تھا۔

- ۳۔ ان خطبات سے مولانا کے ادبی نشواد فکری پروغ کے مختلف محققہ علوم ہوتے ہیں۔
- ۴۔ مولانا کے تدریکی پنچھی، نظری فراست اور فکر کی صلابت کا پتہ چلتا ہے۔
- ۵۔ بعض جملے الہامی اور دوامی ہیں اس نصت صدی کے واقعات نے ان کی تصدیق کی ہے۔
- ۶۔ ایک خطبہ میں خصالص دہمان ہونے چاہیں وہ سب ان میں موجود ہیں۔
- ۷۔ ان میں ایک جامع کمالات انسان کی گہرائی اور گہرائی موجود ہے۔
- ۸۔ ان کے مطابع سے ہم نصت صدی کے برعظیم کی تاریخ مرتب کر سکتے اور ان کے مأخذ معلوم کر سکتے ہیں۔
- ۹۔ ان میں خطابت کے سینی لوازم ایک طبقی فتح کے اجزا کی طرح تولد، ماشہد، قی کی راستہ سے موجود ہیں۔
- ۱۰۔ فن تقریر کے طبیعت سے متعلقہ استفادہ کر سکتے ہیں۔
- ۱۱۔ ان خطبات میں ایک خطبی، ایک میر، ایک عالم، ایک مفکر، ایک ادیب اور ایک معلم کی عظمی و حوصلہ جاتی نظر آتی ہے۔

مولانا آزاد کی چھوٹی چھوٹی کتابوں میں کئی ایک عہد طلبی کی تصنیفات ہیں۔ جناب عالم رضا ہمداد (در اپر) اور ابوالسلطان شاہ بہمن پوری (کلچری)، اگل تحقیق کے مطابق مولانا نے ۱۸۹۸ء میں کہ اس وقت دس برس کے تھے شاعری کا آغاز کیا۔ اور تحریر و کتابت کی طرف ڈریڈ سال بعد راغب ہوئے۔ مولانا کا اس پیدائش ۱۸۸۸ء سے نایاب ۱۹۰۰ء میں جب کہ مولانا کی عمر ۱۲ سال کی تھی، اب پ نے جلال الدین سیوطی کے ایک مختصر رسالہ نور اللہ فی الخصال الجمال الجمعہ کا ترجمہ کیا۔ پھر جلال الدین سیوطی ہی کے ایک دوسرے سامنے انیس البیس فی خصالص الحبیب کا ترجمہ کیا، وہ ترجمہ خصالص محمدیہ کے نام سے شائع ہوا۔ امام غزالی علیہ الرحمۃ کی ایک کتاب منہاج العابدین کا ترجمہ کیا، اور دوہ بھی شائع ہو گیا۔ نسخات الاس کا ترجمہ شروع کیا۔ لیکن چند اجزاء کے بعد چھوڑ دیا۔ ۱۹۰۰ء میں طبیعت فارسی شاعری کو مددگری۔ تو نعل و دمن کے وزن پر ایک شنوی لکھنا شروع کی لیکن ناقام رہ گئی۔

مولانا محمد حسین آزاد کی کتاب اب بحیات کے حصہ اول کا دور و قم تک فارسی میں ترجمہ کیا اور ترکی کے ایک فاضل سیاح طاہر بیک کو دکھایا۔ تب مولانا ان سے فارسی شاعری اور فارسی نشر میں اصلاح یتے ہے کشش ناہد او کرشش عشق کے نام سے ایک رسالہ لکھا جس میں یہ ثابت کیا کہ عالم مادہ کی طرح عالم جذبات بھی ہے اور دونوں کے قوانین یکسان ہیں۔ فوزن امام غزالی کا ایک رسالہ ہے اس کا ترجمہ کیا، اس عمر اور اسی زمانہ میں بعض رسائل

کے لیے مظاہر ملکہ نام شروع کئے۔ ۱۹۰۱ء یا ۱۹۰۲ء میں تیرہ چودہ سال کی عمر ہو گئی تو امام غزالی کی نہادۃ الفلاسفہ کا ترجمہ شروع کیا لیکن صفت کے بعد طبیعت اچھا ہو گئی اور ترجمہ نامکمل رہ گیا۔

۱۹۰۲ء میں فرنگ جدید کے نام سے فارسی نفست مرتب کیا۔ یہ مرا اعاب کی قاطعہ بہان اور پڑتائی فلی کی فرنگ ناصری کے طرز پر تھا۔ اسی زمانہ میں دیوان غزلیات شائع کیا۔ جواب تک مفقود و عقا ہے۔ لیکن ابوسلمان شاہ بھاپوری نے بعض غزلیں اور معانی آزاد میں جمع کیں۔ جیشاوری کی ہر صفت میں ابتدائی مشق کے سرسری نہوتے ہیں۔ چهار مطالعہ شاعری کے بعض مباحثت کے متعلق تصنیف ہے۔ اعلان الحجت ایک سالہ ہے۔ آج تک کی اصطلاح میں کتابچہ (تیسٹ ۱۲ء سنے) جس میں بلاں رمضان کے متعلق شرعی بحثیں نہایت تحقیق کے ساتھ کی گئیں اور مکمل کے ان علماء کے رشحت و ارشادات کا جواب دیا گیا ہے جو موکلا مآ آزاد کے والد مولانا خیر الدین کو مولوی شر الدین کا نام دے کر مفہوم کرتے تھے، پس منظر تھا کہ مولانا کے والد سر بیان داعظ ہونے کی وجہ سے عوام الناس میں پستش کی حد تک مقبول تھے۔ ان کے خیالات حقیقی مسلک پر خالقابی توجیہت کے تھے۔ وہ پیروں کی سی چال ڈھال سکتے اور اپنی کی طرح مقام اور پست "میں رہتے تھے۔ دوسرے علمائے ان کی مقبولیت کا دراس طریقہ کیا کہ ان کی کرامتوں کو رکیدہ نام شروع کیا اور ان کی پرستیوں پر حملے کئے۔ مولانا آزاد اس وقت پرس کے تھے۔ والد کی حمایت میں رسالہ قلبیدہ کیا اور یہ ایک قدرتی امر تھا لیکن ان میں ابھی اس انفرادیت کا ٹھوہر نہیں ہوا تھا، جس نے انہیں واقعہ اپنا کلام بنادیا۔ اور وہ فکر و نظر اور علم و فلم میں یکستہ تازہ ہو گئے۔ اسی طریقے سے اس رسالہ سے ایک چیز معلوم ہوتی ہے کہ جو مسلک انہوں نے اپنے والد کے مخالفین کا جواب دیتے وقت اختیار کیا وہ مسلک پھر ان کی مسامی زبان و قلم کا نسب العین ہو گیا۔ ان کی زبان سے ذکری کسی شخص کے خلاف ذاتیات کی الودگی کا کوئی لفظ نہ کلا اور نہ انہوں نے سب و شتم بالعن وطنز کی روکی رہیں اختیار کیں۔ اعلان الحجت ان کے قلم کی پہلی کارش ہے جو عمر پور کے اسی مسلک کی بناء قرار دی جاسکتی ہے۔ ان کے قلم میں طعن کا شابہ بھی نہ تھا۔ "العلوم الجدیدۃ والاسلام" ایک تصنیف تھی۔ معلوم نہیں شائع ہوئی کہ نہیں بلکہ آزاد کی کتابی خود آزاد کی زبانی" میں اس کا تذکرہ ہے کہ علوم جدیدہ کے مقابلہ میں الگوئی علم کلام مذہب و اسلام کا دفاع کر سکتا ہے تو وہ سریزہ کا علم کلام ہے۔ احسن المسالک صوفی اذم اور طریقہ ریاضت کے مختلف اسکوں کی تشریح میں لکھی گئی۔ لیکن اس کی اشاعت و طباعت کا حال بھی معلوم نہیں۔ "المیت" اس میں یہ ثابت کیا گیا تھا کہ جدید اسٹرائوفی کے تمام اصول مسلمان حکماء دریافت کر چکے تھے۔ اس زمانہ میں میکلنول نلامادیان کے رسالہ سور سمیم کا اردو ترجمہ کیا جو

ایک فارسی ترجمہ کا ترجمہ تھا۔

المعرفہ: فرقہ معرفہ کی نام تاریخ جو مولانا کی دوسری زیر ذہن تصنیفات کی طرح ادھوری رہ گئی۔

حقیقت مجرمات: آریوں اور علیساً یوں کے جواب میں مناظراً مباحثت جنمیں حکمِ حسن شا بجهان پوری نے رسالہ کی شکل میں چھاپ دیا۔ علامہ فرید و جبی مصری نے المرأة المُسلِّم (مسلمان عورت) بھی تو مولانا نے اللہ وہ یہ کی ترجمہ کیا۔ بر ترجمہ اکتوبر ۱۹۰۵ء سے مارچ ۱۹۰۶ء تک چھپا رہا پھر کتابی شکل میں شائع ہو گیا۔

معارف النعمات: فنِ موسیقی میں بھی اس کی ترتیب میں مرزا محمد حادی نے بھی معاونت کی تھی جس کی تصنیف

۱۹۰۴ء یا ۱۹۰۵ء ہے۔

اسلامی توحید اور مذاہب عالم: یہ کتاب بھی ۱۸۰۰ سے قبل کی تصنیف ہے۔ اس میں مولانا نے اسلام کے نظریہ توحید کی دعوتون کا جائزہ لیا اور بیان کیا کہ یورپ اور ایشیا کے مذاہب اس سے متاثر ہوئے۔ مسیحیت میں ریفارنشن اور لوگھر کی تحریک بھی لاطینی میں ترجمہ قرآن کا نتیجہ تھیں۔ بابا ناک اور بھگت کیر کی تحریک میں بھی اسلامی توحید کے اثرات سمجھے۔ حتیٰ کہ راجہ رام موہن رائے اور دیانت سرسوتی بھی اسلام کے نظریہ توحید کی خوش چیز سے ممکن ہوئے۔

حیات سرمد: ایک مقالہ ہے جو خواجہ حسن تلاوی کی فرمائش پر لکھا گیا۔ پھر ربانیات سرمد کا دیباچنا۔ اس کا دوسرا حصہ اسکی میں تکفیل ہو گیا تو ملا واحدی نے اس حصہ کی نارسانی پر خط لکھا۔ جو اس دیا کہ:

”اب د اتنی مہلت ہے کہ پھر لکھوں اور نہ اس میں اتنی اہمیت ہے کہ دوبارہ وقت صرف کیا جائے۔“

تاریخ کے سلکڑوں ارباب اجتماع و تجدید شکوہ رنج بے اتفاقی ہیں۔ انہیں چھوڑ کر سرمد غیرہ پر کون وقت ضلع کر سے؟

ابوسلمان شا بجهان پوری کی راستے کے مطابق مولانا کے عہدِ طلبی کی ان کتابوں کا زمانہ تصنیف ۱۹۰۹ء سے ۱۹۱۰ء تک ہے۔ عبد الرزاق میخ آبادی نے ”ابوالکلام کی کتابی خود ان کی زبانی“ میں ان کتابوں کا اجمالی تذکرہ کیا ہے اور محوال اشارات اس کتاب ہی سے متعارہ ہیں۔ اب ان کتابوں میں مسلمان عورت کے سوا کوئی سی کتاب دستیاب نہیں ہوتی البتہ ”حیات سرمد کا دیباچہ“ میں اس کتاب کی ربانیات کے مرتباً نے دیباچہ بنالیا، اب سے دیباچہ کے طور پر مشہور ہے۔

۱۹۲۷ء میں الہال کا دوسری ختم ہو گیا تو ۱۹۲۹ء تک مولانا کے قلم سے ترجمان القرآن ہر دو جلد کے علاوہ کوئی تحریر نہ کوئی کتاب چھپی، لہکسی نے ادھراً دھرستے کوئی ذخیرہ مرتب کیا۔ ۱۹۲۹ء میں ادبستان لاہور نے انتخاب الہال شائع کیا پھر ۱۹۴۶ء کے دوران بس الہال یتی سے مرتب کی ہوئی دو ایک کتابیں نکلیں اس کے بعد ۱۹۴۷ء میں بالخصوص اور ۱۹۵۱ء سے لے کر ۱۹۷۴ء کے اوائل تک بالعموم مولانا کے مصنایں اور الہال کے متعدد جات کمی اداروں نے مولانا کے نام سے چھاپے۔ ایک دو ناشر حیدر آباد کن کے تھے، بعض کتابیں لکھنؤ سے اور کچھ دھلی سے شائع ہوئیں۔ لیکن ان کا آغاز لاہور سے ہوا اور لاہور سب میں بازی ہے گیا۔

لاہور میں عبد اللہ فکس نے ادبستان اور عید المذہب نے قومی کتب خانہ کو اس راہ پر لگایا۔ دوسری جنگِ عظیم کے دوران میں راقم کے ہرادر خود دیورش کا شیری نے اپنے طور پر مولانا کے مصنایں انتخاب کر کے چھاپا شروع کئے ان کا بوس کی یا ایک پبلشروں کا حوصلہ برخاداریا اور وہ الہال والبلغہ کے مصنایں انتخاب کر کے مولانا کے نام سے شائع کرنے لگے۔ ان جمیعوں میں کوئی حسن، نظم اور تحقیق ملحوظ نہ رکھی گئی۔ نتیجہ بعض ایسے مصنایں بھی مولانا سے غصہ ہو گئے جو ان کے قلم سے نہ تھے لیکن الہال والبلغہ میں شائع ہو گئے تھے۔ ان کے مؤلف و مصنف سید سلیمان ندوی، عبد السلام ندوی، عبد اللہ علدادی، مرتضیٰ احمد عسکری، عبد الواحد ندوی، حامد علی صدیقی یا عبد الرزاق شاعر آبادی تھے۔ ناشروں نے پہاڑ فائدہ سوچا اور ہر قسم کے مصنایں مرتب کر کے مولانا سے غصہ کر دیتے۔ جہاں تک ضرب و قیسم کے ان جمیعوں کا قلعہ ہے، مولانا ان سے بیزار تھے۔ فرماتے ناشروں نے ان کے نام پر رطب دیا ہے اور جو کچھ چھاپا ہے ہی نہیں کہ اس کا ایک حصہ ان کے قلم سے نہیں ہے بلکہ اکثر جموں سے گردح کئے گئے اور انہا کی غلطیوں سے پُر ہیں۔

ان کتابوں کے تین دوسرے ہیں۔

اولاً، تحریک خلافت کے زمان میں منتشر شاقِ احمد ناظم قومی دارالافتیافت میرٹ نے مولانا کے نام سے الہال والبلغہ کی تحریر دی اور صد اربی خطبات کے اندر سے بینیں بائیں<sup>۲۲</sup> جموں سے شائع کئے۔ مثلاً مصنایں الہال، مخالفات الہال، انتخاب الہال، تحریک ازادی، عیدین، ام الكتاب، امر بالمعروف، ولادت نبوی، ذکری، اخوانہ بھروسہمال، اولیاء اللہ و اولیاء الشیطان، حقیقت الصیام، حقیقت الحج، حقیقت الذکوہ،

حدا سے حق، جہاد اور اسلام حزب اللہ، تعلیم رکب موالات کا مقصد، اتحاد اسلامی، مضاہین آزاد، الحرب فی القرآن اور صلح امید وغیرہ۔ الہمال بک ایجنسی لاہور نے بھی بعض کتابوں کے شائع کرنے کے۔

ٹانیا ۱۹۶۹ء سے ۱۹۷۶ء تک کاروبار ہے جو دہلی لاہور اور ایک دہلی دھنی، لکھنؤ اور حیدر بہادر

دکن کے ناشروں کی "مساعی پر مشتمل ہے۔

ٹانیا آزادی کے بعد کا دور ہے۔ پاکستان نے ہندوستان سے بڑھ کر، لیکن المار انشار کی محنت سے بیسے میانہ ہو کر مولانا کے افکار درستہات پر مشتمل یا الہمال و اسلاع سے ماخوذ مقالات کی درجنوں کا بہی شائع کی ہیں۔ ایک ناشر نے الہمال سے بعض شخصیتوں کے متعلق مضاہین میں لے کر کتاب بنا دی۔ ناشر نہ کو طبع بھی تھا، کاشت بھی اور مرتب بھی۔ اس میں سی اور داس سے متعلق مضمون تو یقیناً مولانا کے قلم سے ہے۔ باقی کے متعلق نہیں کہا جاسکا کہ اوارہ الہمال کے مضاہین ہیں یا مولانا کے قلم ہیں۔ بعض دوستوں نے الہمال سے انسانیت موت کے دروازے سے پر ڈلتی کیا اور مولانا سے خوب کر کے شائع کیا۔ اس کے متعلق کہا جاتا ہے کہ عبد الرزاق میخ آبادی کے قلم سے تھا۔ ایک دوسری روایت یہ ہے کہ مولانا نے میخ آبادی کو مدد کیا کہ وہ تاریخ اسلام اور سوانح الکابر میں سے شاہیر کے عالم نزر کے آخری محاذات ترتیب دیں۔ مولانا نے ان محادیت پر قلم لکھا اور وہ قلم لگاتے وقت، بڑے سے بڑے فلکار کی تحریر کا کم سے کم دوسری ای مذہب بدل دیتے تھے۔ مزید قسم کی ان کتابوں ہی میں شہید اعظم رشیدت حسین اکار سالہ اور خون شہادت کے دوقطے ہیں ہیں۔ جس میں ایک مضمون مصور پر ہے جو مولانا کے قلم سے نہیں دوسرا سرد سے متعلق مولانا کا مضمون ہے۔

مولانا کی تحریروں نے نقشہ کے بعد پاکستان میں بے حد مقبولیت حاصل کی۔ ایک دفعہ کراچی کے ایک ادبی ادارے نے اخلاقی کا اس سال سب سے زیادہ کتابیں مولانا آزاد کی فروخت ہوئی ہیں۔ پاکستانی نوجوان دعویت مولانا کے سوانح و افکار جانा چاہتے ہیں بلکہ ان کے سحر تحریر کا شکار ہو رہے ہیں۔ لاہور میں یک ناشر (مکتبہ عظمت) نے رسول عربی نام کا ایک مصنوعی ڈرامہ مولانا کے نام سے شائع کر دیا۔ عبد رضابیدار نے ناشر کی اس سینے زوری پر تھہرہ کرتے ہوئے لکھا کہ مذکورہ ڈرامہ دراصل ترجمہ ایک کم کا ہے اور ترجمہ میخ آبادی ہیں۔ واللہ اعلم، لیکن جہاں تک اس کے دیباچہ کا متعلق ہے اس کی ضعیت ایمان ناشر کی ہے۔ راقم نے ناشر نہ کر کو اس سینے زوری سے باز رکھنا چاہا تو اس کا جواب تھا ہم مہا بر ہیں۔ اپنی جائیداد ہندستان میں چھوڑائے ہیں۔ یہاں روپیہ پیدا کرنے کے لیے اس قسم کا ڈالڈا تیار کرنا پڑتا ہے۔ آپ مولانا کی ادبی عظمت اور دینی تحریک

کا احساس نہ کریں ہماری دیرانی کو ملحوظاً رکھیں ہمارے لیے مولانا کا نام متوجہ گیا جائیداد پسے اور ایک جہاً جرکو مرد کو  
جاییداد سے مستفید ہوتے کا حق پہنچتا ہے۔

بغطہم کی آزادی کے بعد مولانا کے قلم سے کوئی تصنیف نہ کی بعض تقریریں یادوں پار نشر یہ چھپ چھاگئے۔  
ابتداء حکومت ہند کے پہلیشہزادویں نے شائع کئے ان کا ذکر خلاحت کے تحت آچکا ہے۔

مولانا کی رحلت کے مخمور سے عرصہ بعد ان کے سوانح کے نام

سے شائع ہوئے۔ پر دفتر ہمایوں کی وجہ حکومت ہند میں دیرینگات، دیپے اور وزارتِ اش سے لفت گوکے زمانے  
کی بعض طائفتوں میں مولانا کے انگریزی زبان سے۔ اس سوانح عمری سے مرتب دستِ ہم ہیں۔ ان کی روایت کے  
مطابق مولانا کو اپنے سوانح حیات لکھنے یا مکھوانے کے معاملہ میں تیار کرنا ممکن تھا۔ آخر ایک طویل مگ دو دو کے  
بعد وہ سیاسی حد تک ماری کے ان وقائع کو بیان کرنے پر آمادہ ہو گئے جو ازادی کی جدوجہد کا ناگزیر حصہ تھے۔

اس طرح سوانح حیات کے تھریا اور صالی سو صفحات کوئی دوڑھائی سال میں تیار ہوئے۔ ہمایوں بسراستہ ایک میں  
رقطراز ہیں کہ جب میں دوڑھ پڑنے پر مولانا کی صحبت میں شام کا گھنٹا دار ڈھنڈنے کا زار تاوہ گفتگو کے فن میں  
محبوب ملک رکھتے تھے۔ اور اپنی سرگزشت کو ایک جنتی جانکی تصویر بنادیا کرتے تھے۔ میں ساختہ ساختہ خاص  
مفصل فوٹو سفارہ سماحتا۔ اور جب کسی معاملہ میں وضاحت یا مزید معلومات کی ضرورت ہوتی تو سوال پوچھ دیا  
کرنا تھا۔ مولانا اپنی ذاتی وضع کے مطابق اپنے ذاتی معاملوں کا ذکر کرنے سے سختی کے ساتھ انکار کرتے رہتے  
لیکن تمام پبلک مسلکوں پر انہوں نے کھدوں اور مخلصانہ اذان سے گھنٹوں کی۔ جب میرے پاس کتاب کے ایک  
باب کے لیے مواد جمع ہو جاتا تو میں انگریزی میں اس کا مسودہ تیار کر کے ان کی خدمت میں جلد پیش  
کر دیتا۔ وہ ہر باب کو پہلے خود دیکھتے پھر ہم دونوں کر اس کو پڑھتے۔ اس منزل پر انہوں نے کبھی کچھ بڑا کہ  
کبھی کچھ بدل کر کبھی کچھ خارج کر کے مسودہ میں بہت سی ترمیمیں کیں، ہم اس طرح کام کرتے رہتے ہیں تاکہ  
کو ستمبر ۱۹۵۱ء میں پوری کتاب کا پہلا مسودہ میں نے ان کی خدمت میں پیش کر دیا۔ جب پوری کتاب مولانا  
کے ہاتھ آگئی تو انہوں نے فیصلہ کیا کہ اس کے قریب میں صفحات جن میں ایسے سائل اور ایسے تاثرات  
پر بحث کی گئی ہے جو بڑی حد تک ذاتی اور شخصی تھے فی الحال شائع نہ کئے جائیں اور ان صفحات کے سرہ پر مسودہ  
کو گلکٹہ کی نیشنل لائبریری اور تیودھلی کی نیشنل آر کارڈ میں رکھ دیا جائے۔ اور مہیں کتاب کی اشاعت کے  
میں سال بعد شائع کیا جائے۔ مولانا کے حسب برائیت کائنٹ چھانٹ کے بعد نومبر ۱۹۵۱ء میں کتاب کا مسودہ

جب انہیں دوبارہ دے دیا گیا تو اس دفعہ بھی کچھ تبدیلیاں کیں اور فرمایا کہ کتاب اب اشاعت کے قابل ہو گئی ہے۔ نومبر ۱۹۵۸ء کو مولانا کی سر صوریں سالکہ محتی اور اس موقع پر کتاب شائع کرنے کا فیصلہ کیا گیا میکن مولانا کا پیدائش عمر ۲۲ فروری ۱۹۵۸ء ہی کو لبریز ہو گیا اور کتاب نومبر ۱۹۵۸ء کے بجائے جنوری ۱۹۵۹ء میں شائع ہوئی۔

اردو کی بد قسمی بھی کہ اس کے عظیم المرتبت ادیب کے سوانح حالات انگریزی میں شائع ہوئے اور ان کا اردو ترجمہ مولانا کی زبان سے محدود رہا۔ تاہم جامع ملیدی دلی کے والنس پانسل پروفیسر محمد مجیب نے سادہ و سہل زبان میں شستہ ورقہ راجبر کیا۔ جو ہماری آزادی کے نام سے انگریزی کے پہلو اور نینٹ لوگ میں بھی نہ شائع کیا۔ اس کی فیضی سرخی ہے۔ ایک تاریخ جو اپ بیتی بھی ہے یہ کل سات لفظاً میں لیکن کتاب کا جامع متعار ہے۔ مولانا مہر، مولانا آزاد کے سوانح حالات کھفته کا پختہ عوام رکھتے ہیں۔ اور راقم کے اہرار ایک خاکہ بھی تیار کر چکے ہیں۔ میکن چند فرمائی معنی میں کے سوا قلم کے دوسرا سے اشغال ہی میں رحلت کر گئے۔ انہوں نے اس کتاب کے متعلق چنان میں لکھا کہ مولانا کی تصنیف نہیں اور جواز صرف یہ تھا کہ مولانا کے جدی حالات میں دو ایک ایسی عنطیاں ہیں جو خود مولانا کے قلم کی اپنی رواستوں کے خلاف ہیں مثلاً ان کی والدہ کو محمد ظاہر و فرقی کی بیٹی لکھا گیا۔ تذکرہ کی روایت کے مطابق وہ بیٹی نہیں بھائی تھیں۔ اول تو یہ شائع ہے و دوسرا سے انگریزی میں بھائی کے لیے کوئی وزن لفظ نہیں۔ تیسرا سے پہلا باب جو مولانا کے خاندانی حالات پر مشتمل ہے وہ اصل مسودہ کا جز نہیں۔ بلکہ اس خاکے کی تفصیلات کا خلاصہ ہے جو خاک کی حد تک مولانا نے دیکھا اور صاد کیا۔ یہ باب سوانح میں خاک کی بنیا پر شامل کیا گیا۔ اور فاہد مولانا کی دفاتر کے بعد تحریر ہوا ہے۔

مولانا مہر کی اس تحریر پر "جامعہ" دھلی میں جناب طیف اعلیٰ نے قلم اٹھایا اور ان کے اعزاز میں مسکت الفاظ میں روکیا۔ خود مولانا مہر کے اغتر ارض میں کوئی وزن نہ تھا۔ مولانا ابوالکلام افرید ہمایوں کیری حکومت نہ میں ساختہ تھے۔ مولانا ہی انہیں کلکتی یونیورسٹی سے پروفیسری چھڑا کر لائے تھے۔ پروفیسر محمد جبل جو مولانا کے سیدھی تھے، اس ساری رواداد کے عین شاہد تھے۔ ہمایوں کیری نے مولانا مہر کی تشیی کروی اور دھلی کے بعض اہل قلم نے جو مولانا سے قرب رکھتے تھے اس کی توثیق فرمادی کہ ہماری آزادی کی ترتیب د تحریر سے متعلق ہمایوں کیری نے جو کچھ پیش لفظ میں لکھا ہے وہ حرف بحروف صحیح ہے۔ اور مسودہ مولانا ہی کا املاکر کیا ہوا ہے۔

مولانا مہر عر کے آخری دنوں میں خود توثیق کرتے تھے کہ وہ اس بحث کو چھپ کر کچھ معلومات حاصل

کرنا چاہتے تھے۔ اس کتاب کے سیاسی واقعات مولانا ہبی کے زبان سے ہیں۔ انسان جن واقعات میں سے خود گزرا ہوا نہیں کوئی دوسرا شخص ہو بہو بیان نہیں کر سکتا، ان میں کوئی غلطی ہوتی تو اس وقت جواہر لال ذندہ سمجھتے اور بعض دوسرے رفقا۔ بھی وہ فوراً تصحیح کر دیتے اور فرمادیتے کہ فلاں دافٹ غلط ہے۔ سروپیلی سے سعلق جو کچھ لکھا گیا وہ اندر وون خانہ کے ایک رازدار کی حیثیت سے صرف مولانا ہبی لکھ سکتے تھے۔ سب سے بڑی بات یہ ہے کہ مولانا نے لکھا اور دھلی میں محفوظ کردہ مسودوں پر اپنے دستخط کئے ہیں اور یہ اس کتاب کی سداقت پر مبہر ہے کہ اس کے صفت مولانا ہیں۔ ”بھاری آزادی“ اُن الواقعہ ایک ایسے داستان کے قلم سے ہندوستان کی جدوجہد آزادی اور برتاؤی اسیمار سے نیرد آزمائی کا تذکرہ دیواری ہے جو صفت اول کے رہنمای کی حیثیت سے خود اس میں شرکیہ رہتا۔ اور جب ہندوستان کو اختیارات عقل ہو رہے تھے تو اس وقت ایڈن فیشن کا گذیں کا صدر ہونے کی حیثیت سے برتاؤی شن سے گفتگو کر رہا تھا۔ ادھر سپت ۱۹۴۷ء سے آگست ۱۹۴۸ء تک یعنی دوسری جنگ عظیم پھر نے سے لے کر ہندوستان اور پاکستان کے یوم آزادی تک مکاں بھر میں صفت اول کے رہنمای گاہنہ تھے۔ ہمانا گاہنہ، فائد اعظم محمد علی جناح، پنڈت جواہر لال نہرو، مولانا ابوالکلام آزاد۔ سروپیلی میں ان میں سے مولانا آزاد کے سوال کسی نے یعنی آزادی کے بعد اپنے سوانح پر قلم نہیں لٹھایا اور نہ کسی طرح وہ روادومنی جو برتاؤی اقتدار سے بر عظیم کی آخری گفتگو تھی۔ مولانا آزاد ہبی واحد رہنمای ہیں جو ہمیں یہ کہانی میں کھینچتے گئے ہیں۔

ابوالکلام کی کہانی خود ان کی زبانی | ابوالکلام کی کہانی خود ان کی زبانی، عید الرزاق ملیح آبادی کے قلم سے ہے۔ ”ہنسو“ کے نام سے جو عزیز ایڈن فیشن کے تذکرے کی ذریعہ میں آبادی و قطواز میں کہ یہ کتاب جیل کی کجھائی کا نتیجہ ہے۔ مولانا کو اس نام شروع کیا تذکرے کی دوسری جلد لکھا دیں۔ ہنتوں میر سے بجا ای، میر سے بھائی اکہ کرنا ملتے رہے۔ میں بھائی پہچا چھوڑتے دلائل تھا تھا اضنا جاری رکھا، آخر راضی ہو گئے اور یہ کتاب لکھنا شروع کر دی۔ وہ بولتے جاتے تھے میں پہلے سے لکھیتا جاتا اور رات کو مسودہ صفات کر دیتا تھا۔ مولانا نے یہ کتاب اس طرح لکھا دی کہ سامنے نہ کوئی نوٹ ہو رہا تھا اور نہ بھی مجھ سے پوچھا کیا لکھوایا تھا۔ دوسرے دن بیٹھے ہمیں کیوں نے کارشنہ فوراً مل جانا؟

ملیح آبادی لکھتے ہیں کہ مولانا نے تذکرے میں جانی دیواری کا ذکر اس طرح کیا ہے کہ اردو ادب قیامت تک فخر کر سکا۔ میں نے مولانا سے وضق کیا کہ تذکرے میں اس عنوان سے جواہماں ہے اس کی شرح ہر

جلستے وہ بیشکل راضی ہو گئے اور بہت کچھ لکھوادیا، لیکن انگلے روز صبح ہی صبح سودہ لوٹالیا، فرمایا نظر ثانی کروں۔ عرض کیا آپ کی نظر ثانی کا حال معلوم ہے، یعنی سودہ غائب اور یہی ہوا۔

اس کتاب میں مولانا نے نہ صرف اپنے والد مرحوم کے علاالت بالکم و کاست بیان کئے ہیں بلکہ اور ان غر کا سفر نامہ بھی لکھوایا ہے، یہ قول ملیح آبادی:

”ایک سخا سا بچہ ہے، دل فریب چہرہ پر بوڑھوں کی سمجھی کی چھاتی ہوئی ہے، ”ابوالکلام“ بتاچلا جا رہا ہے اور آپ ہیں کہ اس قارق عادت، ذہانت و فطانت پر تحریرت میں ڈوبتے اور عشق عشق کرتے چلے جا رہے ہیں۔“

اس کتاب کو یہ امتیاز حاصل ہے کہ مولانا کی روزمرہ کی بات چیت قلبیند ہو گئی ہے۔ مولانا کے تسلیم کی گل کاریاں تو بہت کچھ محفوظ ہو چکی ہیں مولانا کی مجرز بیانیاں بھی ہماری موجودہ نسل کے کافی میں برابر گنجی دیں گی اور کوئی کوئی تقریر قلم بند ہو چکی ہے۔ مگر مولانا نجی میں بھیج کر کس طرح لفظی کرستے سننے ان کی یہ لفظی ہو بہو اس کتاب میں محفوظ ہو چکی ہے اور یہ ایک بڑی بات ہے۔ پہلک تقریروں کی زبان اللہ ہوئی ہے اور تحریر بھی دوسرے لفظ کو کاسا تھا نہیں دیتی، اس کتاب میں بعینہ دہی کچھ ہے جو مولانا کی زبان سے نکلا تھا میں نے اس میں کسی قسم کا لصرف یا تغیر و تبدل کرنا خلاف دین است مجھا ہے۔

ملیح آبادی لکھتے ہیں:

”لکھادیش کے بعد اس کتاب کو مولانا بالکل ہی بھول گئے مجھے حق القیم ہے کتاب یاد آ جاتی تو نظر ثانی کے ہہائے نزور چھین لیتے اور ان کے بے شمار سودوں کی طرح یہ بھی بیدش کے لیے غائب ہو جاتی۔“

یہ کتاب اشاعت سے ۱۹۷۱ء میں لکھا گئی۔ مولانا کو یاد ہوتا یا ملیح آبادی سے حاصل کر پائے تو لازم تھا کہ سودہ غائب ہو جاتا، ملیح آبادی جانتے تھے کہ اس زمانے میں مولانا بھن و خیالات پہلک میں لانا پسند نہ کرتے جو کتاب میں درج ہیں۔ رقم کا خیال بھی یہی ہے کہ مولانا شاید اس طرح اپنے سوانح پیش نہ کرتے جب تک ان کے قلم سے کوئی سی کتاب طباعت کے لیے مشین پر نہ چلی جائے، وہ اس میں کاش چاٹ کر اور اصلاح و ترمیم کے خواز ہے۔

یہ کہانی اس لحاظ سے دلچسپ ہے کہ اس میں ابوالکلام سے پہلے کا ابوالکلام موجود ہے ایک ایسا ابوالکلام

جو ابھی ابوالکلام نہیں بنا سمجھا جس کے دل کا ہر یقین شک کے حصار میں سمجھا اور جس کی روچ کا ہر اعتقاد تذبذب کے زندگی میں سمجھا۔

مولانا نے الہلال کے من اجراء سے لے کر عرب کی آخری کروٹ تک مریمہ کے انکار و نظریات سے اختلاف کیا بلکہ ان کے ذبر دست ن قادر ہے۔ مولانا اطاعت حسین حالی سے ایک گونہ ارادت کے باوجود مریمہ کی سوانح غیری حیات جاوید پر ذبر دست تنقید کی۔ اپنی کتاب کے آخری اور ایک میں مولانا نے ابتدائی عمر کے اس پڑاؤ کا حال لکھوا یا ہے۔ جب تکری خفنا سے باغی ہو کر مریمہ کی ذہنی را ہمالی جوں کی اور مریمہ کے ہور ہے نہ ہے۔ لیکن وہ حالت بھی زیادہ دیر نہ رہی اس نے اعتقاد و عمل کے نئے دراثتے کھوں دیئے اور مولانا ایک ایسے دور اہم پر کھڑے ہو گئے جو اس وقت ان پر واضح نہیں تھا لیکن آئندہ سفر کا شگ میل سمجھا، مولانا نے اس مرحلے کو اپنی زندگی کے سب سے زیادہ تاریک وقت کا فام دیا اور دماغ کا عالم زرع کہا ہے۔ میمع آبادی نے آخر میں کھا ہے کہ مولانا یہاں تک لکھا چکے تھے کہ تبلی سے رہا ہو گئے اور یہ دل فریب داستان افسوس یہیں ہر کمی۔ ہر حال یہ کتاب مولانا کی ابتدائی عمر کے حالات پر ایک منفرد نکارش ہے کہ اس ابوالکلام کی کہانی ہے جو عرصہ بعد ابوالکلام بنا امام المہذ کہلا یا اور الہلال کا صور پھونکا۔ مولانا نے الہلال جلد ۱۷۴ پر لکھا ہے کہ :

”قرآن حکیم مسلمانوں کا حصیقی امام ہے۔“

اور رجحان القرآن جلد اول کے صفحہ ۴ پر رقمطران ہے:

”میرا یقین ہے کہ مسلمانوں کی زندگی و معاودت کے لیے سرچشمہ حیات حقیقت و سرماں کا بھاث ہے۔“

مولانا نے اس حقیقت کو اعراض و اثار کی بہت سی وادیاں قطع کرنے کے بعد پایا تھا۔ اس کتاب میں مولانا کی وہ ساری ذہنی کشمکش خود ان کی ذہنی موجود ہے، جو مریمہ کے انکار و عقائد سے متاثر ہو کر موروثی مذہب سے ان کی دل برداشتگی کا باعث ہوئی اور وہ خاندانی مذہب سے بغاوت کی راہ پر آگئے۔ اپنے والد کے مسلک پر ان کا لوٹا محال تھا کہ والد کا راستہ عشق کے غلوکار است تھا۔ اور اس ساری کشمکش میں حصیقی اسلام ان کے سامنے آچکا تھا وہ اس میں ڈوب گئے۔ تمہاری القرآن کی دو توجیہیں اسی یقین و اعتقاد کی سرچشمہ اور علم و صداقت کے دلوں سے مسحور ہیں کہ ہر چیز استدلال والیقان کے ترازوں میں تی ہوئی نظر آتی ہے۔

اس کتاب میں ایک چیز انہیں عملگی سے بیان ہوئی ہے کہ مولانا نے اپنے والد کے غارفی اللہ ہب ہی کو بدلتا نہیں بنایا بلکہ صلحاء امانت کے خلاف ان کا طرز عمل بھی بیان کیا ہے اور ان معاہب کو شرعاً صدرستے لکھا ہے۔ جوان کے ہاتھوں عالمے اہل حدیث پر ہندستان اور جماں ہیں بست رہتے تھے۔

**سرتذیک ڈپوبلی گڑھ** نے ۱۹۴۲ء میں شائع کیا، مرتب عبدالغفار خان شکل ایم اے ایال ایل بی تو اور ابوالکلام ابتدائی لیکر صحفات میں مولانا کے فارسی اردو اشعار میں اور وہ کچھ زیادہ نہیں، دوچار غریبیں، ایک آدھ قصیدہ اور چھ سات رباعیان۔ ان میں کوئی چیز تو اور میں سے نہیں، باب دوم میں مخزن لامہ، سرتیخ پٹنہ اور دیکھ امر تحریت مانعہ ابتدائی اشعار میں، باب سوم میں ۱۹۴۳ء اور ۱۹۴۷ء کے البال کا انتخاب ہے، لیکن یقین نہیں کہ سب مولانا ہی کے قلم سے ہوں۔ باب چہارم میں قرآن و سو شدید مذکور ہی صحفوں ہے، مودہ ما حضرت مولانا کے اردو میں معلیٰ نومبر ۱۹۴۵ء سے منتقل ہے۔ باب پنجم میں پانچ تحریریں میں، ابتدائی تین تحریریں موظفیع کے لحاظ سے فکر لگتی ہیں۔ باب ششم میں مختلف رسائل سے نقل کئے ہوئے خلفوں میں، ایک خط حکیم الحمد علی امیر ڈرم قوی عالم کے نام چار خط بھی اعلیٰ کے نام ایک البر امک کے مولف مروی عید الرزان کا پوری کے نام ایک سید افسار عالم کے نام چار قاضی عبدالغفار کے نام ایک عبد الرحمن مجبر پارٹی کے نام ایک محمد ابراہیم کے نام ایک بابا سے اردو مولوی عبد الحق کے نام لیکارہ مولوی عبد الماجد در صدقہ کے نام چودہ بخشی عید القیوم خطاط ترجمان القرآن کے نام، اور ایک بیکم حضرت مولانا کے نام۔ مزید دو خطوط کے سیکھوں کی طرف سے ریاست میسور کے ایک صاحب ایم این جاوید کے نام ہیں۔

**مولانا رحلت فرما گئے تو پاکستان میں ان کے نام سے البال، البالع سے منتقل ہے** **ناشروں کے مجموعے** تفہیم کے تحت بہت سی کتابیں شائع ہوئے تھیں۔ ایک تو جوان نے سادات سٹریٹ مکاؤڈ روڈ لاہور میں ابوالکلام اکیڈمی قائم کی، اور کئی ایک مجموعے شائع کئے۔ انہی مجموعوں میں ایک مجموعہ درس و فاتحہ۔ اس میں البال سے مانعہ چار افاضتے تھے، پہلا جمیں بعد ادی اور ابن ساباطا و اعوب تھے، دوسرا امیر تمور گورکانی سے ایک عورت کی فریاد ہے جس کے اکتوتے بچے کو قراق اٹھا کر لے گئے تھے، تیسرا امیر بنیو گوکے اشائز قربانی کا تجھہ ہے۔ چوتھا تکی کے ثانہزادہ چم کی رواداد ہے کہ اس نے اپنے بھال کے ہاتھوں ہریمیت اٹھانے کے باوجود سلطنت ترکی سے غداری نہ کی، اور عورت کے آخوند میں چلا گیا۔ ابن ساباطا اور دکڑی میسور کے مجموعوں کا دلگ تو مولانا کے قلم ہی کا ہے لیکن باقی دو مصنایں کے متعلق یہ گمان بھی شکل ہے۔ راقم کا

خیال ہے کہ مغرب و قسم کے تحت ان سے منسوب ہو گئے ہیں، البتہ جامع اشواہ مولانا ہی کے قلم سے ہے اور کمی و فحومتی ناٹروں نے مختلف شہروں میں چھاپی ہے، اس میں مساجد کے حقوق و ادب و فیزو کے علاوہ ہی ثابت کیا گیا ہے کہ مسلمانوں کی اجادت سے ناسلام مساجد میں شرعاً داخل ہو سکتے اور ان کی مجالس میں بیٹھ سکتے ہیں۔

اصحاب کہت ترجمان القرآن سے الگ کر کے ادبستان لاہور نے پہلی وغیرہ ۱۹۴۹ء میں شائع کی۔ فلسفہ، مکتبہ چنان لاہور نے شائع کی۔ مولانا نے ہندستان کے آزاد ہونے سے ہی ۱۹۴۷ء میں ایک لیکچر کیش کا فرنزنس طلب کی اور ڈاکٹر رادھا کرشن کو فلسفہ کی ایک نئی تاریخ لکھنے کے لیے مجوزہ بودا۔ کا صدر بنا۔ انہوں نے مشرقی و مغربی فلسفہ کی ایک نئی تاریخ مرتب کی۔ مولانا نے اس تاریخ کا دریافت لکھا۔ فلسفہ محمدوارث کامل کے قلم سے اس دیا چکے ہیں کا ترجیح ہے۔ ایک باقاعدہ کتاب بنانے کے خیال سے فاضل مرتب نے ترجمان القرآن جلال الدین عباری خاطر کے وہ بحاثت بھی اس میں شامل کر دیتے ہیں۔ جو فلسفہ سے متعلق ہے۔ اس پروردہ تریب میں کتابی تسلیم کے علاوہ ربط و ضبط بھی ہے اور یہ مطلعًا محسوس نہیں ہوتا کہ مختلف کتابوں کی عبارتیں جو درکر یک کتاب میار کی گئی ہے۔

خطبات جماعت دعیدین مرتبہ سیدت صدیقی ناشر نرم میکس، یکجنسی لاہور کی گیراہ خطبات ہیں جو فاضل مرتب نے بالی گنج لکھنست کی مسجد میں ۱۹۴۲ء کے دوران ہر جمع کی نماز میں سماught کئے اور لگر جا کر فلکبند کرتے ہے۔ مرتب کا بیان ہے کہ انہوں نے مولانا کے آذان بیان کو باقی رسم کی پوری سی کی ہے۔ ان خطبات میں مولانا کی اوز خروز رہ چکی ہے۔

تحریک آزادی مرتبہ انور عارف، ناشر لکھنست ماحول کرچی، مولانا ہی کی تحریر دن اور تقریر دن کا مجموعہ ہے۔ اس میں کوئی نئی پڑھنیں جو کچھ مولانا نے مختلف موقع پر لکھایا ہے اس مرتب نے جمع کیا ہے۔ سات مصنفوں میں آخر میں مرزا سید دغدھ سے متعلق مولانا کے دو میں خطوط میں، لکھنست کا فرنزنس کا طویل مختصر ایک تاریخی رواداد ہے جس سے ہندستان کے ذریعہ وارانہ ضاد اور نہر و پورث کے مزاج کی بعض جھلکیاں معلوم ہوتی ہیں۔

مختین الملاع مرتبہ محمود الحسن صدیقی ناشر آئینہ ادب چوک اندر کی لاہور دس مختین میں کا مجموعہ ہے اور یہ سب مولانا ہی کے رشمات قلم کہے جا سکتے ہیں۔ ناشر نے شروع میں لکھا ہے کہ وقت کے سیاسی ہنگاموں نے الگ پھر مولانا ابوالکلام کو ہم سے الگ کر دیا لیکن ان کے قلم سے نکلے ہوئے جملے اسی وجہ بھی ہمارے دلوں کو محبوب ہیں۔

ان کے ایک ایک لفظ اور ایک ایک حرف نے ترویج کا کام کیا اور قوم کے جدد درج میں نئی زندگی پیدا کی ہے۔

عبداللہ بیٹھ مرحوم نے مولانا آزاد سے متعلق بلک کے نامور اہل فلم اور بعض سیاسی اکابر کے مضاہین کا ایک مجموعہ شائع کیا، پھر ابلاں سے مقالات آزاد اور مضاہین آزاد مرتب کئے، ہر سو کتاب میں قومی کتب خانہ لاہور نے ۱۹۴۷ء میں شائع کیں ان سے مولانا آزاد کے سحر قلم کا شئی پورا وہ ان لوگوں کو پہلی دفعہ آزاد ہے جو ابلاں کے غریب ہونے کے بعد پس اپنے یادوں ہوئے تھے۔ مضاہین آزاد میں ابلاں کی سیاسی تعلیم کے تیر عروان مقام اُتل مولانا کے سوانح و افکار پر کام کرنے والوں کو تحقیقی خطوط مہیا کرتا ہے۔ مسلم یونیورسٹی علی گڑھ سے متعلق حدیث الغاشیہ کے صفات مطابقات کی چیز ہیں۔ الغرض یہ مجموعہ جتنی الامکان صحبت کے ساتھ شائع کیا گیا اور ہر مقام اپنی انفرادی خصوصیت کے علاوہ مستقل اہمیت رکھتا ہے۔

**مضاہین سان الصدق** مرتب ہیں عبدالقوی و سنوی اور ناشر ہے نیم یک ڈپٹی مکمل سال اشاعت دسمبر ۱۹۶۱ء میں پاچ مصنفوں ہیں، مرتب نے مولانا آزاد ہی کی

تحمیروں کا انتخاب کیا ہے، مرتب کا دیباچہ قابل طالع ہے۔ سان الصدق کے مقاصد اربع سے متعلق مولانا کا مصنفوں ان سے کے ابتدائی ادبی سفر کی عکاسی کرتا اور ان کے ذہنی بلوغ کی ابتدائی کڑی ہے۔ امحن جمایت اسلام سے متعلق مختصر سامعنوں خوب ہے۔ آخر میں سان الصدق سے متعلق معاصرین کی آراء ہیں۔ چونکہ سان الصدق نومبر ۱۹۰۳ء میں نکلا شروع ہوا تھا، اور مولانا کی عمر اس وقت پندرہ سال تھی۔ اس سیے ان آراء سے مولانا کے مستقبل کی تصویر طی اور ان کے ذہنی اہب و محل کا پتہ چلتا ہے۔ سر شیخ عبدالقدار اور مولانا ظفر علی خان کے علاوہ بعض رسائل کی آزار بھی نقل کی گئی ہیں ان سب نے ابوالکلام کے ذوق کی بلاغت کا اعتراف کیا ہے۔

**پافیات ترجمان القرآن** مولانا غلام رسول مہر دیوبیت الرفقاء نے عمر یہ مولانا آزاد کے سیاسی نظریات سے اختلاف کیا لیکن دین و ادب میں ہمیشہ ان کے معتقد ہے۔ مولانا آزاد کو مہر صاحب کے اس تعلق خاطر کا اخراج تھا۔ جب بھی مہر صاحب سیاسی افکار کی حریفانہ و معاندانہ مخالفت کے باوجود ملاقات کو حافظ ہوتے۔ مولانا نہ صرف خندہ پیشانی سے پیش آتے بلکہ کم امیز ہونے کے باوجود ان کے لیے دروازہ ہمیشہ کھلا رکھا، مہر صاحب مولانا سے کچھ زیادہ ہی قریب تھے، اور مولانا

بھی انہیں عزیز ہی سمجھتے تھے، مہر صاحب آزادی کے بعد مولانا کا ذکر اس محبت اور عقیدت سے کرتے کہ جو اس  
ہوتی، وہ گریان کے عشق میں ڈوب گئے تھے۔ اکثر اپنے ماضی کی سیاسی جدوجہد پر افسوس کرتے اور مولانا  
کے فکر و نظر کو خراج پیش کرتے فرماتے۔

”مولانا بر عظیم کے لیے قدرت کا عطا ہے۔ ہم نے ان کی فراست کو جھٹا کر اپنے مستقبل کو یہاں  
لگادی ہے：“

راقم نے ان سے ہر بیانات میں سلسل گزارش کی کہ وہ مولانا کے سوانح و افکار پر کوئی جزو طلب کا بھیں  
ایک بڑی وجہ یہ تھی کہ ادائی عمر سے وہ مولانا کے فارمی و سماجی اور عربی و شناسائی کے اور علمی میاست کے لیے فہر  
سے گزرے ہے تھے۔ کئی تحریکوں میں حصہ لیتے رہے۔ زیندار و انقلاب کے ایڈیٹر کی حیثیت سے سیاسی زندگی  
کی ہر جگہ سے واقعہ ہے۔ روز نامہ پر لکھنے کا شوق تھا، زمانہ طالب علمی سے لے کر اپنی زندگی کے آخری دن  
تک روز نامہ پر لکھتے رہے۔ مولانا کے سوانح کی حضورت کا احساس و اغتراف کرتے ہیں لیکن معیشت کی کفر میں فرمائی  
کتابوں کا ایکہ انبار ان کے گرد دیش رہتا، اور وہ ان کی ترتیب و ترجیح اور تالیف و تصحیح میں لگے رہتے۔ راقم  
نے عرض کیا کہ اس طرح آپ مولانا کے سوانح مذکور پائیں گے، کیونکہ اب آپ کے لیے ہندوستان بنا شکل ہے  
اور وہ معلومات حاصل کرنا بھی دشوار ہے جو مولانا کی سوانح عمری کے لیے آپ فراہم کرنا چاہتے ہیں۔ یوں بھی  
ہندوستان میں اب کسی رفیق سفر کا ملنا شکل ہوگا، بسم اللہ رکھنے، یادداشتوں کی شکل میں مختلف ابواب یا موضوع  
لکھتے جائیں اور جمع کرستے رہیے۔ اس طرح ایک ذخیرہ ہو جائے گا، پھر انہیں ترتیب دے کر کتاب بنایا جائے  
تھب وہ خدا پورا کرنے میں اسلامی ہوگی جو اس وقت کتاب سے مترشح یا محسوس ہوں گے، مہر صاحب مان گئے۔  
راقم سے کہا، اچھا۔ دوسرے یہ سرے روز سوالات کا ایک نقشہ بنایا کہ بیچ دیا کرو، جو بات سے راستہ کھل جائیگا  
اور اس طرح مواردیں جا کر لیں گے۔ لیکن مہر صاحب کی مصروفیتوں کے لیے جواب دینا شکل تھا، بل منڈھے نہ چڑھی۔  
چنان کے لیے کچھ مقامے لے کر اور کچھ ادھر ادھر کے رسائل و جرائد میں تحریر کیا جس سے ایک اچھا خاصاً موارد جمع ہو  
گیا لیکن کتاب کی شکل مذکور میں اور وہ اللہ کو پارے ہو گئے۔

مولانا آزاد کی وفات کے بعد جب ترجمان القرآن کی تیسرا جلد کا مسئلہ اٹھا اور نتیجہ یہ  
اُر زد، پھر اُر زد کے بعد خون اُر زد

کے سوا کچھ تھا نہیں تو مہر صاحب نے تیسرا جلد کے خلاں کو باقیات قرآن کے نام سے پڑکر ناچاہا، چنانچہ ترجمان القرآن

کی دو جددوں کے اخبارہ پاروں کو چھوڑ کر باقی بارہ پاروں کی ان آیات و سورہ کا ترجمہ مع تفسیر و تشریح الملال و البلاغ سے جمع کیا، جو مختلف معنای میں استعمال ہوئیں ہیں، سورتوں کے ترجمہ و تصریح اور تشریح و تفسیر کا مجموعہ ہے بعض مزدروی وضاحتیں حاشیے میں لکھ دی ہیں۔ مہر صاحب لکھتے ہیں :

"میں نے جو ہزاریں جمع کی ہیں ان کا مطلب ہرگز یہ نہیں کہ یہ ترجمان القرآن "جلد سوم" کا بدل ہو گا، حاشا و کلا، مطلب صرف یہ ہے کہ جو کچھ بھی مولانا کے قلم سے اس حصہ قرآن کے متعلق نکلا جو جلد سوم کا موضوع مخاطب خواندگان کرام کے سامنے آ جائے۔ مجھے یہ لکھنے کا بھی کل حق نہیں کہ اگر مولانا کی مرتب فرمائی ہوئی جلد سوم شائع ہوتی تو ان آیتوں کا ترجمہ بالغ تشریح وہی ہوتی جو میں نے مولانا کی تحریرات سے پیش کی ہے۔ میرا مقصد صرف یہ ہے کہ اگر وہ سبب کچھ میر نہیں آ سکتا جس کی قوی مولانا کی ذات گرامی سے حقیقی توجہ کو حل سکتا ہے اسے پیش کرنے میں باہل نہ ہونا چاہیے۔ بے شک وہ نقاش کا نقش اول ہی ہو نقش ثانی نہ ہو۔

مولانا کا طریقہ یہ تھا کہ کسی بضمون یا معاملے کے سلسلے میں قرآن مجید کی آیات پیش کرتے تھے تو عموماً تشریحی ترجمہ فرماتے تھے۔ پیش نظر مجموعہ میں بھی ایسی آیات ہیں جن کا ترجمہ تشریحی ہے۔ میں نے اپنی سمجھ کے مطابق حتی الامكان تشریحی صور کے آنگے پچھے خطوط و حدائق پیچھو دیتے ہیں تاکہ ترجمہ اور تشریح الگ الگ ہو جائیں۔ لیکن اس کو شش میں ہر جگہ کامیاب نہیں ہوا۔ بعض مقامات پر کوئی نکٹہ ترجیح سے رہ گیا یا مثلاً ایک دوسرے توں کا بہت بڑا حصہ مکمل ہو گیا۔ صرف دو تین آیتوں کی وجہ سے نظر انداز ہو گیں تو میں نے ایسے مقامات کے لیے حضرت شیخ المہمن کا ترجمہ لکھ دیا اور اس کے گرد خطوط پیچھے کر جو اس سے دیا تشریحات میں بھی میں نے مولانا کی عبارتیں فائم رکھی ہیں۔ اور زیادہ تر عبارتیں ترجیح شدہ آیات کے اس پاس ہی تھیں۔ البته جہاں عبارتوں کا درامن بہت بچیل گیا تھا وہاں میں نے کچھ سے حذف کر دیتے اور جہاں ببطی مطالب کے لیے اپنی طرف سے چند الفاظ کا اضافہ کرنا پڑا اپنیں خطوط و حدائق میں وسے دیا گیا مولانا کی عبارتوں سے الگ رہیں، خدا کا شکر ہے کہ ایسے نکٹے بہت کم ہیں۔ انہیں احتیاط کے باوجود مجھے اعتراف میں تامل نہ ہونا چاہیے کہ ممکن ہے میں نے اپنی علمی بے نظامی یا تاہمی کے باعث مٹکوکریں کھلائی ہوں۔ اگر ایسا ہوا تو ان مٹکوکروں کے لیے مجھے ملزم گردانا

جلستے۔ مولانا کی ذات گرامی کو اس کے لیے فمد وار نہیں ظہرا بایا جاسکتا۔

من و دل گرفتاشیم چہ باک

غرض اندر میاں سلامت اوت

مولانا کے ساتھ میرے تعلق کی مدت چالیس سال ہے کہ نہ تھی۔ اور ان میں سے پہنچیں سال ایسے گزرے جن میں ان کی شفقتیں اور نوازشیں میرے لیے افتخار کا بہت بڑا سر رائی ہی رہیں۔ یہاں تک کہ بعض سیاسی امور میں اختلاف رائے بھی اثر انداز نہ ہوا۔ عقیدت دنیاز کی اس طویل مدت کے لفاضے برٹے گرائ قدر تھے۔ اخوس کو میری بہت دراندہ انہیں پورا کر کی۔ تاہم جو کچھ ممکن تھا اس میں حتی الامکان کو تباہی نہ ہوئی۔ اہل نظر خود اندازہ فرمائے ہیں کہ مولانا کی تحریک سے ان کیات کی بہم آوری بحر بکران سے مرتی نکلنے کے برابر جفا کشی و مشقت نیزی کی متعاقبی صورت تھی۔ میرا نسب العین صرف یہ رہا کہ مولانا کے جتنے بھی افادات و فیوض پر صورت منضبط امنظر ہا پر اسکیں آجائیں مختلف اصحاب اپنے علم و معارف کی ترتیب و اشاعت کے لیے ادارے قائم کر گئے، جن میں سے بعض اداروں نے اب خانقاہی متدوں کی حیثیت اختیار کر لی ہے۔ مولانا نے خدا جانے ایسے لکھتے اداروں کے لیے شاہادہ امداد و اعامت کا بنڈ و بست کیا لگر پھر ان موافق کے باوجود اپنے لیے کسی ایسے ادارے کی بنیاد نہ رکھی، بلے فضی، ہنر کردار اور اخلاص کی لیے ایمان افراد نظیر ہر جو نظر نہیں آسکتیں بدحوم کی ذات گرامی سے عقیدت دنیاز کے ہر دعی کافیں ہیں کہ وہ ان کے علم و معارف کی تہذیب و ترتیب کے لیے جو کچھ کر سکتا ہے جلد از جلد کرے۔ عقیدت کا اصل تھا خانقاہی ہے در و مقام فرقہ چند الفاظ اسکا ش مرتب کردیتے ہے کیا نتیجہ نکل سکتا ہے؟

**رسول رحمت** | اور ناشر شرع غلام علی اینڈ بیز: لاہور۔ کتاب کیا ہے؟ مولانا آزاد کے سیرہ النبی سے متعلق مقالات کا مجموعہ ہے۔ جنہیں ہر صاحب نے بر ترتیب و اعماق مطالب مدون کیا ہے۔

مولانا نے البال والبالغ میں سیرت طیبہ کے مختلف پہلوؤں پر مختلف اوقات میں بہت سے مقالے شائع کئے، ربیع الاول کی تقریب میں وہ ایک دویاں سے زیادہ مقالے تحریر فرماتے تھے۔

بعض لوگ سیرہ طیبہ سے متعلق استفسار کرتے تو مولانا مفصل جواب رقم کرتے۔

مولانا البال والبلاغ سے بھی پہلے اس خیال کے وائی سختے کہ میرت رسول قرآن پاک سے مرتب کی جائے۔ علامہ شبیلی نے سیرت النبی پر فلم اٹھایا تو انہیں بھی مشورہ دیستے رہے، البال میں اس اندراز کا ایک خاکہ بھی شائع کیا۔ مولانا فرماتے ہیات دیرت کا کوئی مکمل ایسا نہیں جس کے لیے قرآن میں ایک سے زیادہ آیات نہ ہوں یعنی قرآن جی بس کرتا ہے کہ دنیا کو بتا دے کہ اس کا لانے والا کون تھا، یہ کے زمانہ میں آیا کہ ملک میں پیدا ہوا، اس کے خواشیں دیکھانے کیسے سختے، قوم مردِ اوم کا کیا حال تھا اس نے کس طرح زندگی بسر کی، اس نے دنیا کے ساتھ کیا کیا، اس نے دن یہ کیسے کاٹے، راتیں کیونکہ بسر کیی، اس نے جب دنیا پر پہلی نظر ڈالی تو دنیا کا حال کیا تھا، جب واپس نظر و دعاء ڈالی تو وہ کہاں سے کہاں ہے پہنچ چکی تھی، مولانا نے تذكرة میں لکھا ہے کہ قرآن اور حیات بہت معنا ایسی ہی ہیں۔ قرآن من ہے سیرت اس کی تشریح، قرآن علم ہے تو سیرت اس کا علمی نقشہ، حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا درجہ مقدس ایک مجسم دشل قرآن تھا، غرض رسول رحمت کے متعالات قرآن سے سیرت طیب کے استباناً کا ذہنگ سکھاتے اور سلیقہ بناتے ہیں۔ مہر صاحب نے ان مقالوں پر ضروری حواسی لکھے اور بعض تجدیدی عبارتیں تحریر کی ہیں۔

کل ۱۰۵ ابواب اور ۱۰۵ بھی معاشرے ہیں، مولانا نے رحمۃ العالمین کے موافق و مطابق جس بیان میں سے بیان کئے ہیں، اس سے پہلے رحمۃ العالمین کا یہ جامع والی تصویر کی سترے بیان نہیں کیا، سیرت کا ایک بڑا ذخیرہ واقعہ معرفت کی نظر سے گزرا ہے لیکن یہ چیز اور کسی میں نہیں ہے۔

مولانا کچھ عرصے کے لیے سیاست کے نگر سے نکل آتے اور قرطاس و قلم کی صحبت میں چھے جاتے تو کم کم علم ذکر اور دین و سیرت کی آفاقی تشنیگیں رفع ہو جاتیں اور وہ خلاباتی ذرہتا جو سائنس کی اس دنیا میں مدیر سب سے متعلق خلقتے نے پیدا کیا ہے۔ مولانا کا دماغ قدرت نے اس سلسلے میں ذھلاحتک کروہ یورپ کی علمی قیادت کے چیلنج کا جواب دے سکتے ہیں۔ لیکن سیاست کے خارستان میں وہ اس طرح کھو گئے کہ علم ان کے دماغ کی کائناتی و معنوں ہی میں رہ گیا۔

**انبیاء کے کرام** ترجمان القرآن سائز کے ۳۴۰ صفحات کی یہ کتاب بھی شیخ غلام علی اینڈ سسٹر لائبریری نے شائع کی ہے۔ مولانا غلام رسول مہر رتبہ ہیں اور مجموعہ ہے مولانا آزاد کے ان مقالات کا جو انبیاء کے کرام سے متعلق البال والبلاغ میں چھپتے رہے ہے یا ترجمان القرآن میں داعی حق علیہ اسلام کی میرت سے متعلق تحریر کئے گئے۔

رسول حضرت کی طرح اس کتاب کا مقدمہ بھی مولانا ہی کے دو مقالوں پر مشتمل ہے۔ ایک میں سیر انبیاء کی غرض و غایت و اضفیٰ کی گئی ہے، دوسرا سے میں بتایا گیا ہے کہ قرآن مجید میں مخصوص دعوتوں پر کیوں اکتفا کیا گیا؟ ان مقالات میں کتاب کا نصف حضرت ابراہیم علیہ السلام سے متعلق ہے، دوسرا حصہ حضرت موسیٰ علیہ السلام کا ہے حضرت یوسف علیہ السلام کی داستان ترجمان القرآن سے مأخوذه ہے، حضرت یحییٰ علیہ السلام پر دو مقالے میں ان کے علاوہ حضرت ایوب علیہ السلام، حضرت داؤد علیہ السلام، حضرت یونس علیہ السلام، حضرت سليمان علیہ السلام، حضرت شعیب علیہ السلام پر بھی مقالات ہیں۔ ہرگز اور صاریح کا تذکرہ اور فرج علیہ السلام کی سرگزشت ہے میں اس کتاب کے مطابق ہے سے ذہرف ان انبیائے کرام علیہم السلام کی غادری سے خالی کہانی ملتی ہے بلکہ عبر و بعداز کے بعض واقعات جہد و عمل کا گنج شاہکاں محسوس ہوتے ہیں۔

مولانا فرماتے ہیں کہ:

### رسائل و جرائد کی ادارت

سب سے بڑا مقام جو کسی انسان کے لیے ہو سکتا ہے یہ نظر

آنا تھا کہ صنایں لکھنے جائیں اور وہ میرے نام سے شائع ہوں اس کے بعد اس سے بلند تر مقام پر تھا کہ کسی اخبار یا رسائل کے ایڈٹر ہوں۔

(ابوالکلام کی کہانی خود ان کی زبانی، اذیلیح آبادی)

مولانا نے اخبارات میں قدم رکھنے سے ایک آدمی برس پہنچے علم کا سفر شروع کیا تو بعض عربی رسائل کے ترجمے کئے۔ ندوۃ العلماء کے سلسلے میں مخالفین کے بعض عیب چیزیں رسائل کا جواب لکھا پھر اپنے والد کے ایک عقیدت مدندر جو موسیٰ نامی ایک شخص کو جس کا اپنا پریس بھارت فیب دس سے کہ پہلا ہفتہ دارالصلیح جاری کرایا اور اس کے ایڈٹر ہو گئے می پر چ ۱۹۰۶ء کے اوآخر میں عید کے روز نکلا، مولانا نے اس میں پہلا مضمون عید الفطر ۲۰۰۷ء کی عمر میں لکھا جو ملک بھر میں کئی جگہ نقل ہوا۔ لاہور کے پس اخبار نے اس کو بہت نیا یا کیا، لیکن المصباح تین چار مہینے ہی میں وہ ہو گیا، پھر شیخ عبد القادر کے مخزن "لاہور میں کئی مضمون لکھے۔ لکھنے میں ایک صاحب عبد الغفار مصطفیٰ پریس کے مالک تھے ان سے شرکت کی اور ہفتہ دار "الخبراء" جاری کیا، مولوی احمد حسن عربی کے فاضل اور انگریزی انٹرینس مک پڑھنے ہوئے تھے وہ شرکت مدیر تھے۔ مولانا فرماتے ہیں کہ:

"اہن الاخبار کے دفتر میں مصر، قسطنطینیہ، طرابلس، یونان، الجزاير اور امریکہ کے تمام عربی اخبارات و رسائل مبادلہ میں آتے جس سے ذہرف عالم اسلامی کے سائل سے پری

اد و گہری واقعیت ہو گئی بلکہ عربی علم و ادب کا ذوق بھی ان میں پڑ جائے گا۔

"حسن الاخبار" تقریباً مولانا ہبھی مرتب کرتے تھے۔ سخن احمدیہ یا محمدیہ دیجہ، مولانا محمد علی سے مل کر دوبارہ نکلا اور اس کی ترتیب علی دمہ بھی کر دی۔ اس میں حافظ شیرازی اور عمر خاام پر مختفات اپل فلم تھے ایک سدا مضمون لکھا جس میں اس نکتے پر بحث کی گئی کہ شوار کے کلام سے ان کی سیرت منکس ہوتی ہے یا نہیں جام و سبر کی صورتیں واقعی ہوتی ہیں یا محض شاعرانہ تصور یا کشی ہے۔ فتنی ذہبت رائے نظرِ مکھتوں سے ماہنامہ "ندنگ نظر" کا لئے تھے۔ انہوں نے کوئی سال بعد نشر کا حصہ مولانا کے سپرد کر دیا۔

علامہ شبی سے مولانا کے تعلقات کا آغاز اس رسائلے ہی میں شائع شدہ ایک مضمون عکس ریز کے باعث ہوا۔ مر قی عالم ہردوئی سے ایک رسالہ نکلا تھا، اس میں کئی ایک مضمون لکھے، حیدر آباد کے بعض رسائل میں قلم اٹھایا، لسان الصدقؒ جو مولانا کا ذائق رسالہ تھا اس کے ایک مضمون سے معادم ہوتا ہے کہ مولانا ایڈورڈ ٹاؤن شاہ بھان پر کے وقت ایڈورڈ بھی رہے۔ غابہ رضا بیدار نے وقتی ایڈورڈ بھی کا زمانہ ۱۹۰۴ء یا ۱۹۰۵ء میں سے کسی وقت ڈار دیا ہے۔ حسن الاخبار بندہ ہو گیا اور بیرونی ممالک سے مبادری میں جو اخباراتے تھے، ان کی آمد رکھنے لگی، مولانا نے ایجنون الاصلاح کے زیر انتظام وار الاحرار دیوبنگ روہم۔ — دار المعلمۃ فرات خازن، قائم کر رکھا تھا، جہاں دنیا بھر کے اخبارات بالخصوص عربی اخبارات آتے۔ اس امکنہ کو قائم رکھنے کے لیے مولانا نے دفتر کے مشورے سے ماہنامہ "لسان الصدقؒ" جاری کیا۔ اس وقت مولانا کی عمر مکمل پندرہ سو لبرس ہو گی "لسان الصدقؒ" کا نہایت شاندار تعریفی الفاظ میں خیر مقدم کیا گیا۔

جناب عبد العتوی دستوری نے شیم بک ڈپلاؤشن روڈ مکھتوں کے زیر انتظام و سبر ۱۹۰۶ء میں مصنوعیں لسان الصدقؒ کے نام سے کتابی مجموعہ شائع کیا۔ تو اس میں پہلی باتؒ کے زیر عنوان ۱۹ اکتوبر ۱۹۴۹ء کی تحریر میں لکھا ہے کہ:

۱۔ "لسان الصدقؒ" کے شمارے دینہ (پنڈ) کے مشہور کتب خانہ الاصلاح میں موجود ہیں۔

۲۔ یہ پہلا ماہنامہ جو مولانا مہماز کے زیر ادارت ۱۹۰۴ء میں لکھتے سے لکھا شروع ہوا۔ آخری پڑپت مئی ۱۹۰۵ء کا تھا، رسالہ وقت نہیں تھا، بعض دفعہ دو دین میں ماہ کا شمارہ لکھا لکھا اور کئی ناگہ ہوتے تھے۔

اس رسائلے کے مقاصد حسب ذیل تھے۔

الف۔ سوچل ریفارم یعنی مسلمانوں کی معاشرت اور سرمات کی اصلاح کرنی۔

- ب۔ سقی اردو، یعنی اردو زبان کے علمی نظریہ کے دائرے کے کو وسیع کرنا۔  
 ج۔ علمی مذاق کی اشاعت، بالخصوص بگال میں۔  
 د۔ تنقید، یعنی اردو تصنیفات پر تصفیات ریلوکرنا۔

مولانا نے جلد اول کے شمارہ اول ۱۹۰۴ء نومبر ۱۹۰۴ء میں ان چاروں معاصد پر تفصیلی لگفتگو کی ہے۔ علامہ شبیل الغافلی کی تحریک و اصرار پر اکتوبر ۱۹۰۵ء سے ماہر ۱۹۰۶ء تک المذوہ کے اسٹنٹ ایڈیٹر رہے۔ فرید وجدی کی کتاب المرأة المسلمة (مسلمان خوات) کا ترجمہ اور اس پر تبصرہ اسی زمانے کے المذوہ میں لکھا اور وہ نومبر و دسمبر ۱۹۰۵ء اور جنوری ۱۹۰۶ء میں شائع ہوا۔ دیکل امرتر نے اس کو نقل کیا۔

مولانا کے رشحات قلم مرتبین کی اپنی مشاورہ تیوب سے ۱۹۰۶ء کے بعد شائع ہوتے گئے تو فرید وجدی کا یہ ترجمہ بھی ناشروں نے چھاپ ڈالا، مولانا کے علم میں آیا تو انہوں نے محمد رفیق خالدی کو ایک خط میں لکھا۔  
 ”یہ مصنایں پندرہ سو لیکڑیں کی عمر میں لکھے گئے تھے، ان میں بہت سی بائیس لیسی ہیں جن میں میری راستے بدال گئی ہے اور بہت سی بائیس اب صحیح نہیں سمجھتا۔ فرید وجدی نے اس کتاب میں جو کچھ لکھا ہے وہ نہایت سطحی ہے۔ اور علمی تحقیقات کے خلاف مولانا شبیل کی فرمائش پر میں نے رویوں لکھ دیا تھا اس وقت میری معلومات محمد و دھمیں۔“

ممکن ہے مولانا المذوہ کو نہ چھوڑتے لیکن قدرت ان کے مقدار میں جو کچھ لکھی تھی ایک تو اس کے خطوط ۱۔ ہے تھے، دوسرے مولانا عبدالمجید دریا آبادی کی ”عنایتوں“ سے وہاں ایک ایسا طائفہ بن چکا تھا جو مولانا سے علامہ بسی کے انتخاب پر حصہ کرتا اور کرنٹی کی طرح چلتی ہوئی زبان سے کاشتہ بکھرتا تھا۔ مولانا نے ان کے حصہ کو فتنہ بنتے سے پہنچنے فرم کر دیا۔ اور علامہ شبیل کو اپنے ان معاملہ میں کی زبان درازی سے محظوظ کیا چنانچہ المذوہ کو ماہر ۱۹۰۶ء میں چھوڑ دیا اور اپریل ۱۹۰۷ء میں امرتر کے افبار دیکل اپنے میں دوبار، کے ایڈیٹر ہو گئے اور اپنے میں بار کر دیا، لیکن ستمبر ۱۹۰۷ء میں اپ کے بڑے بھائی غلام نیشن آہ کامالک اسلامی سے واپسی پر انقال ہو گیا تو نومبر میں والد کے اصرار پر دیکل ”چھوڑ کر لکھتے چلتے گئے لیکن آپ کو نہ تو اپنے والد کے سلک سے اتفاق ہھا اور نہ ان کی پیری مریبی کو جاری رکھنا چاہتے تھے۔ آپ کا میدان کتب و رسائل کا میدان تھا۔ مولوی عبدالمباری لکھتے تھے ”دارالسلطنت“ لکھتے تھے۔ دفات پاگئے تو پرچہ بند ہو گیا، ان کے ذریں مولوی عبدالمطیف تاجر چرم تھے۔ مولانا کے ایک دوست محمد یوسف انجوڑے انہیں ”دارالسلطنت“ جاری

سکھنے پر آمادہ کیا، تو مولانا کو اپنی پیر بزرگ دیا۔ جنوری ۱۹۰۶ء سے چند ماہ کا مرتضاناس کی ادارت کے فرائض انجام دیتے رہے۔ لیکن پھر ماں کی ادارتی مداخلت کے باعث الگ ہو گئے۔ نیجتوں خبر بند ہو گیا۔

دارالسلطنت سے علیحدگی کے بعد مولانا دوبارہ وکیل میں چلے گئے اور وکیل بانی ولیکی (B.I.-WEEKLY) ہو گیا کوئی نو دس ماہ دہان رہے، لیکن جولائی ۱۹۰۸ء کے آخر میں قطع تعلق فرمایا۔ پھر انہی دنوں صدر عراق وغیرہ کے سفر کو چلے گئے۔

مولانا کا یہ زمانہ جون ۱۹۰۷ء کے شروع سے ۱۹۰۸ء تک پہنچا، آپ کی عمر کے میں مال ملتے۔ ان اخباروں میں مولانا نے بہت سے رسائل و جملہ کی ادارت کی۔

اوپر چوپکھڑی بحث آبادہ ایک اجمالی جائزہ ہے، ورنہ ہندستان میں مولانا کی صحافت کے اس پہت مال دوڑ پر بہت کچھ لکھا گیا ہے، بالخصوص عابد رضا بیدار کی وہ تحقیق وہ جسی جو مولانا ابوالکلام آزاد کے زیرخوان شائع ہوئی اس بارے میں بہت سے گشਦہ گوشوں کی نشانہ ہی کرتی ہے۔ اس کے علاوہ بھی بعض نقادوں نے مولانا پر قلم اٹھایا اور کئی وادیاں جوان کے قلم نے اول عمر میں قطع کی تھیں ان کی خبر دی ہے۔

پنجاب پیغمبری پاکستان میں شعبہ صحافت کے سربراہ ڈاکٹر عبدالسلام خورشید نے بھی مولانا کی صحافت پر دو چار مقامے لکھے ہیں ان کا مائدۂ عبدالرازاق میچ آبادی کے قلم سے ابوالکلام کی بہلی خداوی کی زبانی کے مدد جاتے ہیں۔ ان کے علاوہ ابوالسلام شاہ بھما پیغمبری نے بھی مولانا کی ابتدائی تکاریات جمع کرنے میں خاصی محنت کی ہے۔ مولانا کی صحافت کا یہ زمانہ جو آئندہ سال سے زیادہ نہیں قلم کی ابتدائی مشق کا دور ہے یا پھر اخبار نویسی کے آغاز بکھر میں شوق کی قدم فر سایوں کا ذکر ہے۔ مولانا کی اصل شخصیت اہل سے طیور ہوئی، ترجمان القرآن سے غصت النہار پر آگئی اور ملکی سیاست نے اسے ایک عظیم فرماندہ بنادیا، وہ جامع الصفات میں ہوتے تو اس ابتدائی ذکر سے کی کوئی حیثیت نہ تھی۔ ان کے سوانح کی تلاش میں چیزیں مانند آئی ہیں۔

بہرحال اس سرگردشناکی پہلوی سعوی نہیں کہ ایک رکا جو اپنی جوانی کے چھٹے سال اہل کے افغان سے اسلامی ہندستان کی مناسع و مطاعں ہو گیا وہ اپنی ابتدائی عمر میں زبان و قلم کی دھن میں لکھتے سے لکھتا، عظم گڑھ بیٹی حیدر آباد، امرتسار، امیور اور جانتے کہاں کہاں گھومنا رہا اور یہ تمام شہر سب اس کے شوق کا سٹگ میں تھے۔ ہم اس سے اتفاق نہیں کرتے کہ مولانا علامہ بشی کے نیضان نگاہ کی بدلت صحافت کے سفر میں شہسوار ہو گئے، ابتدائی مدد ہے کہ مولانا از دار سے علامہ بشی کے باقاعدہ خوش چس اور بعض ارشد ماذہ حددہ کرتے تو مگان ہے کہ دارالصنفین کی عنان سید سلیمان ندوی کے بجائے مولانا ابوالکلام کے ہاتھ میں ہوتی۔

## الہلال کا جراء

مولانا ابوالکلام اور الہلال نازم و مترجم ہیں۔ دوفو ایک خاص دوستکار گل و بیل کا عروضی لازم تھے، الہلال شمع سمجھا، مولانا پروانہ الہلال پر وہ سمجھا۔ مولانا شمع، الہلال ناقہ مولانا صدی خوان۔ الہلال کاروان سچا مولانا میر کاروان، الہلال قرطاس سمجھا، مولانا نظم، الہلال صریر سمجھا مولانا فوائسے سروش، الہلال یعنی سمجھا مولانا فیض، الہلال غدر اتحا، مولانا دامت سمجھے، الہلال لغڑہ رستخیز، سچا مولانا مر درستخیز، عرض مسلمانوں کی سیاسی صحافت، جس نے برطانوی استبداد کے خلاف مسلمانوں کا ذہنی کاروان مرتب کیا وہ اس زمانے میں تین آدمیوں کے ہاتھ میں سمجھی، مولانا آزاد، مولانا محمد علی، مولانا خفر علی، یہ میزوں صحافت کی معرفت اُپنی سیاست پر نوادر جیوئے ہمہ علی نے بفتہ وار کامری پڑھنا کا اور کامری پڑھنے ان کی شخصیت اٹھائی، جب اُردو روشناءہ مدد و عباری کیا تو وہ مولانا محمد علی ہو چکے اور دیسیں الاحرار کہلائے ہے سمجھے۔ مولانا خفر علی سیاسی نعیم کی حیثیت میں زیندار کے اُپنی سے اُپھر سے، زیندار ان کی سیاسی شہرت کا نقیب سمجھا، مولانا ابوالکلام کو الہلال نے امام الہند ہنادیا اور صحافت کے کارزار میں لے آیا دہ آئئے الہلال کی معرفت لیکن کچھ عرصہ بعد الہلال ان کے فضائل و افکار اور محاسن و محامد کی دستاویز ہو گی، پہلے وہ الہلال کی وجہ سے مولانا ابوالکلام آزاد ہوئے۔ پھر اہل ان کی بدوست سحر بلال ہو گیا، جہاں تماگانہ ہی نے یہ یگ انڈیا کالا تو وہ ان کی سیادت کا ذریعہ نہ تھا ان کے بالاخ افکار کا ایک واسطہ تھا، کویا یہ یگ انڈیا مہماں گانہ ہی کی بدوست تھا، وہ یہ یگ انڈیا کی بدوست نہ تھے۔

الہلال جب نکلا، تو ابوالکلام اس کی بدوست سمجھے، ابوالکلام صحت اُذل کے رہنا ہو گئے تو وہ ان کے ابتدائی سوانح و افکار کی دستاویز اور ناخذ ہو گی۔ المختصر الہلال مولانا کی صحافتی معراج تھا اور یہ حقیقت ہے کہ الہلال سے بڑا بفتہ وار آج ۷۰ برس بعد بھی اُردو صحافت پیش نہیں کر سکی، نہ اتنا بڑا مجلہ، نہ اتنا بڑا ایڈٹر اور نہ اتنا بڑا ذہنی،

علمی، تاریخی، نکری اور جذبائی صحفی۔ لوگ پڑھتے تو سرد ہفتے اور دیکھتے تو سست بہرتے تھے۔ اس کی خوبیاں اس کے ساتھ ختم ہو گئیں، وہ پرچہ نہیں ایک عبد تھا، ایک تاریخ تھا، ایک دعوت تھا، ایک انہن تھا ایک تحریک اور ایک اکادمی تھا۔

پہلا پرچہ ۲۴ جولائی ۱۹۱۲ء کو نکلا، پھر ۷ ستمبر ۱۹۱۴ء میں اس کی صفائحہ صبغت ہو گئی تو بند ہو گیا۔ الہال کی جگہ اعلان نکالا گیا، یہ الہال کا بدل تھا۔ پہلا شمارہ ۱۲ نومبر ۱۹۱۵ء کو نکلا، اصلہ ہفتہ وار تھا لیکن اکثر پہنچ روزہ روزہ میں نکھارتا ہوا، آخری نمبر ۱۶، ۱۷، ۱۸، ۱۹، ۲۰، ۲۱، ۲۲، ۲۳، ۲۴، ۲۵، ۲۶، ۲۷، ۲۸، ۲۹، ۳۰، ۳۱ اکتوبر میں بولنا کو حکم مل کر وہ دد دینگا تک کر دیں۔ وہ راجحی (اسام) پلے گئے، جہاں ۲۷ ستمبر ۱۹۱۶ء سے یکم جنوری ۱۹۲۰ء تک نظر پہنچ رہے ہیں، اس غائبی نے الیاذغ کا خاتمہ کر دیا۔

الہال کا دوسرا دوسرہ ۱۰ اگسٹ ۱۹۲۷ء سے شروع ہو کر ۲۵ شماروں کی حیات مستعار کے بعد ۷ ستمبر ۱۹۲۷ء میں ختم ہو گیا۔

مولانا عبد القادر تھویری کے فرزند مولوی محی الدین قصوری نے الیاذغ کی اشاعت کے زمانے میں اقسام چاری کیا، مولانا اس کے محکم تھے۔ لیکن اقدام بجلت بند ہو گیا۔ پھر ۲۳ ستمبر ۱۹۲۱ء کو ہفتہ وار "پیغام" جاری کیا، عبد الرزاق میخ آبادی ایڈٹر اور مولانا گران تھے۔ کل ۱۲ شمارے نکلے کہ ایڈٹر اور گران دلو گرفتار ہو گئے۔ "پیغام" غفرل ہو گیا، "پیغام" کے بعض مصنایں راوی یہ وغیرہ اج مولانا کے قلم سے ہیں یا بعض ہدایت نامے جو عبد الرزاق میخ آبادی کو کھھے، انہوں نے اپنی تائیف "ذرک آزاد" میں نھل کر دیتے ہیں۔ الجامو کے نام سے عربی کا ایک مجلہ نکلا، گران خود تھے اور مدیر عبد الرزاق میخ آبادی۔ پہلا پرچہ یکم اپریل ۱۹۲۳ء کو نکلا، آخری مارچ ۱۹۲۷ء کو، اس دوران میں کبھی کچھار دو دو تین تین شمارے یکجا شائع ہوتے رہے۔ الہال سے متأجلہ ساز اور ۲۷ صفحے، اس مجلہ کا نصب العین پاں اسلام انہم اور مشرق کا استحاد تھا، لیکن انہیں سب سے زیادہ شرکیت مل کر کوہفتہ بنایا گیا، اور وہ اس مجلہ سے سخت نالاں تھا، اپنے زمانہ اقتدار میں اس نے الجامو کا داخلہ جماز میں بند کر دیا۔ اس میں پہلی دفعہ محمد علی، شوکت علی اور ان کی والدہ محترمہ کا مشترک فلٹ شائع ہوا، اہم ترین حصہ یہ تھا کہ تھویری دو دفعہ چھاپی گئی۔

الہال کا سخود تاثر ہی ایسا تھا کہ مولانا کو ہمیشہ اس پر ناز رہا، اور ناز بھی نہیں تھا، اپنی بہت سی تھاری و خطبات میں الہال کا ذکر کیا اور فرمایا، ان چیزوں کو جو اچ تحریک، موقف، نصب العین یا ذریعہ و سیلہ و مقصد

بن رہی ہیں وہ اتنے برس پہلے الہال میں نک دو قوم کو ان کی ضرورت سے مطلع کر جکے ہیں۔ رام گڑھ کے خطبہ درست میں الہال کی اس دعوت اور اپتنے فکر کی بھیٹی کا ذکر کیا گذک دو قوم کو جو مسائل آج پیش آ رہے ہیں وہ ان کے امکان و خلپور کے متعلق برسوں پہلے نشانہ کر جکے ہیں، الہال ہنہی حقائق کا اعلان واخبار تھا، ان کے نزدیک الہال ہندوستان کی آزادی، مسلمانوں کی وحدت، خدا کی طاقت، اسلام کی دعوت، مشرق کی بیداری، غلامی کی بیخ لئی، جہاد کے ولے، یقین کی دولت، نظر کی طاقت ایمان کی نصرت، اتحاد کے جلال اور غیر ملکی استعداد کے خلاف ہندوستانی قوم کے اعلان مبارزت کا وثیقہ تھا۔

الہال کے ذہنی اثرات کا جائزہ لینے اور ان کی دعوت کا سیاسی تجزیہ کرنے کے لیے لازم ہے کہ ہم ان امور کا پتہ چلا میں کو:

- ۱- الہال نکال تو اس وقت نک کی صحافت کیا تھی؟ اس کامراج کیا تھا اردو جرائد کی سطح کیا تھی اور سیاسی اکب و ہرماکا دری درست کیا تھا۔
- ۲- الہال نے کس فضائیں نکھلیں کھولیں، اس کے سامنے کس قسم کے حالات اور کس انداز کے واقعات اُبھر رہے یا ڈھل رہے ہے۔
- ۳- راعی اور رعایا اپس میں ہمکلام چوتے کے لیے کیا سلوب رکھتے تھے۔
- ۴- عالمی سیاست بالخصوص اسلامی سیاست کے احوال و افکار اور ان کے نتائج و آثار کیا تھے۔
- ۵- ہندوستانی مسلمان کس مقام پر تھے۔
- ۶- ہندوستان کس طرف حاریا تھا، اور مسلمان اس سفر میں کہاں تھے۔
- ۷- مسلمانوں میں پڑھے لکھے افادہ کافی صدمت اس سب کیا تھا۔
- ۸- مسلمانوں سے محابیت کے لیے کوئی زبان شرعاً اور ہو ملکی تھی،
- ۹- الہال کی زبان ایک تحریک کی زبان اور سرسری کی زبان ایک قیدم کی زبان تھی، مسلمانوں کو ان کا ماضی یاددا رہے اور فائدے سے جھنجور ڈئے کے لیے الہال کی زبان طور سینا کی زبان تھی۔
- ۱۰- الہال ہندوستانی مسلمانوں کے لیے کیا کچھ لایا، اور اس کی آبیاری سے کس قسم کا چمن کھلا۔
- ۱۱- الہال کی بدولت ادب و صحافت میں کوئی نئی نئی راہیں کھلیں اور اردو زبان کی نئے مصنفوں اور مصنفوں سے آشنا ہوئی،

۱۶۔ البال کے مدرسہ فدر سے جو رگ نکلے یا اس کی آواز سے مسحور و متاثر ہوئے ان کی انجمن یا ادارے سے مک دو قم نے کیا حاصل کیا۔

۱۷۔ البال سے پہلے بہفتہ وار صحافت ایک پڑی تھی۔ البال نے تحریک بنایا اور اس کی سیاست اس طرح بدی کہ ۱۹۱۴ء کے وسط کا انسان دنگ رہ گیا۔ آج اکٹھ برس بعد جب کہ مک آزاد ہے لیکن صحافت، تحریک، فرقہ اور عبادت کے حدود سے نکل کے صنعت، تجارت یا پیشہ بن گئی ہے اب نہ کوئی اعتقاد ہے رہ عبادت اور نہ ایسی کوئی تحریک جو ایک قوم کی بُخت لیکن اجتماعی خواہش ہوتی ہے۔

ہندوستان میں صحافت کے ابتدائی آثار مغلوں کے زمانے سے ملتے ہیں۔ برطانوی عہد کے اضف اخواز میں اس کی شکل درباری سے محروم ہو گئی اور اخبار حکام کے بجائے عوام کے یہے نکلنے لگے مغلوں کے زمانے میں اس کی شکل فکری بزرگوں کی سی تھی اور خطاط لکھتے تھے۔ مغلوں کے زمانہ خطاط میں کہندوستان سے ان کی حکومت کے چل چلا و کافراں کا نہ تھا انگریزی اخباروں میں دربار معلیٰ اور سکون دربار کی بزرگیں چھپ جاتی تھیں، لیکن اردو کی عربی انہیں صدی کا اضفت اول قلمی اخباروں کا زمانہ تھا۔

جبان تک طباعت کا تعلق ہے اس کی ایجاد کا سہرا چینیوں کے سر ہے۔ اس کی ابتدائی تھی کی چیلائی سے ہوئی، لیکن یورپ کے ماری و استماری اور تہذیبی و صفتی غلبے کی بدولت طباعت و صحافت کی ہمدرگیری کا خلق ہوا۔ یورپ ہی سے طباعت کی شیئیں اور صحافت کا سامان ہندوستان آیا۔ برطانوی حکومت نے بلونج بخششا، شروع میں انگریزی اخبار میراث کرتے، انہی کی بدولت دوسری زبانوں میں صحافت کے چارغ روشن ہوئے۔ ہندوستان بیرون میں طباعت کی ابتدائی گزروں نے د. ۱۵۵۰ء میں کی ان کا پہلا چھاپ خانہ نوادریں لکھا پھر ستر ہیں صدی کے وسط میں ایک پارسی بھیرجی نے گرجاتی رسم الخط اڑھلوایا اور سورت میں چھاپ خانہ قائم کیا۔ انگریزوں نے بھی میں اپنا پہلا چھاپ خانہ ۱۶۰۷ء میں لکایا پھر ۱۶۴۱ء میں لکھتے میں سرکاری چھاپ خانہ کو دیا۔ اسی سال جیرمنے لکھتے میں پہاڑیں جاری کیا۔ ۱۶۸۲ء کے لگ بھگ سرچارس ولکنز نے فارسی رسم الخط کا ٹاپ ڈھالا، اس کا پہلا نمونہ ۱۶۸۴ء پر ج ۱۶۸۴ء کو سامنے آیا، لکھنگڑ کے صفو اول پر دربار معلیٰ کی بزرگ شانع ہر قیمت ادھر عربی ٹاپ ایجاد ہو چکا تھا۔ اردو ٹاپ دلیعین اکتوبر ۱۸۷۸ء جولائی ۱۸۷۹ء کے لکھتے کر انیکل میں دیا گیا۔ ۱۸۷۹ء میں لکھتے کے چار انگریزی چھاپ خانوں میں اردو اور فارسی کتابیں چھپی تھیں۔ ۱۸۷۳ء میں ہندوستانی پریس کے نام سے لکھتے میں فارسی رسم الخط کی چھپائی کے لیے چھاپ خانہ قائم ہوا اور ۱۸۷۶ء میں لیتوانی کی پچپائی کا آغاز ہوا۔

۱۶۰۴ء میں ایسٹ انڈیا کمپنی کے ایک ملازم ولیم یونس نے راز ہائے درون پرده کی تجوہ کشانی کیلئے ہندوستان سے پہلا اخبار شروع کرنا چاہا، لیکن کمپنی کے ارباب حل و عقد تاریخی کے انہوں نے ولیم کو بگال سے فوراً انکل جانے اور ستر کے ہستے میں اور پچھلے جانے کا حکم دیا، اس نے انگلستان پہنچ کر ایسٹ انڈیا کمپنی کی وحیا ز بوٹ مار اور نیالماد استھان پر پانسو صفحے کی کتاب لکھی، اس واقعہ کے باوجود سال بعد ایسٹ انڈیا کمپنی کے پرنٹر جیمز مکسل جکی

پہلا مطبوعہ اخبار بگال گزٹ نکلا۔ اس کی شدید نکتہ چینی سے خوفزدہ ہوا کمپنی نے اخبار کروڑاک کے ذریعے بھیجنے کی مraudات والیں لیں۔ حکی کا قلم جراح کا نشر اور تھاپ کا چھرا تھا اس نے کمپنی کے ارباب بست و فنا کو اپنے نقد و نظر کی آماجگاہ بنایا۔ چدی کے پیٹے مشزی کو تارا، اس کو چار ماہ قید اور پانسورو پے جرمانکی سزا ہوئی، لیکن وہ دباؤ نہیں اس نے وارن پینکلز (گورنر جنرل) اور چیف جنگش کے خلاف لکھنا شروع کیا، چیف جنگش نے اس کی گرفتاری کے لیے چار سو یورپی فوجیوں اور ان کے دیسی ساتھیوں کو بھیجا انہوں نے مکان کا محاصرہ کر لیا۔ لیکن اس نے بلاد اڑاٹ گرفتار ہونے سے انکار کر دیا۔ نتیجہ ذیقین میں قصادم ہوا، مکاری دستہ فرار ہو گیا۔ حکی فوراً بعد پیرم کورٹ میں پیش ہو گیا، عدد امت برخاست ہو چکی تھی لیکن وہیں پہنچ کی عاصر صفا ہو گئی وہ داخل ہو سکی نظر میں ہو گیا، آخر پیرم کورٹ نے اسے ایک اڑاام میں سال بحر قید اور وہ سورہ پیٹے جو مل کی سزا دی، دوسرا سے اڑاام میں وارن پینکلز کو پانچ ہزار روپے بطور جرم باند ادا کرنے کا حکم دیا لیکن وارن پینکلز نے جرمان لینے سے انکار کر دیا۔ اس طرح یہ سزا معاف ہو گئی۔ حکی جوں کا توں رہا اور اپنے قلم کو اسی طرح تیز و طار رکھا اور کسی دشمن یا مخالف کو ہرگز معاف نہ کیا، لیکن معاشری اہمیت کے باعث آخر اخبار ہند ہو گیا۔

جس سال جیمز مکلی نے بگال گزٹ جاری کیا اسی سال نومبر میں ڈی میسک (DF MESSK)

پیٹر ریڈ (PETER REED) نام کے دو تاجر دن نے لکھتے سے انڈیا گزٹ جاری کیا، اس میں جیمز مکلی کے خلاف لکھا جاتا اور دربار معلمی کی خبریں دی جاتیں۔ سلطان ٹیپو کے والد صید علی سے جنگ کی تفصیلات بھی اسی میں جھپتی رہیں۔ ۱۷۸۱ء کو حکومت کی زیر سرپرستی مکمل گزٹ جاری کیا گیا۔ اس کا ایڈیٹر فرانس گلڈان تھا۔ جس نے فارسی کی بے شمار کتابیں انگریزی میں منتقل کی تھیں اور فارسی انگریزی بخت لکھا تھا۔

اس اخبار کا ایک عجیب پہلو یہ تھا کہ اس میں لکھتے کی انگریز دشیز اڑاں کے نام عاشقانہ گیت لکھے بندوں شائع کئے جاتے، اس اخبار کے دسال بعد لکھتے کا نیکل نکلا، اور کئی مختلف الاوقات مجھے شائع ہونے لگے، ولیم دوان

حکی کے بعد دوسری شخص تھا جس نے "بگال جرنل" کے ایڈٹر کی حیثیت سے انگریزی حکام کو اڑتے ہاتھوں لیا، "بگال جرنل" سے الگ ہونے کے بعد اس نے انڈین درلٹ کے نام سے ایک نیا اخبار جاری کیا اس کی بے باکی کے باعث اسے گرفتار کر کے انگلستان جانے والے ایک جہاز میں بٹھا دیا گیا اور لفڑیا میں ہزار روپے کی جایسا دھن بٹکر لی گئی، وہ انگلستان سے امریکہ پہنچا اور صحفت میں بڑا نام پیدا کیا، غرض ۱۸۷۶ء سے ۱۸۷۸ء کے درمیانی عرصے میں حکومت نے گلٹے کے لئے اخباروں کے خلاف کارروائی کی اور وجہ صرف یہ تھی کہ حکومت فوجی خبروں کی اشاعت ایک خاص ڈھنگ سے پاہتی تھی مگر اخبارات اس پر راضی نہ ہوتے تھے، اسی سلسلے میں ڈاکٹر جارس میک کو ۱۸۷۸ء میں جلاوطن ہونا پڑا، اسی زمانے میں بدراں سے کہی ایک اخبار جاری ہوئے جن میں ہر دنیز کے مدرس گزٹ کوکپٹن کے حکام کی نادانی کے باعث سنسنٹ پاکشکار ہونا پڑا ایک شخص ایم فرین نے ۱۸۷۵ء میں حکومت سے اجازت لے کر ایسٹ انڈیا بیرلڈ "جاری کیا لیکن حکومت نے اسے فوراً گرفتار کر دیا اور جہاز میں بٹھا کر انگلستان روانہ کر دیا لیکن وہ جہاز بھی سے غائب ہو گیا پھر پہنچا ڈپلاکماں ہے، صوبہ بہمنی کا پہلا اخبار بہمنی بیرلڈ "تھا جو ۱۸۷۸ء میں جاری ہوا، ایک دوسری روایت ہے کہ بہمنی کا پہلا پرچم "بہمنی گزٹ" تھا، بہر حال ان دونوں کے ایڈٹر انگریز تھے، الغرض اس زمانے میں جو اخبار جاری ہوئے وہ ہندوستان میں صحفت کی اپنی اضطراب تھے، لیکن ان کے ایڈٹر ایسٹ انڈیا کمپنی کے بڑاف ملازم تھے جو ذاتی رقبا ہوں کے پیش نظر اندر ورنی بد عنوان یوں کی تھا کہ کشانی کرتے ہیں وجہ تھی کہ انہوں نے لفڑان اٹھایا اور جو سرکاری تائید و حمایت کرتے رہے وہ مالی منفعت اٹھاتے رہے، اس زمانے میں کوئی صحفتی قانون نہ تھا، حکومت کو پہنچنے کا فلاں شخص اس کا مخالفت ہے اور اخبار نکالنا چاہتا ہے تو وہ اسے دیں پدر کر دیتی لوئی صحفی حکومت کو نکال کر تا تو حکومتے اولاؤ کی سہوتوں چھپن لیتی، ثانیاً سنسنٹ پاکشکار کی ایڈٹر بانڈ نہ آتا تو جلاوطن کر دیتی، ان اخباروں سے کوئی خدشہ تھا تو یہ تھا کہ مقامی یورپی آبادی ان سے متاثر ہوتی اور کپٹن انگلستان میں بننا ہوتی ہندوستانی خواہم کے تاثر یا ان کے سو عمل کا سوال ہی خارج از بحث تھا، ان اخبارات کی اشاعت سویا دوسو سے زیادہ تر تھی، اور یہی تی انگلستان کا طول و عرض تھا۔

اس تحقیقی بحث سے قطع نظر کہ اردو کا پہلا اخبار کون سا تھا اور کب جاری ہوا، عام طور پر جام جہانیاً گلٹے (۱۸۷۲ء) کو فارسی کا پہلا اخبار قرار دیا جاتا ہے، اس نے اپنی اشاعت کے اگلے سال اردو ضمیر جاری کیا اور وہ پانچ سال جاری رہا، اس کے بعد عکس دھنی کا اردو اخبار "اردو کا پہلا مکمل اخبار تھا جس کے ایڈٹر مولانا

محمد حسین آزاد کے والد مولانا محمد باقر سعیہ، یہ اخبار ۱۸۲۶ء میں دصلی سے جاری ہوا۔ جامِ جہاں نما کے متعلق تازہ تحقیق کے مطابق کہا جاتا ہے کہ ابتدأً اردو ہبھی میں نکلا تھا لیکن فارسی میں اردو کے حق میں نہ سمجھے۔ نتیجہ تحدیہ فارسی میں منتقل ہو گیا، اس وقت سلطان حکمرانوں کی بدولت نکھا پڑھی کی زبان فارسی تھی، کپسی فارسی کو ختم کر کے اردو یا ہندوستانی لاتا چاہتی تھی۔ عوام چونکہ فارسی سے مانوس تھے اسی لیے جامِ جہاں نما کو اردو چھوڑ کر فارسی اختیار کرنا پڑھی، کچھ عرصہ بعد اردو ضمیر شفیٰ کیا پھر تک کر دیا اور جامِ جہاں نما کی اشاعت کے تین چھٹے بعد ہندوؤں کے بہت بڑے مصلح برہمو سراج کے بانی اور عربی و فارسی کے فاضل اجل راجہ نام موہن راسکے نے لگتے سے تراویح اخبار جاری کیا، یہ اخبار ۱۸۲۴ء اپریل ۱۸۲۲ء کو شروع ہوا۔ یہیں زیادہ عمر نہ بانی اور بانکی حاصل تھے کے بغیر ہو گیا۔ ان اخباروں کے علاوہ بعض علاقائی زبانوں مثلاً بنگالی، ہندی، بھارتی، مرہٹی، تامیل اور پنجابی میں بھی کئی ایک اخبار نکالے گئے، یہیں حالات کی یہے مانگی نہ سامنہ نہ دیا بھی معاشری اہمتری کا شکار ہو گئے کبھی عوام کی بیسے قلبی سے ڈوبی اور کبھی سرکار کی ناراضی سے ان کا سدرچ ڈوب گیا۔

برٹیش میں انگریزی صحافت کا آغاز ۱۷۸۰ء کے عوامیں ہوا۔ پہلے میں سال تک کوئی قانون ایسا تھا جس کے ذریعے صحافت پر کوئی سی قدر غنی عائد نہیں، مارکو میں ولیم نے میں ۱۷۹۹ء میں مدیران جرائد پر پابندی عائد کی کہ:

- ۱۔ ہر اخبار کے آخر میں پر عکار کا نام درج کیا جائے۔
- ۲۔ ہر اخبار کا مالک اور ایڈٹر گورنمنٹ کے سیکرٹری کو اپنے نام اور سکونت سے مطلع کرے۔
- ۳۔ اخوار کے دن ناغذر کیا جائے۔

۴۔ جب تک حکومت کے سیکرٹری یا اس کے نامزد کردہ کسی شخص نے اخبار کا معافہ نہ کیا ہو اسے شائع نہ کیا جائے۔

۵۔ جو شخص کسی قاعدے کی خلاف ورزی کرے گا اسے فری طور پر یورپ روانہ کیا جائے کہ۔

المختصر اخبارات پر ستر شپ کا یہ آغاز تھا۔ اس وقت لگتے سے صات اخبار نکلتے تھے۔ ان سب نے ان شرائط کو بلا تامل قبول کیا لیکن ۱۸۲۳ء میں لارڈ ہیسٹنگز نے گورنر جنرل کا عہدہ سنبھالا تو جس قابل اعتراض پلٹٹوں کی اشاعت پر چھاپ خانوں کی نگرانی و احتساب کے لیے نئے قواعد کا اعلان کیا۔

۱۸۲۴ء میں ستر شپ مرضی ہو گئی لیکن اخبارات کو ہدایات کی گئیں کہ کپسی کے ڈائریکٹروں، انگلستان کے پہلے اداروں، مقامی نظم و نہن سیاسی معاہدات، کونسل کے مہر دن، سپریم کورٹ کے جھوٹ اور لگلتے کے لارڈ بیشپ

کے تعلق اشارہ یا کنیت بھی کوئی سی نکتہ چینی نہ کریں، اس کے علاوہ ان تمام چیزوں کی اشاعت سے پرہیز کیا جائے۔ جس سے یہ معلوم ہو کہ ہندوستانی عوام کے مذہبی عقائد و عبادات میں مخالفت کی گئی ہے۔ بخی سکینڈل اور ذاتی چملوں سے احتراز کیا جائے اور انگلستان سمیت مالک غیر کے اخبارات سے ایسے اقتباسات ہرگز نقل نہ کیے جائیں جن سے ہندوستان میں برطانیہ کی شہرت داغدار ہو۔

لارڈ ہسٹنگز کے بعد جان ایڈم گورنر جنرل بناؤوس نے ۱۸۲۳ء کو پریس آرڈی نس باری کیا گا گورنر جنرل یہ اجلاس کو نسل سے فائز یہے بخی کوئی اخبار یا رسال شائع نہیں کیا جاسکتا اور باری کردہ لائنس کی وقت بھی واپس یا جاسکتا ہے، یعنی ہر دو چھاپ خانہ صبغت کر دیا جائے گا جو لائنس کے بغیر کتابیں یا اخبار چھاپے گا، اس کے علاوہ حکومت پر میں کا لائنس صبغت کرنے کی مجاز ہوگی، ہر چھاپ خانہ اپنے ہاں کی مطبوعہ کتاب یا اخبار حکام مجاز کو مہیا کر سے گا، راجہ رام موہن رائے نے اس آرڈی نس کے خلاف پریم کو مٹ میں ایں دار کیا ہیں تھے، ہو گئی، اس کے خلاف احتجاج کرتے ہوئے واحد صاحب نے "مراۃ الاخبار" بند کر دیا اور ایک زبردست اداری ہے میں اس آرڈی نس کو عدالت فض کی توہین قرار دیا، اس آرڈی نس کے تحت کئی ایک اخبارات بند کئے گئے۔ بعض ایڈیٹر ملکہ بدر کئے گئے۔

لارڈ دیم پٹنگ گورنر جنرل ہوئے تو انہوں نے اخبارات کی آزادی بحال کی، ان کی خدمت میں چھائیز اور تین ہندوستانی ایڈیٹر ہوئے ایک عضداشت پیش کی جس میں پریس آرڈی نس کی مشوخت کا مطالبہ کیا ہیکن لارڈ بینٹنگ خاری می صحبت کے باعث مستحق ہو گئے تو ان کی جگہ سر چارلس مکارٹ مقرر ہوئے ناہوں نے پریس کے ضوابط مشوخت کر دیتے ان کی جگہ ایک بے مفر پریس ایکٹ نافذ کیا، جس کے مطابق:

- ۱۔ اخبار باری کرنے کے لیے محض ایک ڈیکٹریشن کی مزور مدت لازم قرار دی گئی۔

۲۔ پرنسٹر اور پبلیشر کو اخبار میں مطبوعہ مواد کا ذمہ دار مٹھرایا گیا۔

۳۔ ہر شمارے میں پرنسٹر، پبلیشر اور پریس کے علاوہ مقام اشاعت کا نام چھاپنا صورت قرار دیا گیا۔

۴۔ قواصی خلاف درزی پر دو سال تک قید اور پانچ بیڑا روپے تک جرمائی کی مزا تجویز کی گئی۔ سر چارلس کے اس اقدام پر بطور شکر گزاری مکملے میں مکارٹ مال ہتھا لیا گیا ایک لابری ی فائم کی گئی، لیکن انگلستان کی پر اقتدار و حکم پارٹی ناراض ہو گئی۔ اس نے سر چارلس کو گورنر جنرل کے عہدے سے ہٹا دیا۔ انیسویں صدی کے نصف اول میں پڑھئے لکھے طبقے کی زبان فارسی سنتی اور یہ مسلمانوں ہی کی زبان نہ

محقی بلکہ ہندو اہل علم کا ذریعہ اخبار بھی فارسی بھی تھا۔ واقعہ عبد السلام خورشید نے اپنی کتاب "صحافت" میں لکھا ہے کہ ۱۸۵۴ء سے پہلے فارسی زبان میں کل ۱۵ اخبار جاری ہوئے ان میں سے ایک "مفرج القلوب" ۱۸۵۵ء میں کراچی سے نکلا دوسرا مطبع خورشید "سکھر" تھا، تیرہ مرتعانی پشاور، ان کے علاوہ مدراس میں بھی فارسی کا ایک اخبار جاری تھا۔ لیکن فارسی صحافت کا سب سے بڑا مرکز حکلہ تھا، جہاں سے فارسی کے نو اخبار نکلتے تھے، دوسرا مرکز دہلی تھا جہاں فارسی کے دو اخبار تھے ان وہاں سے صرف جادہ اخبار سرکار کے طفیل تھے۔ تب عموم کے لیے اخبار خویں ناقریب قریب نامکن تھا صرف روسا اور اندر ارہی اخبار خریدتے اور پڑھتے تھے۔ جہاں تک اشاعت کا تعلق ہے "جام جہاں نہ" کی اشاعت صرف ۲۶ پر پہنچی تھی "شراح الاخبار" کی چونتیس، غرض کسی اخبار کی اشاعت ڈیڑھ سو سے زائد تھی۔ ایسٹ انڈیا کمپنی نے فارسی زبان کو كالعدم کرنے کے لیے فوری ویکیجائی کی بنادی اور اردو کو سرکاری زبان کا درج دیا تو اس پس منظر میں اُردو صحافت کا آغاز ہوا، اس کے دور کرنسی، اول مطہر دوم لاہور، دھلی میں جن اخباروں کی شہرت ہوئی ان میں مولانا محمد حسین آزاد کے والد مولوی محمد باقر کا "دھلی اردو اخبار" سرفہرست تھا۔ سرستہ احمد کے بھائی سید محمد فاضل نے "سید الاخبار" جاری کیا لیکن ۱۸۵۵ء میں بند ہو گیا۔ اسی طرح ادھر "حصاد ق اخبار" کے نام سے دھلی میں چار اخبار جاری ہوئے اور بند ہوتے گئے، مولوی کرم الدین دھلی کا بیج میں استاد تھے اور ایک عالم و ادیب کی حیثیت سے ان کی فاصی شہرت تھی، انہوں نے شکریہ "الخبراء" جاری کیا۔ مزید برائی دھلی سے اور کئی اخبار جاری ہوئے۔ رسائل بھی نکالے گئے ان سے اردو اخبار فویسی پر دان چڑھتی رہی۔ پھر ۱۸۵۵ء کو لاہور سے کوہ نور "جاری ہوا، یہ داد اخبار تھا جس نے اپنی ۵۵ سالہ زندگی میں لائف اسٹاٹھی پیدا کیتے، اس کی ریس میں کئی اخباروں نے نور کا نقطہ اپنے نام کا بیڑا اور آخر بنا لیا، مثلاً دریائے نور، باغ نور اور غیرہ۔ کوہ نور" کے باقی منشی ہر سکھ راستے تھے۔ وہ سکندر آباد سے اگر لاہور میں آباد ہوئے تھے۔ کوہ نور" حکومت کی مشاہیں ڈھلا ہواروں نام تھا لیکن منشی ہر سکھ راستے "از الرحمہ حیثیت عرفی" کے مقام سے میں ۴ سال قید ہو گئے۔

"کوہ نور" کے چند ماہ بعد لاہور سے "دریائے نور" نکلا، یہ اردو کا پہلا آزاد اخبار تھا، فتحی سراج الدین اس کے سرپرست تھے ۱۸۵۵ء میں ایک ہفتہ دار لاہور گزٹ نکلا۔ مگر سال کے اندرا اندرا بند ہو گیا، پھر دوسرا اخبار پنجاب جری نکلا۔ منشی سید محمد عظیم نے ۱۸۵۶ء میں پنجابی اخبار "جاری" کیا۔ ایک نیم سرکاری اخبار معاوہ بند ڈپٹی کمشٹ لاہور کی سرپرستی میں جاری ہوا۔ لاہور کے بعد پنجاب کا دوسرا اخباری مرکز سیالکوٹ تھا۔ اس کا پہلا اخبار "ریاضن الاخبار" تھا۔ اس کے علاوہ "چشمہ فیض" اور "خود شید عالم" بھی دو مقامی ہفتہ دار تھے۔ ایک آجھہ پندرہ روزہ اور دو تین ماہنامے نکلتے رہتے۔

۱۸۵۲ء میں ملکان سے ریاض نور "جاری ہوا، ڈیڑھ سال بعد شعاع الشمس" جاری کیا گیا، دونوں چیزوں کی تیز ہو گئی تو شعاع الشمس "بند ہو گیا، ان کے علاوہ کوچرا لار، گجرات، راج پنجابی، سندھ، مدھیا رہ، بہار، امرتسرہ وغیرہ سے کمی ایک ہفتہ دار نکالے گئے۔ ۱۸۷۶ء میں اگرہ کالج کے زیر انتظام صدر راما خبار "نکلا پھر اس کا نام بدل کر اخبار الحقائق" کر دیا گیا، میرٹھ سے "جام جشید" کا اجرا ہوا، اگر وہ سے ایک صاحب محی الدین نے "اسد الاخبار" جاری کیا، اس کے علاوہ بعض دوسرے اخبار بھی اگرہ سے نکلتے رہے جن میں نشی نوں کشور کا سفر اگرہ "نیایاں سخا، اور لکھنؤ میں چھاپ خانے مدت سے قائم تھے۔ لیکن پہلا جریدہ لکھنؤ اخبار" ۱۸۴۳ء میں جاری ہوا، پھر "ظہم لکھنؤ" اور سوسائٹی "نکالے گئے، شمالی ہند کے بعض دوسرے شہروں مثلاً بنارس، بیریلی اور علی گڑھ سے بھی اخبار مکمل رہے سکھے، مدراں کا پہلا اردو اخبار "علم الافکار" تھا جو ۱۸۴۸ء میں جاری کیا گیا، ۱۸۴۹ء میں افتاب عالم تاب "نکلا، اسی میں ایک اور تبصرہ اخبار" جاری ہوا، پھر ۱۸۵۰ء میں مظہر اخبار "نکلا" ۱۸۵۰ء میں مدراں تھے، آئیا، جامع الاجرام مدراں اس دوسرے کا ایک اہم اخبار تھا، اسی دوران میں علی اور ادبی صحافت بھی ایک خاص مزاج پر استوار ہوتی رہی، ملک کے طول و عرض میں کمی ایک گلشتے نکالے گئے جن کا مقصد شعرو شاعری کو فروغ دینا تھا، لار ڈیکلے نے ۱۸۴۹ء میں صحافت پر چریا داداشت مرتب کی اس میں اس غیال کا انہمار کیا کہ عوام میں مطیع و مخالف کا اتنا اثر نہیں جتنا تعلیٰ صحافت کا ہے۔ اس کی روایت کے مطابق صرف دھلی سے ہر روز ایک سو میں قلمی اخبار باہر بیچھے جاتے تھے، اور اس زمانے میں اخبارات کا مش بظاہر راستے عامہ کی ترجمانی تھا، ۱۸۵۰ء تک جو اخبارات نکلتے رہے وہ زیادہ تر استان کو تھے، یا پھر حکومت پر ایک آدھا اخبار میں دینی سیاسی تنقید ہوتی، لیکن قلمی اخبارات نی اور قدیمت جان سکتے، سر جان میکل کا بیان ہے کہ ۱۸۵۰ء میں جو کچھ ہوا وہ تمام تر قلمی اخبارات کی تحریک و تاثر کا نتیجہ تھا۔

ایک ہمیشہ بات ہے کہ اس زمانے کے اگریزی اخبارات نے قواتر سے مطابق کیا کہ دیسی اخباروں کو بند کیا جائے، حالانکہ دو تین اخباروں کو چھوڑ کر تمام ہندوستانی اخبار حکومت کے ساتھ تھے، یہ ایک دروداں حصیقت ہے کہ ۱۸۵۰ء کی جنگ آزادی کے جرم میں سب سے زیادہ سزا کے سخت ہندوستانی اخبار سمجھے گئے اور انہیں سخت مصائب کا سامنا کرنا پڑا، "دھلی اردو اخبار" کے ایڈٹر مولانا محمد باقر کو اس الزام میں گولی سے اڑا دیا گیا کہ دھلی کالج کے پرنسپل سڑکی کے قتل کی سازش میں شریک تھے، ان کے فرزند مولانا محمد حسین آزاد دھلی اردو اخبار" کے پرنسپل اور پرنسپل سڑکی کے قتل کی سازش میں شریک تھے، ان کی گرفتاری کے دارمند جاری ہو گئے تو پاپیا دادا لکھنؤ جاگ کر جان بچالی "صلوچ جان"

کے ایڈٹر جمیل الدین میں سال قید کئے گئے۔

۱۸۵۴ء انگلی کی فارسی اور اردو صحفات کا خلاصہ یہ ہے کہ اخباروں کی اشاعت محمد و دہنی لیکن ان کے قارئین بلاشبہ با اثر طبقے کے لوگ سمجھتے۔ انقلاب سے کوئی دوستیں نہیں پہلے بعض اخباروں نے جرأت دھکائی اور وہ اجنبی راج کے خلاف نجیں دینے اور ان پر تبصرہ کرنے میں دیر ہو گئے۔ لیکن دوسری دلیلی زبانوں میں سے کوئی اخبار زیر عتاب نہ آیا، تعریزی کا روایتی فارسی اور اردو اخباروں کے خلاف کی کچی ابستہ لارڈ کائنگ یا ان کے رفقا کے خلاف جن انگریزی اخباروں کا لب دیجئے سخت تھا، نہیں زیر عتاب لایا گیا۔ ۱۸۵۴ء کے جہادِ دہشت میں دھلی کے اخبار مقدمہ الجیش سمجھتے۔ انقلاب کے خاتمے پر ان کا بھی خاتمه ہو گیا۔ مسلمانوں کے ہاتھ سے اور سلب کر لی گئی۔ ۱۸۵۳ء میں اردو کے پیشیں ۱۸۵۸ء اخبار سمجھتے۔ ۱۸۵۸ء میں صرف بارہ رہ گئے جن میں صرف ایک اخبار کی ادارت کسی مسلمان کے ہاتھ میں نہیں۔

۱۸۵۴ء کی خونزی کے بعد انگریزوں کے وحشیانہ مظالم نے صرف مسلمانوں کی اجتماعی رونوں سلب کر لی بلکہ ان کی معنوی طاقت کو اس طرح کچل ڈالا کہ وہ گویا اس جیشیت الجموع ایک خوفزدہ جماعت ہو گئے۔ چنانچہ نئے صحفی دور کا آغاز اس طرح ہوا کہ ۱۸۵۸ء میں مشنی نول کشور نے لفڑی سے اُودھ اخبار "جاری کیا جو چند سال بعد روزنامہ ہو گیا اور تقریباً نو سال زندہ رہا۔ اُودھ اخبار ایک فرقہ داماد اخبار تھا اور اس کا اسلامی سراپا مسلمانوں کے سانچے میں ڈالا ہوا تھا۔ مشنی نول کشور ۱۸۵۵ء میں انتقال کر گئے۔

۳۔ مارچ ۱۸۵۹ء کو علی گڑھ سے اخبار سائنسیک موسائی یا علی گڑھ انسٹی ٹیوٹ گزٹ جاری ہوا، پہلے ہفت روزہ تھا پھر سو روزہ ہو گیا۔ اس کا ایک کالم انگریزی اور ایک اردو میں ہوتا، سر سید احمد خان اس میں سیاسی مسائل پر مقالات و شذرات لکھتے۔ اخبار کا مقصد انگریزوں اور ہندوستانیوں کو ایک درست کے خلافات سے اگاہ رکھنا تھا، سر سید احمد انگریزوں سے جس موادات کے موبیکتے یہ اس کا آئینہ تھا۔

سر سید نے برخلاف کے مسلمانوں کی اصلاح و بیداری کے لیے جو تعلیمی، معاشرتی اور مذہبی تحریک شروع کی اس کی تکمیل کے لیے الگستان سے بوٹ کردا ذکیرہ، ۱۸۵۹ء کو تہذیب الاخلاق "جاری کیا، جو ہمیشے میں تین بار نکلتا، اس کے دوناں سمتیں ایک تہذیب الاخلاق دوسرادی محدث سو شل ریفارمر۔ اس رسائل کی پروپریتی اردو ادب نے ایک انقلابی کروٹ لی، اردو شاعری کا رُخ بدلا، مذہبی ادب میں ترقی پیدا ہوا، سادہ اور سہل نہ زبان کی بنیاد پر طبعی، محدث کا بچ قائم ہوا۔ مسلمانوں میں انگریزی زبان پڑھنے کا شوق بڑھا، لیکن تہذیب الاخلاق میں

مرسید نے مذہب اسلام کی پیش کرنا چاہا اس سے ملک بھر میں مدافعت و انتظام کا غلظہ پیدا ہو گیا، نیچہ مرسید نے تہذیب الاخلاق کا مذہبی حصہ منوچ کر دیا۔

لکھنؤ سے اودھ پریخ نکلا، یہ طرز و مزاج کا جو یہہ تھا، جس سے ملک کے بھن مودت اہل علم و ابتدہ ہو گئے۔ یکن طرز و مزاج کا یہ پہلا پریخ نہیں تھا اس سے پہلے جنوری ۱۸۵۵ء میں رام پور سے "ذاق" نکارا ہا۔ دوسرا پریخ مدرس پریخ تھا، جو ۱۸۵۹ء میں جاری ہوا۔ جنوری ۱۸۶۶ء میں بھنی سے "فرست الاحباب" نکالا گیا۔ اسی سال مراد آباد سے "رہیل حکمت" پریخ نکلا اور پہلے سے بھار پریخ جاری ہوئے گویا اودھ پریخ پھٹا مزاج اخبار تھا۔ اس کے ایڈیٹر عشی سجاد حسین تھے۔ ۱۸۷۲ء میں نکلا اور ۱۹۱۲ء تک جاری رہا۔ پنڈت رتن ناتھ سرشار کے علاوہ مرتضیٰ علی گیک تو اب سید محمد زادہ اکبرزادہ آبادی، اتر بہوں ناقد رہیر، جالا پرشاد برق، احمد علی شوق اور احمد علی سندھی بھی اور اخیر میں شرک نگارش لئے۔

اوڈھ پریخ ہندو مسلم اتحاد کا حامی، انڈین نیشنل کانگریس کا مؤید، حکماں کا نکتہ پیش کیا تھا اور کاملا دوپڑا یہ اور مشرقی تہذیب کا حلیفت تھا۔

اوڈھ پریخ کی دیکھادیکھی ہندوستان بھر میں کوئی سولہ پریخ نکل ائے جن میں سیاہ کوت کا شیخ چلی لا ہو رکا ملا دوپڑا یہ تیس سارخان، شری اور دھلی کا چلتا پرندہ معروف تھا۔ اس دوران میں یعنی ۱۸۵۰ء سے سے کر ۱۹۰۰ء تک کئی ایک اخبار اور رسائلے ملک کے مختلف حصوں سے نکلتے رہے۔ ان میں "خبر انگل ہجائب" نہیں پیاسائے لال آشوب اور محمد حسین آزاد کی ادارت میں تھا۔ ان رسائل کا مقصد زیادہ تر حکومت اور عوام میں رابطہ پیدا کرنا اور تعلیم و تہذیبی مرکزیوں کو پڑھانا تھا۔

جماعت اسلام لا ہو رکا ۱۸۶۵ء میں نکلا، پہلے ماہنامہ تھا پھر ہفتہ وار ہو گیا۔ ۱۹۰۴ء میں انہیں جمایت اسلام کے اسکول اور کالج سرکاری تحویل میں چلتے گئے توہنڈ ہو گیا۔ مولانا عبدالحکیم شریمندو نے یک اگست ۱۸۹۰ء کو ہفتہ دار "مہذب" نکالا۔ اس کا مقصد حکومت کی خیروں ای کادم بھرنا اور سلانوں کو کانگریس سے بچانا تھا۔ ۱۸۸۳ء میں لکھوٹ سے "ہندوستانی" نکلا، جو پہلے ہفتہ وار پھر ہشتے میں دو دفعہ اور آخر میں تین دفعہ ہو گیا۔

مشی سراج الدین احمد نے جنوری ۱۸۷۷ء میں الدیوباد سے ہفتہ وار قیصر الاحرار" نکالا۔ اس میں ہلکے ہلکے طرز یہ تھا۔ اور سیاسی سوال کو پیش کیا جاتا۔ الدیوباد سے ایک دوسرا اخبار "حسن الاحرار" ہر جنوری ۱۸۷۸ء کو حاجی محمد کبیر الرحمن نے جاری کیا، یہ ایک مادریت اخبار تھا اور اس میں اسلامی خبریں نہیں ہوتی تھیں۔

حکیم محمد محمود خان نے نشی بہاری لاں مشائق کی ادارت میں دصلی سے اکمل اخبار جاری کیا، علامہ دناتر یکینی کی رائے کے مطابق یہ اپنے وقت کے نئے اخباروں میں سے تھا۔

مولوی حرم علی چشتی نے ۵ جنوری ۱۸۸۴ء کو لاہور ہی سے "رفیق ہند" جاری کیا۔ یکم جولائی ۱۸۸۴ء کو دیوان مناسک نے مولوی بنی بخش کی ادارت میں آفتاب عالیات "جاری کیا، اسی طرح بہبی، مدرس، بنگور، ہمدرد آباد دکن سے کئی اخبار شروع ہوئے، اور وہی تک نکلتے رہے۔ یہیں یہ اخبار بس اخبار ہی تھے۔ ان کے سامنے کسی علمی اور قومی صورت کی دعوت یا استعاری استبداد پر نکتہ چینی نہ تھی۔

۱۸۶۰ء سے ۱۹۰۰ء کے درمیان جو ارد و روز نامے نکلے، ان میں ادو ڈاک نیٹ ٹکٹ (۱۸۵۸ء) ادو ڈاک اخبار ٹکٹ (۱۸۷۴ء) ادو ڈاک نامہ پنجاب (۱۸۷۵ء) ادو ڈاک نامہ لکھنؤ (۱۸۷۶ء) ادو ڈاک نامہ پنجاب (۱۸۷۷ء) قابل ذکر ہیں۔ ان کے علاوہ ۱۸۸۷ء میں لاہور سے دور در رائے شام و صبح "اور نیم صبح" ضمیر کی شکل میں نکلتے رہے۔ ربہر ہند روز نامہ کیا گیا، بعض لوگ اسے لاہور کا پہلا دور در رائے قرار دیتے ہیں، ۱۵ اور سبھر کو نکلتے تھے آئینہ نمائش نام کا روز نامہ تین ماہ کے لیے جاری ہوا۔ ۲۳ اپریل ۱۸۸۵ء کو نکلتے تھے "پیکے صبا" نکلا ادو ڈیکم میں ۱۸۸۵ء کو روز نامہ پنکٹ۔ ادھر لکھنؤ سے ادو ڈاک اخبار کے علاوہ ۱۸۸۴ء میں روز نامہ لکھنؤ جاری ہوا۔ پھر ۱۸۸۵ء میں کمی ایک روز اڑاکہ اخبار نکلے، الہ آباد سے یکم فومیر ۱۸۸۷ء کو قیصر اخبار کا روزانہ اڈلش شروع کیا گیا۔ دکن سے بھی کمی ایک روز نامہ جاری ہوئے، زیادہ غریشہ دکن تھے۔ نے پائی جو ریشم کی آزادی تک نکلتا رہا۔ مدرس کا پہلا روز نامہ "آغاز" تھا۔ جو ۱۸۸۴ء میں نکلا۔ نگون سے حدیقہ روزگار در ۱۸۸۴ء بھی سے خادم ہند (۱۸۸۳ء) اور پٹٹی سے ایس بہار (۱۸۸۶ء) جاری ہوئے۔ یہ روز نامہ سے صورت تھے لیکن ان میں کمی ایسی چیز نہ تھی جو ان کے رشحات قلم کو باقی رکھتی یا کسی تحریک کا حرث آغاز ہوتی۔ ان کی سرگوشش بس اتنی تھی کہ ایک نامنے میں اس نام کے اخبار جاری ہوئے تھے۔

انہیں صدمی کی آخری دودھاں یوں سے سے کہ یہیں صدمی کی پہلی ڈیڑھ دہائی میں لاہور سے اخبار عوام اور پیس اخبار نکلے، ہر قریبے دکیل نکلا، موخر الذکر کے ادارہ تحریر میں مولانا عبد اللہ الحدادی اور مولانا ابوالکلام آزاد کے علاوہ آخری دوسری میں مولانا عبد اللہ سہناس ایڈیٹر رہے۔ ۱۹۰۵ء کا آغاز جبکہ پہلی کازمانہ تھا۔ کانگرس کی بنیاد اگرچہ ۱۸۸۵ء میں ایک انگریز افسروں لے۔ ادھیسون نے رکھی، یہیں ایک قومی تنیزم کی حیثیت سے انہیں صدمی کی ڈیڑھ دہائی تک ممتاز نہ ہو سکی۔ ۱۹۰۵ء میں بدارس کے سالانہ اجلاس میں ۵۶٪ مندرجہ میں شامل ہوئے جن میں صرف سڑہ مسلمان تھے۔ اسی سال ۱۸۰۵ء کرذن نے ڈھاکہ کو دو حصوں میں تقسیم کر دیا۔ اس تقسیم کے خلاف زبردست بیکار

شروع ہو گیا۔ ہر کہیں اندر کی بھیل گئی۔ جگہ جگہ بم پھٹنے لگے۔ کامگرس نے بھی تیسرا مخالفت کی، ۱۹۰۶ء میں مسلمانوں کے ایک وفد نے سر آغا خان کی راہنمائی میں لارڈ رومنٹ (Lord Romanth)، روسرائے ہند سے ملاقات کی اور نیابی اداروں میں مسلمانوں کے لیے تحفظات کا مطابق کیا اس کے علاوہ مرکزی، صوبائی اور بلدیاتی اداروں میں بعد ازاں انتخاب رائج کرنے پر زور دیا۔ لارڈ رومنٹ کے باوس طایہا پری و فدان سے ملا تھا۔ چنانچہ ۱۹۰۹ء میں اصلاحات نافذ ہوئیں تو جدید انتخاب کا اصول تسلیم کر دیا گیا۔ اس کی رواداد پھٹے اچکلی ہے کہ فواب و قوارالملک اور نواب سیم اشتر خان ڈھاکہ نے ۱۹۰۹ء میں کل ہند مسلمان راہنماؤں کو مجھ کر کے مسلم لیگ کی خروجی کی،

اس وقت کامگرس کی راہنمائی اور ہندوگھوش، پن چند پال، بال گنگا دھرم بلک اور لالہ لا جپت رائے کے ہاتھ میں تھی اور یہ تمام راہنمائی کے ہندو متحکم کے نزدیک سیبواجی مرہٹہ قومی ہیرو محما۔ ۱۹۰۸ء میں حکومت نے لالہ لا جپت رائے کو جلاوطن کر دیا۔ اسی سال روس و برلنی نے ایران پر قبضہ کر کے اپنے ہلقہ اثر میں بانٹ لیا، اس بٹوارے کے خلاف ایرانی نیشنلیٹوں نے مشروطیت یعنی آئین کی تحریک شروع کی۔ اور ایک سال کے اندر اندر خاندان قاجار کا تختِ اُلٹ ڈالا، اسکے سال تک میں انقلاب آگیا۔ انہم اتحاد ترکی نے سلطان عبد الحمید کو تخت سے اٹار دیا لیکن جہوری انداز کی حکومت کے باوجود خلافت و سلطان کے ادارے قائم رکھے۔ ۱۹۱۱ء میں اٹھنے طرابلس پر جملہ کر کے طرابلس چھین دیا۔ روس نے مشہد مقدس پر گوریادی کی، مغرب کی بڑی طاقتیوں کے اشارے پر بغاوتی ریاستوں نے ۱۹۱۲ء اور ۱۹۱۳ء میں ترکی کے خلاف جنگ چھڑ دی۔ نیجتہ ترکی کے یورپی مقبوضات اس سے چھن گئے۔ ۱۹۱۴ء میں مکمل کے بجائے دھلی کو ہندوستان کا دارالخلافہ بنایا گیا۔

کامنڈھی حی ۱۹۱۹ء میں کامگرس میں داخل ہوئے اس سے پہلے کامگرس کامران و نہاد سڑاے اور ہیوم کے تائی مقصادر پر تھا۔ ۱۹۱۸ء سے ۱۹۱۹ء تک کامگرس کے ۳۵ اجلاس ہوئے۔ تین کی صدارت پاریسوں نے کی کی ۲۱ کی ہندووں نے، ایک سکی ہندوستانی عیسائی نے، ایک انگریزوں نے اور چار کی مسلمانوں نے۔ لیکن علی گڑھ کے بعض انگریز پرنسپلوں، اولابیکہ ثانیاً مارلین کی بدولت، سر تیڈ اور دوسرے اکابر مسلمانوں کو کامگرس سے الگ رکھنے کی تحریک اٹھاچکے تھے اور اس کے برگ و بار انہیانی مربز تھے، اور یہ ایک حقیقت ہے کہ اُردو سے ہندی کو جبراۓ کافر میں استدعا علی گڑھ کا لمحے کے پرنسپل مسٹر مارنس نے انجام دیا۔ اور، ۱۸۵۱ء کے جہاد آزادی میں مسلمانوں کی ہزمیت نے انہیں ہندوستان کے طویل و عرض میں ایک دنہ لاش کر دیا تھا۔ اس کے بعد علام کی ایک جماعت نے انہیں انگریزوں کی غلامی پر راضی رکھنا چاہا، لئے علام نے برلنی علیحدگی کے حق میں فتوے جاری کئے۔ حقیقت کہ مظہر کے بعض

علماء سے بھی ہندوستان کے دارالاسلام ہونے کے فتوے سے حاصل کئے گئے۔ جنگ امیلہ و مرحوم (۱۸۶۳ء) کے بعد انگریزوں نے مجاہدین اور ان کے معاونین کو فنا کرنے کی طبقاتی، انبالہ (۱۸۶۵ء) پشاور (۱۸۶۷ء) ارجمند (۱۸۶۸ء) مالوہ (۱۸۷۲ء) اور پشاور (۱۸۷۷ء) میں مقدمہ ہائی سازش قائم کر کے سید احمد شاہید کی تحریک کے باقات کو خوفناک مسلمانوں کے حوالے کیا۔ موت کی سزا دی، عمر قید کیا اور جاسید اور ضبط لکھیں۔ پھر قرآن مجید کی تفسیر و ترجمہ میں مدافعت و مغلت شروع ہوئی۔ ڈپٹی نذیر احمد نے انگریزوں کو اولو الامر قرار دیا۔

سر ولیم میور یوپی کا گورنر زخمی۔ اس نے علی گردھ کانچ کی پہلی عمارت کا گنگ بنا دیا و نکھار دہ ہندوستان میں سب سے پہلا شخص تھا جس نے ہنور سر ولیم کا ساتھ اور وہیں اسلام کے خلاف سب سے بدتر کتاب لکھی۔ اس میں لکھا کہ انسانیت کے دو سب سے بڑے و شمن محمدؐ کی تلوار اور محمدؐ کا قرآن ہیں۔ اس سر ولیم میور ہی نے ڈپٹی نذیر احمد کو اولو الامر کی تفسیر پڑھیں العلام رکھا طباطب دلوایا اور ایڈب برائی میور ہی سے ایل ایل ڈی کی ذکری دلوائی۔ پنجاب میں رضا غلام احمد پیدا کیا گیا۔ غرض مسلمانوں میں کئی فرقے سر اٹھا کر اندر وہ بندی کو خراب کر رہے اور مسلمانوں کی دینی وحدت میں خلل ڈال رہے تھے۔

المختصر (۱۸۶۹ء) کی جنگ عظیم چڑھنے سے پہلے تمام دنیا کے مسلمان اتحاد طلب کی طرف قدم بڑھا رہے تھے اور ہندوستان کے مسلمان ایک ایسے خاریں گرد پکے تھے کہ ان میں انفرادی و ہشت ذمی اور جماحتی اختلال پیدا ہو چکا تھا۔ سرستہ کے مغلن آج یہ کہہ دینا اسان ہے کہ وہ انگریزوں کے دوست تھے اور کاس لیسی کے میدانوں میں چہل قدمی کرتے رہے، لیکن ۱۸۵۷ء کے خونیں ڈرامے کا تصور کیجئے پھر اس پس نظر میں ان کی مساعی کو تو نئے معلوم یہ ہو گا کہ انہوں نے ہندوستان کے مسلمانوں کو اپنی کے مسلمانوں کی طرح مدد و مدد ہو جانے سے بچا لیا۔ وہ مسلمانوں کے جماحتی محافظت تھے۔ اور وہ علیاں جن کے ہر اول دستے کی سالاری پر مولانا محمد قاسم ناظری اور مولانا رشید احمد لکھو ہی نے کی۔ مسلمانوں کے دینی محافظت تھے۔

ہندوستان میں مسلمانوں کا وجود ان ہر درگ و ہر ہوں ہی کامر ہوں تھا۔ لیکن الہمال، کامریڈ اور زمیندار سے پہلے ہندوستانی مسلمان ذھتنا پاپز بخیر تھے۔ ان کے گرد پیش خوف کا حصار تھا۔ اور وہ اپنی تاریخ کے سر باتے ہے بہر و جوہ خالی الذہن تھے، اگر کہیں کوئی چنگاری ممکن تو فاکسٹریں دبی ہوئی۔ اور اس کی شال بیوہ کے آنسو کی طرح تھی۔ جو عموماً تخلیہ میں پہنچ کر مٹی میں تخلیل ہو جاتا یا رغارواروں کی خشکی چاٹ لیتی یا پھر دامن میں رہ جاتا ہے۔ الہمال کے دینی اثرات کا جائزہ لینتے کے لیے جو سوالات اُپر آئتے ہیں ان میں سے کئی ایک سوالات

کا جواب پہلے اور اس میں آچکھا ہے۔ اجمالاً لایہ کہ:

- ۱- الہال نکلا تو اُردو صفات میں دعوتِ دین کا رتیزی و درد مفقود تھا۔ اخبار سیاست و مذہب کو زندگی کے دو مختلف وظائف بھنتے تھے۔ مذہب ان کے زندگی والی عقائد کی چیز تھا۔ علماء اپس میں شرعی تو تکمیر و فقیہ تھا فضیحتی کا شکار تھے۔ کوئی بین الاقوامی احساس یا اعلیٰ سیاست کا فعل تاثران کے فکر و نظر میں نہیں تھا۔ اخباروں کا اجتماعی مزاج مجلسی تھا۔ ملک سیاسی طور پر ذہنی جدوجہد کی فضایں انگڑائی لے رہا تھا۔ لیکن اڑان کے لیے بال و پرہن تھے۔
- ۲- الہال نے اُس وقت اپنے سفر کا آغاز کیا جب سماں داخلی اعتبار سے پرانداز ہو چکے، اور خارجی اعتبار سے ناکارہ مفعن تھے۔ اور یہ دہ زمانہ تھا جب عیسائی سلطنتیں عالمی طاقت کی جیشیت سے مسلمانوں کی ریخت کی فیصلہ کر چکی تھیں۔
- ۳- ہندوستان کے رائجی اپنی رعایا سے مدد بات اور ملجنیہ لب والوں پر چاہتے تھے۔
- ۴- مسلمانوں کا عالمی سانچہ بسرعت ٹوٹ رہا تھا۔ خلافت عثمانیہ کے یورپی مقبوضات اس کے باوجود سے تکل چکے تھے۔ اور جو باقی رہا وہ مرد بیمار تھا۔
- ۵- ہندوستانی مسلمان سلطنت کو نے کے بعد دینی وحدت کھو چکے، اور اب اپنے ہی پیشواؤں کی استعماری چاگا چوں کا غل تھے۔
- ۶- ہندوستان میں قومی آزادی کا تصور پیدا ہو رہا تھا لیکن مسلمان اس تصور سے غالی الذہن ہو چکے تھے۔
- ۷- اس وقت کے پڑھے لکھے مسلمانوں کا تاسب معلوم کرنا مشکل ہے۔ لیکن عامرو فایتوں کے مطابق ایک دو چار فیصد سے زیادہ نہ تھا اور ان میں حروف اُنٹانے والے بھی شامل تھے۔
- ۸- اس زمانے میں مذہب و سلطنت کی زبان ہی مسلمانوں کو تاثر کر سکتی تھی۔ مذہب کی زبان عربی سلطنت کی زبان فارسی تھی۔ ان زبانوں سے محروم ہوئے انہیں کچھ زیادہ عصمنہ ہوا تھا۔ لیکن ان کا مزاج ان زبانوں ہی کے مطابق تھا۔ اور وہ سافی اعتبار سے ان کے سانچے میں ڈھنے ہوئے تھے۔ ان زبانوں کی گونج اور گرج ان کے خیر میں رچی ہوئی تھی۔
- ۹- الہال مبارزت کی دعوت تھا۔ اس دعوت کے لیے وہی زبان تیرہ دفت تھی جو الہال نے استعمال کی تھی۔

کی اور مسلمان صدیوں سے جس کے دار شستھے۔

۱۰۔ شیخ الہند مولانا محمود الحسن کے الفاظ میں اہلال نے انہیں بھولا ہوا سبق یاد دلایا، سید سلیمان ندوی کی رائے پہلے نقل ہو چکی ہے کہ ”زوجان مسلمانوں میں قرآن پاک کا ذوق پیدا کیا، ان کے لیے ایمان و یقین کے نئے نئے دروازے کھو دیتے۔ اور ان کے دلوں میں قرآن پاک کے طالب و معانی کی بلندی و وسعت کو پوری طرح کاپیا کر دیا۔ اور مولانا آزاد نے اس فتنہ فرنگ کے عہد میں اس طرز دروش کی پڑی کی جس کو ابن تیمیہ اور ابن قیم نے فتنہ تماوار میں پسند کیا تھا۔“

سب اوائل انصاری کے ان الفاظ پر ایک دغیرہ پور غور کیجئے کہ یہی اہلال کا امتیاز تھا۔

”اہلal نے ہندوستان کے تعلیم یافتہ مسلمانوں کو اس طرح پیدا کر دیا اس طرح بغیر صورتے لاکھوں برس کے سوئے ہوئے انسان زندہ ہو جائیں گے۔ میرا عقیدہ ہے اگر قرآن ناصل نہ ہو چکا ہوتا تو مولانا اب الکلام کی نشر اس کے لیے منتخب کی جاتی۔“

اہلal نے خلافت کے دلائیں کی ضفت پیدا رشپ پیدا کی اور اس زمانے کی خطابت کو نکھال دیا دیتے۔ اس ضمن میں اہلal کا ایک غلطیم کارنامہ تھا کہ اس نے ملک میں نہ صرف جبلیل القدر سعائی

پیدا کیتے۔ مثلاً مولانا غلام رسول مہر، مولانا عبد الرزاق طیب ہبادی اور فاضل عبد المختار وغیرہ جو مولانا سے غایت درجہ متأثر تھے بلکہ سید سلیمان ندویؒ، علامہ عبد اللہ العمامی، مولوی حامد خلی صدر یعنی، عبد الواحد کاپوری اور مولانا عبد السلام ندوی کے رشحات قلم کا اخخار تھی اہلal ہی سے ہوا۔

بریغیم کی آزادی تک قوم پرور مسلمانوں میں صفت اقل کی لیدا رشپ اہلal کی مخلوق یا اہلal سے متاثر تھی۔ ایک دوسری مسلمانوں کی یہ کم پیدا رشپ دلائیں کا تین کئے بغیراً بھی اہلal ہی کی خوشی پیش رہی اور اپل قلم اور اپل سیاست کے اکٹھیتی افراد نے اعتراف و اقرار کیا کہ انہیں اس وادی میں اہلal دیا، اور وہ مولانا کے رشحات قلم سے سمجھ رہی تھے۔ جمیعت العلماء ہند، مجلس احرار اسلام اور خدائی خدمت گار تحریک کے قویے فی صدر تعداد مولانا آزاد اور اہلal کی دعوت پر جگ آزادی میں شرکیہ ہوئے۔ حتیٰ کہ ڈاکٹر ڈاکر حسین اور پروفیسر محمد مجیب وغیرہ بھی اپنے قومی درود اور ادبی خشن کو اہلal سے منسوب کرتے تھے۔

۱۱۔ اہلal اردو زبان کا پہلا با تصویر جو یہ تھا اس سے پہلے جتنے ہفتہ دار تھے وہ چند سو سے آگے تھے،

لیکن الہال پہلا ہفتہ وار محتاجی کی اشاعت فی ہفتہ دس بڑا رہ گئی، آج کے لائقہ ڈیڑھ لاکھ سے زیادہ ۷۲۱ء میں ٹاپ اور تسلیق کو کیا کیا، اس کا پہلا دور تمام تر ٹاپ میں تھا۔ الہال ہی کی بدوست صفات میں موصوعات کا تنوع پیدا ہوا۔ الہال مذہب، سیاست، معاشیات، لفیضات، جغرافیہ، تاریخ، عمران، سوانح، ادب، ثقافت اور شروع انشا کا مرقع تھا۔ اس عہد کے نامور اہل قلم، شبلی، اقبال اور حضرتؒ کے رسمات مگر الہال میں چھپتے تھے۔ اور یہ اس کی علمت کا اعتراض تھا کہ علامہ اقبال نے بھی اس کے لیے خرد رہ گیا کئے تھے۔ الہال کا ظریز مجاہدت داعی کا محظا اور وہ پیغمبر انہی میں گفت کہ تو کہتا تھا۔

۱۲۔ حقیقت یہ ہے کہ الہال ہندوستان کی جگہ آزادی میں مسلمانوں کا محک اذل تھا۔

۱۳۔ الہال اپنی روایتوں کا بانی و خالق تھا۔ آج تک بزرگ خلیم اس کی نظر نہیں لاسکا، ہندوستان میں کسی سالک یا مجکے سے استثنے انسان کیجی متأثر نہیں ہو سکتے جتنے الہال سے متأثر ہو کر انگریزی اسلامی اسلام کے خلاف جگہ آزادی کے راہنماء ہو گئے۔ الہال اسلامی ہندوستان کے جوش جہاد کی اشارہ کے میدان میں آخری کروٹ تھا۔

۱۴۔ الہال سے پہلے ہندوستان کے مسلمان من حیث اجتماعیت عالمی مسلمان تھے۔ الہال نے یہ خصوصیت پیدا کی۔ اس کا اظہار تحریک خلافت کے زمانے میں ہوا۔ اور یہی پیغمبر پاکستان کے قیام اور ہندوستان کی آزادی تک بزرگی کے مسلمانوں کے خون میں گردش کرتی رہی۔

پاکستان کی تحریک حقیقت مسلمانوں کا سیاسی مطابہ تھا اور اس مطابہ کی پیدائش ہندوؤں کی عمرانی تنگ نظری اور معاشری کوتاهی سے ہوئی، جس طاقت نے اس مطابیے کو پروان ہبھایا اور وقت بخشی ہنی کہ انگریزوں اور ہندوؤں کے لیے اس کا تسلیم کرنا انگریز ہو گیا۔ وہ مذہب کی طاقت تھی۔ اس کی پشت پا ہی اسلام کو رہا تھا۔ وہی اسلام جس نے ۱۸۵۷ء میں دیوبند کے حصاء میں بنائی جو الہال کے افغان سے طلوع ہوا۔ اور دیکھتی آنکھوں مسلمانوں کے خون کی گردش بن گیا۔ پھر اسلامی ہندوستان کی نشوونما ہوئی جس کو اقبال کی فکر نے محلی کیا اور ابوالاعلیٰ مودودی نے پاکستان میں اسلامی تحریک بنا دیا۔

الہال نکلو تو کانگریس اور بیگ کا اہتمامی دور تھا۔ مسلم بیگ کی نیو سرکاری مسلمانوں نے اٹھائی اور وہ مسلمانوں کو کانگریس سے ایک رکھنے کی دوڑ میں سرکم بنتے۔ کانگریس کی بیڈر شپ بیگ کی بیڈر شپ کے مقابلے میں جویت نکر کی مالک تھی۔ اس کا ظاہری چین مشرک نہ مدد کا متحا لیکن ہندوکا معاشری و سماجی ذہن اس پر غالب تھا، اس کے

- سالانہ اجلاس خالی خوبی قراردادوں کا مجموعہ تھے اور بیس، مولانا ان دونوں نیک سے مجتنب تھے تو کانگریس سے بھی محترم تھے۔ الہلal کے مقاصد اور پولیٹیکل تعلیم کے تحت ۱۹۱۶ء کو لکھا:
- ہمارے پاس اگر کچھ ہے تو قرآن ہی ہے اس کے معماں کم کچھ نہیں جانتے۔
  - ہم نے تو اپنے پولیٹیکل خیالات مذہب ہی سے سیکھے ہیں، وہ مذہبی رنگ ہی میں نہیں بلکہ ذہب کے پیدا کئے ہوئے ہیں۔ ہم انہیں مذہب سے کیونکہ علیحدہ کر دیں، ہمارے عقیدے میں ہر وہ خیال جو قرآن کے سوا کسی اور تعلیم کا ہے حاصل کیا گیا ہو ایک لغزصریح ہے اور یا پالیٹیکس بھی اسی میں داخل ہے۔
  - "قرآن سامنے ہوتا" تو نہ گورنمنٹ کے دروازتے پر جھانپڑتا نہ ہندوؤں کے اقتدار کی ضرورت پیش آتی، اسی سے سب کچھ سیکھتے جن کی پیدا ولادت تمام دنیا کو سب کچھ سخایا ہے۔
  - اسلام انسان کے لیے ایک جامع اور اکمل قانون ہے کہ آیا ہے۔
  - الہلal کا مقصد اصلی اس کے سوا کچھ نہیں کہ وہ مسلمانوں کو ان کے تمام اعمال و معقدات میں صرف کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ پر عمل کرنے کی دعوت دیتا ہے، خواہ تعلیمی مسائل ہوں خواہ تبدیلی یا سیاسی ہوں خواہ اور کچھ ہو۔ وہ ہر جگہ مسلمانوں کو صرف مسلمان دیکھنا چاہتا ہے۔
  - خدامت کو اپنے کلام کے آگے سر بلند کرتا ہے، تم کیوں اس سے گردن موڑ کر انسانوں کے آگے ذلت کا سر جھکاتے ہو؟ اس کے سوا الہلal کی تعلیم کا اور کوئی مقصد نہیں۔
  - اسلام اس سے بہت ارفع و اعلیٰ ہے کہ اس کے پیروؤں کو اپنے پولیٹیکل پاپی قائم کرنے کے لیے ہندوؤں کی پیروی کرنی پڑتے۔ مسلمانوں کے لیے اس سے بڑا ہے کہ کوئی شرم انگریز سوال نہیں ہو سکتا کہ وہ دوسروں کی پولیٹیکل تعلیموں کے آگے جھک کر اپناراستہ پیدا کریں۔ ان کوئی جماعت میں شامل ہونتے کی ضرورت نہیں وہ خود دنیا کو اپنی جماعت میں شامل کرنے والے اور اپنی راہ پر چلانے والے ہیں۔ اور حصدیوں تک چلا چکے ہیں، ہم کسی کے ساتھ نہیں صرف خدا کے ساتھ ہیں۔
  - الہلal کی پالیٹیکس میں یہی دعوت ہے کہ نہ تو گورنمنٹ پر بلے جا اعتماد رکھنے نہ ہندوؤں کے علاقہ دریں میں شریک ہوئے یہی صرف اس راہ پر چلتے جو اسلام کی مسلمانی ہوئی صراط المستقیم ہے۔ اس ادارے میں مولانا نے ہندو ائمکتوں کے طرز تشدد سے ہاتھ اٹھاتے ہوئے ہندوستان میں بڑی

گورنمنٹ کے قائم کردہ امن کا اعتراف کیا۔ لیکن نہایت خوبصورتی سے زور اس پر دیا کہ ہم اپنے مذہبی اصول کے مطابق ملک کی رسمی و آزادی کے لیے سعی کریں گے۔

۱۹۱۶ء کے ہندوستان میں برطانوی استعمار کے قبود غصب کا جو عالم تھا۔ الہال اس کا افادہ شناس تھا۔

اس نے ہر قدم حکمت عملی سے استھایا۔ ۲۲ ستمبر ۱۹۱۶ء کے اداریہ "صیغہ امید" میں لکھا کہ:

"اب ملک فی الحقیقت پالیسیکس میں دو قوم کی کلی پالیسی بھی اور نہ کوئی راستے، صرف چند

ارباب رسوخ دائمدار تھے۔ جو اپنے مخلوقوں میں بڑھ کر تحریر مانی کر دیا کرتے تھے۔ پھر تمام قوم

کی مخلوقوں پر ہی یاد کر اس کے مخلوقوں میں اپنی چھڑی پکڑا دیتے۔ اور وہ کوہلو کے بیل کی

طریق ان کے یتائے ہوئے مركز قلات کا طوات کرتی رہتی بھی۔ اصل قوت عام قوم کی ہے اور

پسی پالیسی دبی ہے جو خود قوم کے داعنوں میں پسی ابتوئی ہے۔

مسلمانوں کی آئندہ شاہراہ مقصود کیا ہوئی چاہیئے" کے زیر عنوان ۹، ۱۶، ۲۳، ۴۷، اکتوبر اور ۴ نومبر ۱۹۱۶ء کے

شماروں میں جواہتا ہے کہ ان میں فرمایا:

۱۔ امن ہوت ہے اور خطرہ صرف نہ گی ہی کو ہوتا ہے۔

۲۔ یمارے عقیدے میں بھی آجھل مسلمانوں کے لیے بہرث اور تنبیہ کا سب سے بڑا ہیں ہندوؤں

کے سیاسی اعمال میں اور بڑی پہنچی بھی بھی کہ آج تک اس سے بہرث حاصل نہیں کی گئی لیکن

"پروان امام میں" کے لیے اس سے بڑھ کر کوئی نہ بھی ہوتا ہے ملکیتی کے اعمال نفگی کے

ایک مزدھی شبے میں اسلام ان کو تعلیم دیتے ہے مجبورو لاچار ہو گا جو اور اس کی طرف سے

مالوں ہو کر انہیں ایک دوسری قوم کے دستخوان کی چھوڑی ہوئی ہے یوں پر سچا ناپڑے۔

۳۔ اسلام تو اتفاقاً و عمل کی ہر حدائقت اور کائنات کے ہر حصہ و جمال کا نام ہے، جہاں کہیں مدد

اور جمال موجود ہے یقین کرنا چاہیئے کہ وہ اسلام ہے، مسلمانوں کو نہ پولیکل پالیسی کی تلاش د

جو جو میں وقت صنائع کرنا چاہیئے زراعتی تعلیم کے افذاخ لامبا ہی میں پڑنا چاہیئے، زمین کے

غلامانہ اور مرگ اور پالیسیکس پر قوچ کرنی چاہیئے اور نہ کانگرس کی پورٹوں میں اپنے لیے

نیز فلاج ڈھونڈنا چاہیئے، ان کو صرف ایک ہی کام کرنا چاہیئے یعنی بلا سوچے ہوئے کہ

ہم کیا کر رہے ہیں اور کہاں جا رہے ہیں، اپنا ہاتھ دست الہی میں دے دینا چاہیئے۔

- آج دنیا قوم اور دن کے نام میں اپنے لیے جو تاثیر رکھتی ہے وہ اثر مسلمانوں کے لیے صرف اسلام یا خدا کے نظر میں ہے، مسلمانوں کے لیے ہر شے ان کے مذہب میں ہے۔

المیل بالہتہ اور ۱۹۷۲ء کے المیل میں "اجماد فی سبیل الحجۃ" کے دری عذان و اشکاف الفاظ

میں لکھا:

"یقیناً ایک دن آئے گا جب کہ ہندوستان کا آخری سیاسی انقلاب ہو چکا ہو گا۔ فلاہی کی دوسری بیان جو اس نے خود اپنے پاؤں میں ڈال لی ہیں پیسوں صدی کی ہوائی حریت کی تین سو کٹ کر کر چکی ہوں گی اور وہ سب کچھ ہو چکے کا جس کا ہونا لازم ہے۔ اس وقت ہندوستان کی علیٰ ترقی کی ایک تاریخی لکھی گئی تو آپ کو معلوم ہے اس میں ہندوستان کے سات کروڑ انسانوں کی نسبت یہاں کھا جائے گا، اس میں لکھا جائے گا کہ ایک بد بخت اور زبدوں طالع قوم جو ہمیشہ علیٰ ترقی کے لیے ایک دوکن مالک کی فلاح کے لیے ایک بد تحقیقی راہ آزادی میں نگر گا، حاکمة طبع کا کھلونا، دست احباب میں بازی پر لعب ہندوستان کی پیشانی پر ایک بگراز ختم اور گورنمنٹ کے ہاتھ میں ملک کی امتنگوں کو پامال کرنے کے لیے ایک پتھر بن کر رہی! اس میں لکھا جائے گا کہ ایک قابلِ رحم مگر سور انسانوں کا گلا جس کے ہر فرد لوگی ذری دست کا ہے نے اپنے منزستے جا فور بنا دیا تھا جو اپنے نچانے والے اتفاق کے ہاتھ میں اپنی گردن کی دستی دلکھتی تھی اور خوش ہوتی تھی، جس میں کوئی انسانی ارادہ، کوئی انسانی حرکت اور کوئی انسانی ذمہ کی کاشوت نہ تھا، جو نہ اپنے دل نے سوچ سکتی تھی نہ اپنی آواز سے بول سکتی تھی، نہ اپنے پاؤں سے چل سکتی تھی۔ اور نہ اپنے ہاتھوں کو اپنا ہاتھ کچھ کر اٹھا سکتی تھی، ایک سمحوں جو مسماز کے ارادے سے پر زندہ ہو، ایک دوسرے شل جو صرف زمین کے لیے بار ہو ایک درخت جو جوکت کے لیے ہو اکا منتظر ہو ایک بھر جو بغیر کسی ذی روح کے جوکت دیسے ہے نہ سکتا ہو اور سب سے آخری یہ کہ ایک بد بختی کا داغ جو انسانیت کی پیشانی پر ہو۔"

پھر اس میں لکھا جائے گا، یہ حالت اس قوم کی تھی جو آہ تم ہو کر مسلم تھی۔

اگر قم کہو کہ تاریخ ہند میں ہمارے لیے مشرف و عظیم کا بھی ایک باب ہو گا قوم خاموش ہو ہو اور مجھ سے کہو کہ میں اسے پڑھوں، بلے ملک ایک باب ہو گا مگر جانتے ہو اس میں کیا ہو گا اس

میں کھا ہوگا کہ ہندستان ملکی ترقی اور قومی آزادی کی راہ میں بڑھا، ہندوؤں نے اس کے لیے اپنے سروں کو ہتھی پر رکھا، مگر مسلمان غاروں کے اندر چپ گئے۔ ملک نے پکارا مگر انہوں نے اپنے منہ اور زبان پر قفل چڑھا دیتے، ملک غیر مضمون قوانین کا شکنی تھا، ہندوؤں نے اس کے لیے جہاد مشروع کیا۔ پر اس قوم مجاہد نے یہی نہیں کیا کہ صرف چپ رہی بلکہ مجنونانہ بیخ  
اعظی کہ تمام کام کرنے والے باغی ہیں، اسے کیا خبر کہ یوسوی صدی میں کوئی ملک غلام نہیں رہ سکتا، شاید ہی دنیا میں کسی قوم نے پالشکیں کی ارسی صریک تبدیل و توریں کی ہو گی جیسی چو سال تھے کی تھے؛ اسے چاندی اور سوئٹے کو پہنچنے والوں تھے کی، تمہارا وجود یہ سریاست کی تحریر اور تمہارے اعمال اس کی معززہ پیشانی پر لکھ کا ایک میکا ہیں:

”ہندو مسلمانوں کا سوال یعنی ایک بار یگر کا گھیل ہے اور بد بختی سے ناچھتے والے ناچ رہے ہیں، فونج میں پھوٹ پڑ گئی ہے اور عظیم مطمئن ہے، یہ خال کہ تم نے ابھی تعلیم میں ترقی نہیں کی اس لیے تھا، پالشکیں یہی ہے کہ پہلے ہندوؤں سے اپنے خسیب کردہ حقوق پھین دو۔“

غور کر کر جو یعنی شاطر کی چال کس قیامت کی چال تھی۔

”اگر مسلمانوں کی آنکھوں کو لیٹوں کے عمل اسحترمے پہنچ کر دیا ہوتا تو وہ اس منظر کو دیکھتے اور فونج کے آنکھوں تھے، وہ دیکھتے کہ یہ کیا بد بختی ہے کہ ملک کی ترقی و فلاح کا سلسلہ ہی سرستے سے ہندو مسلم سلسلہ ہو گیا ہے اور مسلمانوں کو من حيث القوم اس سے کوئی تعلق نہیں رہا۔“

اہل مسلم یگ کے بارے میں خوش رائے نہ تھا، علی گڑھ کی سیاست کا سخت ناقہ تھا۔ اور یونیورسٹی کی تاسیس میں حکومت کے عمل دھنل کو کم سے کم دیکھنے کا معنی تھا، چونکہ مولانا احمد زاد کا علامہ شبی سے تعلق تھا۔ اس لیے ان کی دلچسپی کا مرکز ندوہ تھا اہل مسلم کا تقریباً ایک تہائی حصہ ندوہ کے مسائل و مباحث پر مشتمل ہوتا۔ ۱۹۱۷ء کے ہرشمار سے میں ندوہ کا ذکر رہا۔

اہل والبلاغ کا ابتدائی دور عثمانی سلطنت سے بلقانی ریاستوں کی آوریش، ہزار بس پر ایلی کے تصرف، خلافت عثمانیہ کے مشوّون اور مسلمانوں پر اسی طرح کے روزمرہ کے استماری حادث کی داشان مسلسل تھا۔ فی الجملہ اہل مسلم کا یہ دور خالص اسلامی دور تھا۔ اس دور میں مولانا نے اہل والبلاغ کے صفات میں قرآن و اسلام کو پیش کیا اور حزب اللہ کی نیو اٹھائی۔ ان محظی مصنوعات کے علاوہ مسجد کا پیور، مسجد گر پور

اُردوئے معلیٰ، مسلم گفتہ اور زیندار وغیرہ کے ابتلاء پر اپنے خاص انداز میں خامہ فرمائی کی، عربی زبان کے حائل سے اُردو زبان کی علمی اصطلاحات پر ہمایت قسمی مصنفوں شائع کئے اور اس طرح علمی مباحثت کا ایک نیادر وازہ کھولا۔

۱۹۲۲ء کا الہال ۱۶-۱۷ء کے الہال کی دعوت سے مختلف تھا۔ اس میں مولانا ایڈیٹر ہونے کے باوجود کم ہی شرکیں ہوتے یہیں ان کا ذوق والیقان اور فلم وزبان بدرجہ اتم موجود تھے۔ الہال کا دور اقل تحریک کا درج تھا۔ لیکن دوسری انہیں اس سے مختلف تھا وہ ایک قامی کاش پارہ اور بذریعی کی بجائے مدد بر کا جدیدہ تھا کہ اب تک اس پر دین و سیاست اور انتشار و علم کے کنجھ شاہکار کا لگان ہوتا ہے۔

**الہال کی نشر** | الہال کی نشر تام تر مولانا آزاد کی نظر تھی، اس نشر کا ایک خاص اسلوب ایک منفرد پریروں اور ایک پوشکوہ مزاج تھا۔ مولانا ہی اس کے موجہ اور دلہی اس کے خام کئے جن قضاۓ نے ادارہ تحریر میں کام کیا اُن کے رشحت فلم میں مولانا ہی کا رنگ تھا۔ الہال سے الگ ہوتے تو ان کا اسلوب بدیل گیا اور خود صاحب طرز ہو گئے۔

مولانا عبد السلام ندوی الہال کے ادارہ تحریر میں رہے۔ وہ "دار المصنفین" "اخلم گڑھ" میں سید سلیمان ندوی کے رفیق فلم اور ان کے ہم فکر و ہم سلک سے جزوی ۱۹۲۴ء کے تعارف اُن میں زبان اُردو سے متعلق ان کا ایک خلیجہ حدارت درج ہے۔ اس میں فرماتے ہیں :

"مولانا ابوالکلام آزاد کاظم تحریر اُردو زبان کا ایک معجزہ ہے جس کی تقدیم نا ممکن ہے جن لوگوں نے اس کی تقدیم کی ان کا دلہی حشر ہوا جو میلہ کنداب کا ہوا۔"

مولانا حافظ حسن خادمی نپر و فرسینٹ جانش کا رچاگرہ نے "اسان تاریخ اُردو" میں مرستہ کے دور کو نہ کہا پائیجواں دور رائے ۱۸۷۰ء تا ۱۹۰۰ء) قرار دیا ہے اور پھٹے دور کی نیو مولانا محمد حسین آزاد (متوفی ۱۹۱۶ء) سے اتحادی ہے اور اس دور میں مولوی ذکار اللہ دھلوی (متوفی ۱۹۱۶ء) مولوی نذیر احمد دھلوی (متوفی ۱۹۱۶ء) اخراج اطلاعیں حاصلی (متوفی ۱۹۱۶ء) مولوی سید علی بھگتی (متوفی ۱۹۱۶ء) کو شرکیک کیا ہے، ان کے علاوہ میرناصر علی دیدارش (۱۸۷۵ء) اور خواجہ سید ناصر نذیر فراق دھلوی دیدار الش (۱۸۷۵ء) کو بھی اسی دور میں شامل کیا ہے۔ لیکن فاضل مولف نے پہنچت رتن نامہ سرشار، مولوی عبد الریم شری، مرتضیٰ محمد ہادی رسول، اور منتشر سجاد حسین ایڈیٹر اور دھنپخ کو اس س دینہ کا نام نہیں کیا اور صرف تیرہ بیان کیا ہے کہ ان کی پہلی اور بڑی حیثیت نادل نکار کی۔

ہے۔ دوسرے ان کے فن کا ارتقا، بیویں صدی میں ہوا اور یہ چاروں خلافت کے عین رو تھے:

اس تفہیم و تحریر کے مطابق محمد حسین آزاد اگر نظر کے چھتے دور کے رہنمائی تھے تو ساتوں دور ابوالکلام آزاد اور ظفر علی خاں وغیرہ کا تھا، یا پہنچ کے ہمراہ ہیوں اور جانشیوں کا تھا، حقیقت یہ ہے کہ ابوالکلام کی تحریر از نظر کے سوا عوام کو شعر نے نہ سے کہیں زیادہ متاثر کیا۔ ادب نے عوام کے ذہنوں کو اتنا نہیں جسم بخود اپنا صفات نے اور صفات سے کہیں زیادہ اور خطابت نے عوام کو جھایا، اٹھایا اور اڑایا، جو اہر قابل نہ رہنے والے اعتراف کیا تھا کہ ہندوستان میں قومی آزادی کی تحریک کو پہنچانے اور چلاتے میں اردو کا سب سے بڑا حصہ ہے اور یہ حقیقت ہے کہ انگریزی ہندوستان میں تحریک آزادی کے دوران اردو اخبار بھی مختلف ادوات میں حکومت کے زیرِ حساب ہے اور امتحان و ابصار کے شدار سے گزرے۔ جتنی لفظیں بحق سرکار ضبط ہوئیں وہ ۹۰ فیصد اردو میں تھیں اور قید ہوتے والے شاعروں میں بھی تو سے فی صد اردو شاعر تھے۔ ہندوستان کے بڑے بڑے مقرر اردو بھی کے مقرر تھے۔ جن ادبی مورخوں نے ادب کے مختلف دور قائم کئے وہ انگریز دور کے سفرست صحفیں و مولفین کی تحقیقات و تایفات کی جبوی اشاعت کا حصہ کریں تو ان کی تعداد اہلائی، کامریڈ، زمیندار اور ہمدردہ کے ایک شمار سے کی اشاعت ہے بھی کم ہوگی؛ حقیقت یہ ہے کہ سلطنتی اخباروں نے جھکایا اور ان پر سحر کیا۔ زمیندار، کامریڈ اور اہلائی تاریخ ساز ہی نہیں خود تایکا تھے اور یہ خصوصیت کسی دوسرے جریدے سے یا مجلے کو حاصل نہیں ہوتی اور نہ کسی نے سیاست و سیاست میں اتنے منظر برگ دیا پیدا کئے۔

مولانا غلام رسول مہر بر عظم کے جلیل القدر صحافی تھے وہ اپنے ایک معمون نامہ روزگار شخصیت میں لکھتے ہیں۔

”اہلائی کے دور اول ہی میں دنیا سے تعلیم کر دیا تھا کہ علم و فضل میں ایسا آدمی صدیوں سے پیدا نہیں ہوا۔“

ڈاکٹر سید عبداللہ نے ”ایام عشق و جنون“ کے عنوان سے لکھا۔

”ابوالکلام کی شخصیت ایک معنی تھی۔“  
ایک دوسرے مصنیوں میں تحریر کیا۔

”ابوالکلام ایک بے پناہ فلم لے کر پیدا ہوئے تھے۔ لیکن انہیں سفر اطاکی طرح اپنی ہی قوم کے

ہاتھوں نہ کر کا پایا ہے پناہ پڑا۔"

بنجاپ کے مشہور ریڈی یاں ڈرامہ تھاگر فتح الزورتے کہما،

"ان کے رشحات قلم پر سینکڑوں اپنسر اور بہزادوں میکائے بے دریغ نچا اور کئے جاسکتے ہیں؛"

عبدالحاجد دریا آبادی اپنا فلسفی بعض مولانا محمد علی سے ارادت کی آٹیں نکالتے رہے ہیں لیکن مولانا محمد علی کا مولانا آزاد کے متعلق قول تھا کہ:

"میں نے لیدری ابوالکلام کی نشر اور اقبال کی شاعری سے سیکھی ہے۔"

حضرت مولانی نے الہال ہی سے متاثر ہو کر لکھا تھا:

جب سے دیکھی ابوالکلام کی نشر

نظم حضرت میں بھی مزاں رہا

سجاد النصاری مردم کے الفاظ ذیل معارف "اعظم گردھ کے ائمہ بر سید صباح الدین عبدالرحمن نے اپنے مصنفوں "الہال کا مطالعہ" میں نقل کئے ہیں۔

"یرا عقیدہ ہے اگر قرآن ناذل نہ ہوا بلکہ ابوالکلام کی نشر اس کے لیے منتخب کی جاتی یا اقبال کی

نظم، میرے نزدیک ابوالکلام اور اقبال حقیقی معنوں میں ذوق البشر ہیں۔"

سید صباح الدین سقطراز میں کہ:

"مولانا کی فلمی لاکاری سے میں نے اپنے دخہا سندل کو روشن ہوتے پایا۔ الہال کے اور ان

اُٹا ہوں تو معلوم ہوتا ہے سحر سامی سے کئی سحر کر رہا ہے۔ اردو میں الہال کی جھنکار

اور جھنکار ایک باہکل نئی چیز تھی وہ ایک صدائے ربانی معلوم ہوتی تھی اور الہال ان کے

قلم سے سحر بلال بن گیا تھا۔

نواب بہادر بارجگ جو سلم بیگ کے سب سے بڑے خلیب تھے فرماتے، وہ الہال پڑھ کر

مقرر ہوئے تھے۔ سید سیدمان ندوی ذراستے: "مولانا بیل کا ارشاد تھا کہ میں ایک جاڑ کا بادشاہ

ہوں ابوالکلام اطناب کا بادشاہ ہے۔"

سر سید کی عبادت کی ناہنواری اور پچیکے بن کو حالی نے اپنی سادگی اور پرکاری سے دور کی۔

محمد حسین آزاد نے اس کو زنگی اور دلکشی عطا کی۔ ڈپٹی نذرِ احمد نے برجیگی اور صفات گولی دی۔ بیل

نے مانست، ثقاہت اور رطافت بخشی یکین اردو کے اسلوب بیان میں شوکت و حشمت اور عظمت و جمال کی جو کمی سی اس کو مولانا آزاد نے الہال کے ذریعے پورا کیا۔ الہال ہندستان کے مسلمانوں کی مذہبی دینی اور سیاسی زندگی کا ایک اہم موڑ تھا۔ مولانا نے الہال کی معرفت مسلمانوں کی دینی محبت ملی غیرت اور فوجی بصیرت کا منار تیار کیا پھر اس کی چوٹی پر چڑھ کے ملکی سیاست اور دلن آزادی کا صور پھونکا۔ جس نے انگریزوں کے تغیر کردہ طلاقی قصر کی بنیاد پڑادی۔

پنڈت جواہر لال نہرو نے اپنی تصنیف "تلائش ہند"

کرتے ہوئے اس کے اسالیب و مطالب کو مسلمانوں کے لیے ایک ایسی آوانز قرار دیا کہ اس سے پہلے وہ اس کی تو انماں وزیانی سے ناواقف تھے۔

جہوزیہ ہند کے پہلے صدر یا پورا جنرل پرشا دار دار اور فارسی میں دست گاہ رکھتے تھے۔ ان کا اردو رسم الخط ہذا یات خوبصورت اور حروف کی نشست کے اعتبار سے اس طرح متعارکہ لفظ کا ٹانکہ ٹانکہ بولتا تھا۔ راقم الحروف دناری شن کے نامے میں ان سے ملا تو دراں گفتگو الہال کا ذکر آگیا، ہکنے لگے:

"مسلمانوں نے صاحب الہال سے دہی سلوک کیا ہے جو امویوں نے کریم میں اکی رسولؐ سے کیا تھا حقیقت یہ ہے کہ بیسویں صدی کا مسلمان الہال کا ذہنی قرض اتنا چاہے تو عمر بھر اتنا رہیں سکتا ہے؟"

تفقی کتابیت اللہ اپنے بخوبی کے باعث ثانی ابو عینیض گہدا تھے تھے۔ راقم الحروف مولانا حبیب الرحمن لدھیانوی کے ہمراہ ان کی خدمت میں حاضر ہوا تو اس نامے کے اخباروں کی روشن پربات چیت شروع ہو گئی مولانا حبیب الرحمن کہ رہے تھے کہ آج کے اخبار یگوئے ہیں، ان میں توارکا گھاؤ نہیں۔ مفتی صاحب نے فرمایا، آج ہر دوسریں قومی خودروں کے ظہر ہوتے ہیں، الہال اس نامے کے مسلمانوں کی دینی خواہشوں اور سیاسی ارزوں کا آئینہ تھا، ابوالکلامؐ کے قلم نے اس کو صور اسرافیل بنادیا۔ اخبار تو اب بھی ہیں، لیکن ایٹھیزوں میں کوئی ابوالکلامؐ نہیں، بادل ہیں رعد نہیں۔"

مولانا نظر علی خان "شہید گنج" کے بعد کانگریس کی ہمنواں سے کٹ کے مسلم یگ کے ہو گئے لیکن بخونگاری کا اولین خاص رکھنے کے باوجود اس قرار و شمن "مسلمانوں" کے اوصاف کا اعتراض کرتے اور انہیں مسلمانوں کی روح

قرار دیتے ہے۔ ایک دفعہ مولانا ابوالکلام آزاد کا ذکر آیا، تو فرمایا۔

”اردو ادب الہلال کی اداؤں سے بالائند ہو گیا، دین قیم کے چہرے پر اس کی صداؤں سے رونق آگئی اور سیاست کا بازار اس کے والوں سے مصور ہو گیا، الہلال قرن اول کی آواز تھا لیکن کامیڈی میں صحابہ کا المحتاب بھا اور زمیندار بلال کی اذان تھا۔“

سید عطاء اللہ شاہ بخاری خلابت کے بادشاہ تھے، جس طرح الہلال کی صحفت میں قرآن کی آیتیں اور شاعری کے تزویر نشر ہر ہر سے یافہ سے کے بوڑھے ہوتے۔ اسی طرح شاہجی کی خلابت میں شاعری کا جمال اور قلن کا جمال ہوتا سامعین ان کے سحر کا شکار ہوتے، شاہجی الہلال کے ذہنی شاگرد تھے۔

الہلال کا حاد وہی کہ سارے امکن اسی کا ہو گیا۔ اس نے خطبیوں اور رہنماؤں کی ایک ایسی جماعت پیدا کی جس نے استعمار دشمن پسند و تسانی تیار کیا۔ الہلال کے اس فیضان سے انکار نہیں کیا جاسکا کہ جماعت اسلامی، خالص تحریک، مجلس احرار اور تبلیغی جماعت کے ذہنی پس منظر میں اسلام سے شفقت کی حد تک الہلال ہی کے دور اول کا دلوں ہے۔

**سفرنامہ اشاعت**  
الہلال کے دونوں دور اور اعلانگ کے ایام اشاعت کا اجتماعی زمانہ سو اتنیں سال ستحا۔ الہلال کا پہلا دور دو سال اور چار ماہ کا تھا، الہلال ایک سال کے وقت سے ۱۲ نومبر ۱۹۱۴ کو نکلا اور اس زمان پر ۱۹۱۶ تک چلا۔ پوتے پانچ ماہ۔ الہلال کا دوسرا شانی (۱۹۱۷ء) چھ ماہ ہے۔  
ترتیب یہ ہے۔

۱ - اول جولائی ۱۹۱۴ تا ۲۵ دسمبر ۱۹۱۶ء۔

۲ - ۸ جنوری ۱۹۱۳ء تا ۱۷ دسمبر ۱۹۱۶ء۔

**الہلال دور اول**

۳ - ۷ جنوری ۱۹۱۷ء تا ۸ نومبر ۱۹۱۶ء

۱ - ۱۰ جون ۱۹۱۶ء — تا

۹ دسمبر ۱۹۱۶ء۔

**الہلال**

۱ - ۱۰ جون ۱۹۱۶ء تا ۹ دسمبر ۱۹۱۶ء

صرف ۱۹۱۳ء پورا سال ہے جب الہلال سال بھر نکلا۔

**الہلال دور ثانی**

ایک چھٹپتی ہوئی نگاہ میں ان تمام پرچوں کی شکل یہ ہے کہ ۱۹۱۲ء کے تمام پرچوں کا مرودق، سرجی بال

گلابی، اور ہر شمارہ ٹائیپ سیت بیس صفحات کا ہے۔ تمام پرچہ مکینکل نیوز پرنٹ پر ہے قیمت ۲۰ روپے پر کسی شخصیت یاد اقمر کی تصویر مع ہرست مصاہین کے ہے۔

## مندرجات کا جائزہ

**شمارہ اول ۱۳ جولائی ۶۱۹۱۲**

پہلے صفحہ پر سید جمال الدین افغانی کی تصویر ہے اور اندر شیخ محمد عبد عربی، سید محمد رشید رضا مصری بوزیاشی، جاوید ناک، شیخ سلمان ہارونی موسیٰ جماعت مجاهدین کی تصویریں ہیں۔ ان کے علاوہ عنزیر میں عثمانی کیپ کی تصویر ہے۔ ان کے افکار و احوال کا روایتی تذکرہ ہے۔

افتخاری سے معلوم ہوتا ہے کہ الہوال کے اجراء کا خال مولانا کو پہلے ۶۱۹۰.۶ میں ہوا تھا، رشید رشید رضا مصری کے باسے میں محض ادیرتین صفحے کا مضمون ہے، سب سے بڑا مضمون نامور ان غزوہ طرابلس پر ہے، کارزار کے عzano سے تصویر سمیت دیاں کی صورت حال کا بیان ہے۔ میدان جنگ کے تاریخیں، اس کے علاوہ فلسطین کی جنگ ہے۔ شیخ سلوی کے انتقال کی خبر ہے، اور عالم اسلام کے احوال کا خلاصہ ہے۔ آئندہ شماروں کی تصاویر اور مصاہین کا اعلان ہے۔

**۲۰ جولائی**

صفحہ اول پر فرمادیک اور شیخ العباہی کی تصویر ہے، مصاہین میں الہوال کے طباعتی سفر کی شکافت کا ذکر ہے، احرار اسلام کے ذیعنوان الحیثیت قی اسلام کے مقابر کی ابتداء ہے۔ سیٹہ رشید رضا پر دوسری قسط ہے۔ نامور ان غزوہ طرابلس کے اور کارزار طرابلس کے تصویری مقالات ہیں۔ شیخ احمد سلوی کے علم جہاد کی تصویر ہے۔ اسلامی ملک کی خبری ہیں اور اس سلسلہ کے ضروری وقائع و کوائف ہیں۔

**۲۷ جولائی**

قیمت پرچہ ساڑھے تین لئے کردی گئی، صفحہ اول پر برطانوی کیپ میں عثمانی پیغمبر کی تصویر ہے، توفیق پاشا، کامل پاشا، فتحی یک اور ایرانی مجاهدین کی تصویریں ہیں، فلسطین کے احوال کا ذکر ہے، مسلم یونیورسٹی اور سلم بیگ پر سکاری سائے کی خلایت ہے۔ رشید رضا مصری کے متعلق یہی قسط ہے، نامور ان غزوہ طرابلس اور کشکان کا روزار طرابلس کی داستان ہے۔ اسلامی ملک اور اقصائے مغرب کی خبریں ہیں۔

صفرو اول کی تصویر میں محمود شوکت پاشا مسید ان قواعد میں فوج کے جوانوں سے مخاطب ہیں  
**۱۴ اگست** افشاہی مسلم یونیورسٹی کے ملکے پر ہے اور خاص طور پر ہے۔ قسطنطینیہ میں اہم شکلات کے عنوان سے ایک مخفون ہے باقی دہی نامور ان غزہ طرابلس کی تحریکیں ہیں، کارزار طرابلس اور بریوت پر گردباری کے تصویری مقامے ہیں۔ اس کے علاوہ مغرب اقصیٰ اور عالم اسلام کی خبریں ہیں۔

صفرو اول پر محمد حسن بیک تکانی جس نے مجاہدین طرابلس کو فرالا کر دیے ہے اعلیٰ بھیجا، اکی  
**۱۵ اگست** تصویر ہے۔ شدراست کے علاوہ الامر بالمعروف و نبی عن المنکر پر ۲ صفحے کا اداریہ،  
 مراسلات کے دو صفحے، نامور ان غزہ طرابلس محدثاً و ثیراً کارزار طرابلس کے احوال اور مسیحی اشکر کے ہاتھوں قتل عالم کی تصویر، عالم اسلامی کے تحت مسلمانان چین کا تذکرہ، محمود شوکت پاشا کی رواداد، شہوں غماۃ اور اس سلسلے کی خبروں کا اختصار۔

صفرو اول پر طبروق کے کانڈر اور ہم پاشا کی تصویر، شدراست میں، پندوستانی مسلمانوں کے سیاسی و تعلیمی امور کا تذکرہ، امر بالمعروف و نبی عن المنکر قسط نمبر ۲، مسلم یونیورسٹی کے خواب کی تعریر و مقابہ، نامور ان غزہ طرابلس اور کارزار طرابلس محدثاً و ثیراً، مسلم ممالک کی خبروں کا خلاصہ  
**۲۴ اگست** صفو اول پر ان پاشا کی تصویر، ذہنیت اور وطن سے اپیل کر رہا ہے تو تکاریز کر دیں، ذہنیت کی نصف شب یا مسلم یونیورسٹی کے زیر عنوان اداریہ، امر بالمعروف و نبی عن المنکر کی تیزی  
 قسط، نامور ان غزہ طرابلس، ممالک اسلامی کی خبروں کا خلاصہ۔

صفرو اول پر طرابلس کے ایک کانڈر کی تصویر، شدراست، پنجاب کے اسماعیلیہند و مسلم یونیورسٹی کیٹی، نش Shamim کی نصف شب یا مسلم یونیورسٹی (اداریہ) مغرب اقصیٰ کے زیر عنوان خلاصہ کوائف مقالات، علی گڑھ کے استاد عربی کا طویل عربی میں مراشد، نامور ان غزہ طرابلس، کارزار طرابلس اور عالم اسلامی محدثاً ویں۔

صفرو اول پر ادھم پاشا کی تصویر، مختلف المصنوع شدراست، مغرب اقصیٰ کا خراصہ،  
**۸ ستمبر** البیان کے مقاصد اور سیاسی تعلیم پر ایک خط اور اس کا جواب، مسلم یونیورسٹی کیٹی کے متعلق مولانا محمد علی کا نامہ گرامی، مولانا کا عرض حال کے زیر عنوان جواب، نامور ان غزہ طرابلس اور کارزار طرابلس محدثاً ویں، یورپین ریک اور ریاستہائے بلقان کا نقشہ۔

**۱۵۔ ستمبر** ابراہیم شیا یاک کی تصویر صفحہ اول یونیورسٹی کیٹی پر مقابلہ، عبید الغفر کے زیر عنوان افتتاحی تہذیب خلر سے میں، عبید الماحمد دریا آبادی کا مقابلہ، مسلم یونیورسٹی کے سلسلے میں مولانا محمد علی ایڈپر کامیاب کا دوسرا خط، نامور ان غزوہ طرابلس، کارزار طرابلس موصاوير۔

**۲۲۔ ستمبر** صفحہ اول پر انھارہ برس کے عثمانی مجاہد، احمد جلیمی یاک کی تصویر، اندر پورے صفحے کے ایمی میشن اگٹ پر شاہ جارج پنجم کی تصویر، لکھنؤ سے ایک گنام تہذیدی مراسلا در اس کا جواب کشاف کے قلمی نام سے بعنوان مسلم یونیورسٹی علم دشی کی نظم، نامور ان غزوہ طرابلس، کارزار طرابلس موصاير بعض دوسرے مراسلات (ہمارے قومی صلح کا)، تمدن خلر سے میں "وقسط نمبر ۷"۔

**۲۹۔ ستمبر** خان الزرا پاشا کی تصویر، شذر رات کے ۲ صفحے، اداریہ بعنوان "طبع امید" شکوئ عثمانی، بیروت میں عون افسنہ نام کا جنگی جہاز اٹلی کی گور باری کا شکار ہوا تو اس جہاز کے ایک افس فواد بکستے اپنے اعزاز کو جو خطا لکھا وہ نامور ان غزوہ طرابلس کے تحت ذریعہ صفحے میں درج ہے۔ کارزار طرابلس کی تفصیلات۔

**۶۔ اکتوبر** صفحہ اول پر تصور پاشا انطرا ایلسی کی تصویر اندر شہزادے ایران کی خوینیں موصاير کا پورا صفحہ اور ان اکٹھ مصلوب مجاهدین اسلام کی تصویر جنہیں رسیوں نے مرثام درختوں سے باز ہو کر پھانسی دے دی، اس کے علاوہ ایک شکر چاک مجاہد کی تصویر اور ایک گولی کا ٹکر دار پر کھینچ پڑتے فوجوں کی تصویر الہوال کی تو سیخ اشاعت کا آغاز۔ علامہ اقبال نے بھی دس خریدار ہمیا کئے، شذر رات کا صفحہ قندکر کے زیر عنوان لکھنؤ سے گنام مراسلت مسلمانوں کی آئندہ شاہراہ مقصود، افتتاحی، شکوئ عثمانی، گنام شہید ایران، مراسلات نامور ان غزوہ طرابلس موصاير، تعلیمی و الحاق کے مسئلہ پر اکبر الداہ آبادی کا خط، الہوال کی دعوت پرحد ائمہ ملت (خطوط) صفحہ آخر پر ماہنامہ البیان کا اعلان۔

**۱۴۔ اکتوبر** صفحہ اول پر طرابلس کے پندرہ سالہ شہید علی نقی افندی کی تصویر، شذر رات کے تحت مسلمانوں کا سچالیڈر کون ہے ہے من عن الصاری الی اللہ (مقابلہ، مسلمانوں کی آئندہ شاہراہ مقصود نمبر ۲) و طویل اداری آزادی رائے، (سرسید احمد خان) پندرہ سال میں پہن اسلام ازم (پروفیسر دیبرے کے خلاف) ذکرہ علیہ، نامور ان غزوہ طرابلس، کارزار طرابلس موصاير، جنگ تکی ویور پ، عثمانی فوج کے جانیماز افروں کی پورے صفحے پر تصویر۔

**۲۳، اکتوبر** صفحہ اول پر عید الرحمن بک کی تصویر، شدراست دینیں صفحے، مسلمانوں کی شاہراہ مقصود، راداریہ نامور ان غزہ طرابلس، شوون عثمانیہ بالتصویر، مولانا بشی کی کتابت کے نام سے "یونیورسٹی اور الحاق" پر فکاہی نظم، مولانا آزاد کی علمی مجلس لھکتے میں تقریر رپورٹ صفحے، عثمانی طلب اور جوش ملت پرستی کے مظاہر دعویٰ ڈاک کو افت عالم اسلامی، اشاعت اسلام و علامہ بشی (دعوت اصلاح مسلمین و اتحاد اسلامی) (از سلط حسن قدوالی پرست)

**۲۴، نومبر** شدراست کے زیر عنوان جنگ کے ماضی و مستقبل پر دین صفحہ کا مقالہ "اجبادی اسلام" کے زیر عنوان اداریہ جنگ پر ایک جوں جریل کے خیالات، اسلام والا اصلاح مقام، یونیورسٹی کے زیر عنوان دعافت کی نکاہیں نظر، صفحہ اول کے علاوہ مجلتے کے اندر فاطمہ بنت عبد اللہ پندرہ سال عرب مجاهدہ کی تصویر جو طرابلس کے غازیوں کو پانی پلاتے ہوئے شہید ہو گئی، علامہ اقبال نے اسی مجاهد پر "بانگ درا" میں نظم کی ہے۔ نامور ان غزہ طرابلس اور کارزار طرابلس معد تصاریح یہ مولانا کی علمی مجلس میں تقریر کا بقیہ ۲۴ صفحے، شوون عثمانیہ، اس شمارے کے پہلے صفحے پر کوئی تصویر نہیں، قرآن یا کی کی آیات درج ہیں۔ شدراست کا مضمون

**۲۵، نومبر** گزشتہ سے پورستہ ہے، ایک صفحہ میں ان شہد کی چار تصویریں میں جنہیں ایران میں روڈیل میں تخت دار پر کھینچا، اداریہ عید الاضحی پر ہے، مقام اسلام والا اصلاح کی دوسرا قسط ہے، صفحہ ۱۷ اپریل آشوب اسلام یا تعزیت عید کے زیر عنوان ۲۴ اشاعت کی ایک نظم، شاعر کا نام درج نہیں یونیورسٹیوں سے اندازہ پوتا ہے غالباً علامہ بشی کی ہے۔ اسی شمارے میں میدان جنگ کے پیش آمد و احتفاظ کا خلاصہ ہے۔

**۲۶، نومبر** شدراست افکار و حادث کے کالم کا احتفاظ، اقلامات میں اسلام والا اصلاح کی تیسرا قسط اقرار حصہ، صفحہ اول کی تصویری ایک یونانی جہاز پر تکون کا قبضہ، شوون عثمانیہ کے تجسس جنگ بیان پر ایک صفحہ کا مضمون، اس کے علاوہ محاڑ جنگ کی بہت سی خبروں کا خلاصہ اور ان کی تصویریں، مسئلہ الحاق پر فکاہات کے زیر عنوان و صفات کی نظم اور مراسلات بسلسلہ اتحاد اسلامی۔

**۲۷، نومبر** صفحہ اول پر ناظم پاشکی تصویر ہے۔ شدراست اور افکار و حادث کے علاوہ عید الاضحی پر مقام نمبر ۳۔ مولانا بشی کے قلم سے فارسی میں ایک طویل ترکیب ہے، شوون عثمانیہ اور بعض جنگی خروں کی قصیّات۔

جنگ بیان اور دول پر پپ، یورپین تک اور بیان سے بیان دلخت

**۲۸، نومبر** صفحہ اول پر نقش سوار اور پاشکی تصویر، اندر آرٹسپر پر اس تصویر کا پورا صفحہ۔ شدراست اس صفحے

عید المیت پر چوتھا مقالہ۔ ایک عربی نظم فکاہت کے زیر عنوان آئینہ بیل سید امیر علی سے وصافت کا ایک بھروسہ نظم میں خطاب۔ اذفات، انگستان اور اسلام (مقالات) شدید عثمانی۔ اس کے علاوہ غربوں کے تین ملٹے۔

اشدفات میں بھی سیاست پر طبیعت طنزی ہیں۔ صفحہ اول کی تصویر ایک عثمانی مشین گن کی ہے۔

**۱۴ دسمبر** | جس نے حملہ اور بلغاریوں کی صفائی اڑا دیں۔ اس کے افرا علی مجدد حصاری کو مغل سلطنتی میا گیا۔ صفحہ ۲ پر ہندوستان کے اس میڈیکل مین کی تصویر ہے جوڑا اکٹھما جماں احمد انصاری کی زیر قیادت بلغان کے مجرموں کی مر جنم پڑی کے لئے ترکی گیا۔ اس وقف کے رونج روای مولانا محمد علی ایڈیٹر کامر ڈیٹ نہیں تھے۔ مولانا نے تصویر پر لکھا ہے:

”اسے وہ لوگوں کا ذخیرہ میں بجا رہے ہو، جب وہاں پہنچ کر ذخیر کو دھونا تو ذرا سختی میکرنا کہ وہ ذخیر ان ذخیروں کے ذخیرہ میں بکار اسلام کے ہیں۔ صفویہ پر شاہ بلغاری کی ایک تصویر ہے کہ ”صفویہ“ کے شاہی گردبھی میں قسیں اعظم کامیابی کی دعا کئے رہا ہے۔ صفحہ پانچ پر ”المجاہد“، ”المجاہد“ کے زیر عنوان وہ طویل مقالہ ہے جس کے اعتبارات الہلال کے سیاسی نصب العین کی صراحت میں نقل کئے جا چکے ہیں۔ صفحہ نمبر ۳ پر ”الہلال کا لقب والجوہ“ کے زیر عنوان علامہ بشیلی کی کشافت کے ادبی نام سے ایک دلچسپ نظم ہے اس شمارے کے آخر میں لور پین ترکی اور یا ستمہائے بلغان کا جزرا خیالی نقش ہے۔ اس کے علاوہ گورنر لارڈ پری کی لقری صفحہ ۱۲، ۱۳ پر شدید عثمانی اور شہزادی ڈاک۔

**۱۵ دسمبر** | صفحہ اول پر ترکی کی، کری دہنی فوج کے بلغاری مجاہد کو تہس نہیں کرنے کی تصویر ہے۔ اور صفحہ نمبر ۱ پر غازی محمود پاشا کی تصویر ہے جو پاؤں میں گول گھنے سے ذخیر ہوئے تھے، دوسری تصویر ان پانچ بلغاری خورتوں کی ہے، جنہوں نے مسلمانوں کے محلے میں ایک لگا کر عیسائی اخاوروں سے خراج تحییں حاصل کیا، اداری الہلال کی پہلی ششمہائی کے اختتام پر ہے۔ نظام بلغاری کی تفصیلات اور دوسری خبریں اجلاسا دی گئی ہیں۔ دعوت الہلال کی نسبت کمی ایک مراسلات درج ہیں۔ نخان سلم کے نام سے عبد الحکم سید شاہ بہمان پوری کی ایک نظم ہے اور یہ علامہ بشیلی کے بعد پہنچ شاعر ہیں جنہیں الہلال میں جگدی گئی۔ صفحہ ۱۷ پر نیاز فتحپوری کا الہلال کے طرز بہمان کی تائش میں خط ہے۔ شدید عثمانی مراسلات کے صفحات ہیں۔

۱۹۱۳ء

**۸ جنوری** | صفحہ اول پر لندن میں صلح کا نفرنس کی تصویر ہے یہی تصویر پورے صفحے پر اندر بھی دی

گئی ہے۔ شذرات کے عنوان سے صلح کا فرض اور جنگ کے باسے میں بصری خبری ہیں۔ اداریے کا عنوان ہے ”فائز جلد جدید“، صفحہ پر نامور ان غزوہ بلقان کی رواداد کا اغاظہ ہے۔ صفحہ اکا مقاولہ تاریخ کی بادگشت کے عنوان سے بیسویں صدی کی عیسائی سلطنتوں کے صلیبی میتوں پر تصور ہے۔ اس کے علاوہ ”شون عثمانی“ اور بعض دوسری خبری میں مراحلات کا صفحہ اور فکاہات کے زیر عنوان مسلم لیگ پر وصافت کی نظر ہے۔

صفحہ اول پر انور پاشا کی تصویر ہے۔ پہلا مقالہ ”الہال“ کے مخصوص خطاہ انداز میں بالیست ۱۵۔ جنوری | ”قومی یہودوں“ کے عنوان سے ہے۔ اداریہ قائد جلد جدید (نمبر ۲) ہے، دوسرا مقالہ تاریخ ٹران، عربی کا ایک صفحہ ہے۔ ”جنوری ڈپورٹی ڈپورٹیشن“ کے عنوان سے مولانا بشیلی کی کتابت کے ادبی نام سے نظر ہے۔ شون عثمانی اور جنگ بلقان کے حادث و احتیاط کی تفصیلات کے علاوہ بعض دوسرے پیش آمدہ مسائل کی تفصیلات ہیں۔

پہلے صفحہ کی تصویر بلاعبارت ہے۔ ”جمن بال احر قسطنطینیہ کا پیغمبر ہے“ شذرات ہیں بلقان ۲۲۔ جنوری | اور ترکی آذیزش کی تفصیلات ہیں، صفحہ ۳ پر جامع مسجد ایڈریانوپل کی تصویر ہے۔ فالج جلد جدید“ کا مسلسل اداریہ ہے۔ مولانا بشیلی نعمانی کی تصویر اور سیرت نبوی پران کے قلم سے ایک طویل مقالہ ہے۔ ”شہزادہ اسلام“ کے عنوان سے نیاز فتحوری کی دو صفحوں پر طویل نظر ہے۔ شون عثمانی کے تحت ظالم گیا کی رد داد ہے۔

صفحہ اول پر اواخر عثمانیہ کے صدر اعظم و پہلے سالار عازی محمود شوکت پاشا کی تصویر ہے قسطنطینیہ ۲۹۔ جنوری | سے ”الہال“ کے نام آمده تاروں کا ترجیح ہے۔ محمود شوکت پاشا کا ”الہال“ کے نام جو بن تار ہے۔ حیات بعد الممات داعلداد عثمانی اکے زیر عنوان سارے چار صفحے کا طویل اداریہ ہے۔ طمعت ہے، نظام پاشا، کامل پاشا کے علاوہ نامور ان غزوہ بلقان کے طویل مصنفوں میں عازی انور یے اور مجاهد سفر نیازی ہے کی تصاویر ہیں۔ ایک پر اسرار جدوجہد کے زیر عنوان عثمانی اتفاقیہ کی سرگزشت ہے مولانا بشیلی کے مقابلہ سر و نبوی کی دوسری قسط ہے۔ ”شون عثمانیہ“ ہیں۔ حضرت وہابی اور نیاز فتحوری کا کلام ہے۔ نقاد کے ادبی نام سے مسلم لیگ کے خلاف علامہ بشیلی کی فکاہی نظر ہے۔ سرمیاں محمد شیفع کو یاگ کا صدر بنانے پر احتجاجی مراسل ہے۔

صفحہ اول پر جامع سیم ایڈریانوپل کے صحن کی تصویر ہے۔ شذرات کے زیر عنوان لکھتے کا ایک ۵۔ فروری | عظیم اشان دن ۶ فروری ۷ دو صفحے کا مضمون ہے۔ دراصل جنگ بلقان سے متعلق ایک

جلد عامم کی رواداد ہے جنگ بعد از صلح کے عنوان سے ترک اور بلقان کی آوریش کا ذکر ہے۔ اداریہ کا عنوان ہے "حدیث الفاسیہ" ایک دوسرا مقام ترک کے اباباب شکست پر اخبار پا نیز کے نامہ نگاری کا تحریر کا ذکر ہے۔ سید من بگرامی کی تصویر ہے۔ سیرہ نبوی پرمولانا بشی کا تیرسا مقام ہے۔ نیاز فتحوری اور نقاد کی نظیں ہیں۔ مقام بلغاریہ کی تفصیلات اور جنگ بلقان کی داستان ہے۔ شوون عثمانیہ کی رواداد ہے۔

**۱۲ فروری** صفحہ اول پر انقلاب فثمانی کے نامور رکن پرنس یوسف عز الدین کی تصویر ہے۔ فلسطینیہ سے آمدہ تاروں کا تحریر ہے۔ جنگ کی رواداد ہے۔ احمد حسین خان نبی اسے کامجالس میلاد النبی و پر ایک مختصر مختون ہے، مولانا نے جواباً پانچ چھ صفحے لکھے ہیں، نامور ان غزوہ بلقان کے زیر عنوان سرگزشت انقلاب ہے۔ شیلی غمانی کی اسوہ حصہ پر ایک نظر ہے۔ افادہ نے فکاہات کے زیر عنوان قطعات لکھے ہیں۔ علامہ بشیلی کا قرآنی

پر چوتھا مقام ہے۔ مراسلات کے زیر عنوان خواجہ کمال الدین کا طویل خط ہے۔ مسلم پر سورتی فاؤنڈیشن کیشی کے اجلاس لکھنؤ کی چھ صفحوں پر شامل رواداد ہے۔ جنگی تصویر کا پورا صفحہ ہے۔ جنگ بلقان سے متعلق شذرات کا ذریعہ صفحہ ہے اور شوون عثمانیہ۔

**۱۳ فروری** صفحہ اول پر سلانیک کے ایک مرغوار کی تصویر ہے۔ شذرات میں دہنی جنگ اور صلح کے معاملہ بیس انکار و حادث کا خاہی کالم ہے، جس میں سراغافان پر جلی پیغمبکی ملکیتی کی لگنی آی۔ اداریہ کے تحفہ لکھنے کے ایک جلسے کی رواداد ہے۔ اس جلسے میں سراغافان کے فیادات کی تعلیط کی گئی ہے۔ سلطنت مظہر الحجہ مولانا نزا و مولوی اسے کے فضل حق نے اس جلسے کو خطاب کیا تھا۔ "شوون عثمانیہ" کے تحت کامل بائی کی قومی مجلس کے اقوال ہیں۔ فکاہات میں کشات کے درٹھے ہیں۔ "الگستان اور اسلام" صفحہ سرخی صلح اور جنگ کے زیر عنوان مقام ہے۔ کیا صلح قیامت اُگنی ہے ایک دوسرا مقام ہے۔ مراسلات ہیں، علامہ بشیلی غمانی کی ایک طویل نظر ہے۔ نامور ان غزوہ بلقان کا ذکر ہے۔ انور پاشا کی تصویر ہے۔

**۱۴ فروری** صفحہ اول پر ایک غمانی جنگی جہاز کی تصویر ہے۔ اندر سلطنت مظہر الحجہ پر سڑکی تصویر ہے۔ چندہ ہلال احمد کے زیر عنوان تین صفحے کا مصنون ہے۔ یشورتی فاؤنڈیشن کیشی سے متعلق "حدیث الفاسیہ" ہے۔ نقادی سلم یونیورسٹی کے فضایل تعلیم پر نظم ہے۔ معجزہ اور خوارق پر مقام ہے۔ جواب شکوہ اقبال کے زیر عنوان ریاست را پور کے ہوم سیکرٹی کی د صفحے میں ایک نظم ہے۔ ذکرہ علمیہ میں ریڈیم کا ذکر ہے۔ اس پر الہل کا طویل نوٹ ہے۔ ایک تصویر چوتھی صدی ہجری کی تحریر کا ایک ملکٹا ہے۔ شوون عثمانیہ

ہیں نامور ان غزوہ بلقان اور مراسلات کا صفحہ ہے۔

**۵، مارچ** صفحہ اول پر اور نہ کے ایک فہمے کی تصویر ہے جن میں غازی انور بے اپنے ہمرازوں کے ساتھ فذکش ہیں۔ سرورق کے اندر پورے صفحے پر انقلاب عثمانی دسمبر ۱۹۱۳ء (جوری ۲۰۱۴ء) کی ایک موجہ آرائصویر ہے۔ غازی انور بے باب عالی میں داخل ہو رہے ہیں، ناظم پاشا کا ایڈی کانگ ان پر گولی چلانا ہے لیکن جوایی فائز سے ناظم پاشا کو لکھا کر چلت ہو جاتے ہیں۔ خصوصی تاروں کے علاوہ شذرات، انکار و حوارث "حدیث الخاتمة" نامور ان غزوہ بلقان، مستقبل اور شون عثمانی کے مقابل صفحات ہیں، شذرات میں چندہ بلال احمد مجوزہ یونیورسٹی ڈپارٹمنٹ کا تذکرہ ہے۔ انکار و حوارث میں ناصح مشقق کے تحست گورنر یونیورسٹی اور کاسہ بیوں سے متعلق مطابات ہیں۔ نقاد کی ایک اور کشافت کی دو فکاهی نظریں ہیں۔ اداریہ یونیورسٹی فاؤنڈیشن کیٹی پر ہے۔

**۱۲، مارچ** صفحہ اول پر نیازی بے کی تصویر ہے، شذرات میں یونیورسٹی سے مظہرا الحج برس کے استحقی اور بعض دوسری بخوبی پر ہیں۔ اسی شمار سے مظہرا الحج کے استحقی کا خابھی ہے۔ ایک صفحہ پر باب عالی کے دروازہ پر انقلاب خواہوں کے ہجوم اور اُس داعظی تصویر ہے جو اندر رفاقت انہم اتحاد و ترقی کا طفہ رکھتا۔ یونیورسٹی فاؤنڈیشن کیٹی پر اداریہ ہے۔ تاریخ تقدیم یورپ کا ایک صفحہ مناد ہے۔ یا تو شون عثمانی کے علاوہ مراسلات اور نامور ان بلقان کے صفحات ہیں۔

**۱۹، مارچ** صفحہ اول پر سید یا جہاڑ کے کپتان کی تصویر ہے۔ انکار و حوارث کا صفحہ ہے۔ حضرت امام رضا اور مامون الرشید عباسی پر ازالہ ام قتل کے عنوان سے اداریہ ہے۔ ایک صفحہ پر انقلاب عثمانی کے دوسرے دن انہم اتحاد و ترقی کی نبی و نارستہ سے متعلق تصاویر ہیں۔ دوسرے صفحے پر نصرت علی کے عنوان سے تکہ شہسواروں کی تصویر ہے۔ تیسرے صفحے پر قلب جنوبی کے دریافت گنگان کی تصویریں ہیں، چوتھا صفحہ بھی انہی کی تصویریں سے پڑے ہے۔ یونیورسٹی فاؤنڈیشن پر نقاد کی طویل نظم ہے۔ قلب جنوبی پر مذکورہ علمیہ کے ذری عنوان کپتان رابرٹ اسکاٹ کے سفر کی تفصیلات ہیں۔ شذرات، انکار و حوارث ہیں۔ مطبوعات الود پر نقاد کے ذری عنوان بصیرہ کا آغاز ہے۔ کشافت و نقاد کا مطابقی کلام ہے۔

**۲۶، مارچ** صفحہ اول پر میڈیا جہاڑ کی تصویر ہے۔ اندر پورے صفحے میں ڈاکٹر انصاری کی زیر قیادت آل انڈیا میڈیکل مشن کی دو تصویریں ہیں، ایک تصویر رُک نسوان کے ساتھ ہے، دوسری یقینیت کرنے

الوریے کے ساتھ اداریہ امر بکر کے نامہ عنوان ہے۔ شذرات ہفتہ جنگ پر ہیں۔ مذکورہ علمیہ قطب جنوبی پر ہے۔ ایک تصویر ہمیں صدی کے ترقی یافتہ چور پر ہے۔ لیکن پر نقادی اور تکون پر شفاقت ہم کی نظریں ہیں، باقی وہی نامور ان غزوہ بلقان، شلوں عثمانیہ اور جنگ کی تفصیلات ہیں۔

**۷ اپریل** صفوہ اول پر اور رتہ کے رہنمائی شکری پاشا کی تصویر ہے۔ گزشتہ شمارے میں شائع شدہ صفات کی نظر کے بغایب ہونے پر اطمینان تافت۔ اس کے علاوہ پچھے شمارے کے فحادات پر اطمینان افسوس ہے، شذرات تسبیح اور رش پر دو صفحے کے ہیں، اداریہ حدیث، فغا شیخیہ، بارا الحجی و رحیق الباطل، رچار صفحہ، اکٹان اور اسلام کے عنوان سے مقالہ راز بیٹھ، الاحلاق کے نامہ مددیڑھ صفحے کا مضمون ہے۔ مذکورہ علمیہ کا موضوع عہدہ الحجات علامہ شبیل نعمانی کی خلافت فاروقی کا ایک واقعہ "طویل نظم ہے۔ ابراہیم آبادی کی ایک غزل ہے۔ وصاف کی حسب مقول لیکن پر طبع آزمائی۔ باقی وہی جنگ و حرب کے احوال و وقائع کی تفصیلات ہیں۔"

**۸ اپریل** صفوہ اول کی تصویر مسجد سلیمان اور رتہ کے منبر کی ہے۔ اس کے اندر سلطان سلیمان نکٹ شانی اور ان کے مقبرہ واقع اور رتہ کی تصویر ہے۔ شذرات کے تحت شاہ زینان یا مجاہد صلیب کا نامہ مقالہ، اداریہ سخوط اور رش دو قسطیں طویل مقالہ، مراسلات میں ایک صفحہ پر خواجہ کمال الدین قیم لندن کا طویل مراسله صد العجر ہے۔ علامہ شبیل کی فارسی و اردو میں دو نظمیں۔ مسئلہ تعطیل حصہ پر مقالہ ہے۔ الحیات کے موضوع پر مذکورہ علمیہ اور بشریتین قدوائی کے قلم سے ہمال وصلیب پر مضمون۔ بعض دوسرے خطوط۔ پرچہ دو شماروں کا ہے۔

**۹ اپریل** صفوہ اول کی تصویر جامع مسجد اور رتہ کا حضن اور اندر پورے صفحے پر جامع مسجد ایڈریاں اپریل کی تصویر برخوان یوہ پہن ٹرکی کی آخری ملک عزت چوہم سچین لی گئی، ہولناکی شیخ نعمانی اور الندوہ کے سلسلے پر طویل شذرہ البلاغ کے عنوان سے مقالہ خطاب۔ من انصاری ای الشد کی تحریک تاریخ الحرب میں سے ایک صفحہ پر ضمن مدافعت مخصوصین نہ کرہ اور رش، اور مجلس خاص کعبہ کا اعلان و اطمینان راز بشریتین قدوائی بیرون اتفاقاً میں اہی۔ این بیٹھ کی کتابہ طابق میں تکوں کے ساتھ پر تبصرہ۔ الاحلاق، محمود احمد عباسی کا مقالہ اور الہلال کی دو صفحے پر تصریحات۔

**۱۰ اپریل** جنیسا کامیڈی ان کارنیوال۔ علامہ شبیل نعمانی اور مسئلہ الندوہ (طویل مقالہ) اداریہ مدافعت مخصوصین محاصرہ قرطاجہ قسط ۲۔ مذکورہ علمیہ، قطب جنوبی اور کشمکشی مان اور موجودہ ہندوستان۔ مختلف علمی مراسلات، نیاز فچوری اور ابراہیم آبادی کا کلام۔ مسلمان لیڈروں کی خدمت میں کھلی چھٹی۔ عالم اسلامی

کی خبری۔

**۱۷، مئی** صفحہ اول پر مشہد ق طاجنہ کی تصویر مولانا بشی نعمانی اور مسئلہ اللہ وہ جنگ کے احوال پر شدراست، آؤ کاش مجھے وہ صور قیامت ملائیں کام مرکز، رار معاشر، اداریہ عول اور نہ را فکار و ناسخ اگوشہ شمار سے کے مستقل عن الذیں کے باقیات، شیون عثمانیہ، رضاعلی و حشت کے علاوہ بیگ پر گنام شاعر کے چار شعر علمی مراسلات، علامہ شبیل پر بیٹے جا ازاد امامت کارو۔

**۱۸، مئی** صفحہ اول پر جامع سلائیک کے نمبر کی تصویر مولانا بشی اور اللہ وہ کی تیسرا سط انصار اللہ کا در طاس رکنیت، اداریہ ب عنوان البصائر شیون عثمانیہ، مراسلات، راہلیں دولت عثمانیہ اور صاحب اسلامی، متفق اخبار و کوائف موصفاتیہ۔

**۱۹، مئی** صفحہ اول پر شکری پاشا کی تصویر، اندر رمود کے ایڈسیافوپ کی تصویریں۔ یورپین رکی کے ہباجروں کی اعانت کا اعلان، شدراست، ارد و پریس علی گروہ کی صفائحہ و طویل مقاول، بطل اور شکری پاشا کے حالات، علامہ شبی کی نظم و غزل، مقاول ب عنوان حیات بعد الموت، مراسلات، انجمن خدام کعبہ، شیون عثمانیہ، دفاع و سقوط اور شکار افسانہ طویل رواداد علمی مراسلات۔

**۲۰، مئی** صفحہ اول پر قائد حصار حیدری کی تصویر، اندر ادرست کے میدان جنگ میں لاشیں کا ذہیر، پادریوں کی دعا ر تصویر، قسطنطینیہ کی ٹھیوں میں بے خانماں ہباجرین کی اعانت، مولانا حضرت مولانا کے جو میرہ اُردو نئے محلی سے صفائحہ طلبی پر ڈیڑھ صفحہ کا مقابلہ، جنگ بلغان میں یورپ سے اسلامی حکومت کے فاتحے کا نوجہ، جنگ بلغان کے ناتیجہ پر اداریہ دین صفحے، کویت، بحرین، مسقط، قطر اور شط العرب سے باب غالی کے اقتدار کا اختتام، لکستان کے اژروں نفوذ کا آغاز اور بقدر طبع سے کی نظر است میں انگریز افروں کے داخلہ الہیہ دولت بنو امیر کے بارے میں الہال کی نظری روشن سے متعلق ایک خط اور جوابی معروفات، علاوہ ازان حزب اللہ اور خواصیں، شیون اسلامیہ، نامور ان بخواہ بلغان اور اس سلسلے کے بعض علمی مراسلات، ایم بباحث پرخطوط۔

**۲۱، جون** صفحہ اول پر شفاغناہ ہبال احمد کی تصویر، مسلمانان ہند اور انگریزی حکومت کی حکمت ملی پر اداریہ۔ بتو امیر اور الہال پر مقابلہ خاص، باقی وہی نامور ان بخواہ بلغان اور بے خانماں ہباجرین کا تذکرہ۔ شدراست ب عنوان من النصاری الی اللہ، اعانت ہباجرین عثمانیہ وغیرہ، مراسلات کے تحت کیا عوب سے اسلام کی حکمت

مث جایگی دو صفحے کا مقالہ)

**۱۰ جولون** صفوہ اول شایلاک یہودی اور اس کے مقر و من کی تصویر۔ اس مسلم میں ایک خاص مختار خواجه غلام القاسمین کے قلم سے مذکور ہے۔ شذرات کے عنوان سے کانپور کی مسجد کے انہدام پر طویل مقالہ ہے، اخلاق و آداب میں موروثی اثر ندا کرہ علمیہ کا مقالہ ہے۔ مدھب بادیا سنت کے زیر عنوان علامہ شبیل نجفی کی طویل نظم ہے۔ مرکش کے ایک تاریخ شدہ بازار کی تصویر مضمون اور حملہ فرانس کی رووا رہے۔ کائز اڑالیں، مٹائیج پر اور درسے احوال و وقائع۔

**۱۱ جولن** شذرات کے تحت عبد کار شہید اور اسلام اور محمد شوکت پاشا کی شہادت پر قلم کا المیہ اور فتنے معلیٰ کے لئے زمانہ کی اپیل مسئلہ سود" (اداریہ) مذکورہ علمیہ کے تحت عبد العزیز جدد ریاضادی کے مشہور مضمون خط و کرب "کاغذ نامہ" و عبر" کے تحت ایک تاریخی مقالہ، فلپائن کے مسلمانوں کی خاکیت اور ملکہت مراسلات۔

**۱۲ جولن** دوسری ششمائی کا آخری پرچہ۔ اداریہ میں پیش آمدہ حالات پر تصریحہ حزب اللہ کے اغراض و مقاصد کا اعلان خط و کرب مکی دوسری قسط۔ احرار اسلام کے زیر عنوان الحدیث فی الاسلام نکار نہ اڑائیں میدان جنگ کا خبر نام، مر جو م شوکت پاشا کی مختلف تصاویر اور مراحل مراسلات و مکاہب۔

**۱۳ جولائی** افتتاحیہ عربی میں بعنوان شذرات حزب اللہ کے اغراض و مقاصد کی دوسری قسط۔ احرار اسلام کے زیر عنوان نظام حکومت اسلامیہ پر قسط اول، مطالعات کے زیر عنوان مراسلات جنگ، "دعوه الی الحجۃ" یعنی صفحہ کا مقالہ، شکون عثمانیہ و عقائیع دکوائف۔

**۱۴ جولائی** عثمانی فوج کی جربی تصویریں۔ مولانا زاد کے سوری جانے کی اطلاع۔ مسجد کانپور کے ایسے پر اداریہ مسجد کانپور کے ساتھ پر شذراتی تصریحہ۔ حزب اللہ کے اغراض و مقاصد کی تیسرا قسط۔ اہل الہ کی تیسرا ششمائی کا ذکر اور پیش آمدہ واقعات پر اظہار خیال۔ شکون عثمانیہ، جرائم ابتداء، مسلمانوں اسلام نامور ان بغز وہ بلقان نظام حکومت اسلامیہ ۲۳، مغرب اقصیٰ اور درسے معنایں۔

**۱۵ جولائی** ذاکر الفصاری کی تکی سے والی۔ مولانا محمد علی کے روز نامہ ہمدرد کا خیر مقدم۔ انبیاء کے کام کے اسوہ حسن کے زیر عنوان اسوہ نوحی (اداریہ)، علم الائسان پر مقالہ۔ مدینت فرنگ کی داسان ابتداء الجزا رسے ایک مظلوم کا خط۔ نظام حکومت اسلامیہ کی تیسرا قسط۔ علامہ بنی کی نظم۔ شکون عثمانیہ، مسلم شرقیہ

انگلستان، اترکی اور ہندوستان۔ مراسلات میں خط و کرب یا لذت والم از عبد الماجد دریا آبادی، عراق کی تصاویر۔

**۳۳ جولائی** صفوی اول کی تصویر میں ایک رُنگ کے سر پر ایک بلغاری صلیب بناء رہا ہے۔ تیسرا درجہ پر شذرات کے تحت طویل معلومانی مقالہ، مقالات کے تحت مصر، ایران اور ترکی کی رفتار سیاست

وقایع و حفائن کے تحت تفسیری سلسلہ، مذکورہ علیہ میں فلسفہ نشانیک مراسلات میں حادثہ مسجد کا پندرہ کی مسئولیت ان محمد احمد عباسی۔ آخر میں مہاجرین عثمانی کے در امامانہ کی چھٹی ہیزست اور مکاتیب۔

**۳۴ جولائی** صفوی اول پر پنچ سعید علم پاشا کی تصویر۔ شذرات کے تحت دول پورپ کی کامردانی۔ حزب اللہ کے اغراض، مقاصد کی چوتھی قسط۔ فلسفہ حیات و موت، ششون عثمانیہ ترکوں اور عرب بولی کی یادیں آورزش، برید فرنگ اور مختلف المعنی احوال و وقائع۔ مراسلات دخیرو۔

**۱۵ اگست** مسجد اکبر کے زیر خوان کا پندرہ کی مسجد کا حوتہ، مغرب افغانی کا جنادر امگریزی فوج کی روادا ک اس نے احرار را کئی سے طبعی میں کیا سلوک کیا۔ مذکارہ زدل قرآن پر طویل اداریہ، اضافہ بھی کے زیر عنوan مفہم لیا ہے۔ متعلق بر طافی ذہنیت کا عمومی تجزیہ، مصر اور قریش کے احوال پر مخالہ۔ عویز لکھنؤی کی نظم اور رضا علی وحشت کی غزل، قطع و بریدن کے عہنوں، ہرب و تقیم کی خیریں، ششون عثمانیہ، مکارہ مشرقی بلغاری اور سر دی فوج کا جامع سلیمان اور نیں وحشیانہ داعلہ (تصویر) مراسلات۔

**۱۶ اگست** صفوی اول پر ترکی کی سلامان عورتوں کے ایک علی اجتماع کی تصویر۔ قرآنی آیات کے تفسیری میاعت۔ خط و کرب یا لذت والم پرولانا عبد الماجد دریا آبادی اور اسی موصوع پر جتن دوسرے فضلا کے خطوط، مسجد کا پندرہ کے متعلق مراسلات مسجد کا پندرہ بعض عہنوں علی میاحت پر عنوan مذکورہ علیہ شذرات کے تحت پورپ کیوں خاموش ہے۔ کشت ماق سے و آن کامد عالیکا ہے داداریہ، میں کون ہوں د مقالہ از عبد العظیما اختر

**۲۷ اگست** مولانا آزاد کی سوری سے داپسی، سلیمان گزٹ لکھنؤ کے مالک سے صفوی اول پر سفارک وہ مطلع کریں، انہوں نے سلیمان پانی پتی کوڈ پیچی کشہ لکھنؤ کی پہايت پر ایڈیٹری سے الگ کیا ہے؛ پورے سے صفحے پر سازش لکھنؤ کان انقلاب عثمانی کی شخصی تصویری۔ مسجد کا پندرہ کے حادثے پر اداریہ، عربی زبان اور علمی اصطلاحات پر سید سلیمان ندوی کا مضمون۔ کئی ایک علی وسیعی مراسلات۔ برید فرنگ۔

**۳۰ ستمبر** صفوی اول پر شوکت پاشا کے جناد سے کی تصویر، مسجد کا پندرہ کے حادثے پر مشہد اکٹھنڈا

کے عنوان سے اداریہ شہد اسے مسجد کا پنور کے مسلم میں لکھنؤ کے جلسے کی رواداد، سرکاری اعضا کو مولانا آبوالکام آزاد کا اس قدر خوف حاکم انہوں نے صوبائی گورنر سے افکام لے کر جلسے کا انعقاد روک دیا۔ عربی زبان و علمی اصطلاحات دنما کرہا علیہ، بعض ایہ مسائل کا خلاصہ، بخوبی، مخالفات، شذرات، تاریخ اسلام کا ایک فیروزہ صفحہ۔ جبکش میں ایک اسلامی حکومت را اداریہ تیر ۲۰، قرآن کریم اور اصطلاح لفظ لغوار، فکاہات کے زیر عنوان نظریں۔

**۱۹۔ ستمبر** مسجد کا پنور کی مجلس دفاع کے ہمہ سے داروں کا اعلان۔ صدر، مولانا آزاد، سیکرٹری مولوی اس کے پفضل الحج ایم اسے ایڈ ویٹ باندگوستھ لکھت، خزانی، سفر اسے رسول بیر سڑ، انفار و جوادث پر عنوان ارشاد الملوك ببلدہ مسجد کا پنور، شوون و اخلاص فتح قسطنطینیہ، ملک جبکش کی اسلامی حکومت، اخلال تواذن دول، خط و کرب یا الذلت والمر، (از الہلال)، افسانہ ناقم، بیرید فرنگ، فتح قسطنطینیہ (اداریہ)، انسانیت کا ماقم (مقالہ) مراسلات۔ بعض دورے مختصر مضامین۔

**۲۰۔ ستمبر** صفحہ اول پر مسجد مقدس کا پنور کی تصویر، پہلا مخصوص الہلال پریس سے دو ہزار کی صفائح طلبی۔ رفاریا ساست۔ حزب اللہ کے اغراض و مقاصد، (اداریہ)، پہلی قسط مسجد کا پنور کے حاشیے پر دلقدیریں ان میں ایک تصویر ان گیارہ روکوں کی ہے جنہیں عشق مسجد کے جوں میں تیرہ ستر کو گرفتار کیا گیا۔ دوسرا صفحہ اول کی تصویر ہے۔ احرار اسلام کے تحت نظام حکومت اسلامی کی بحث، وفاق و حقائق کے تحت تقصیں القرآن کا آغاز۔ مولانا بشیلی کی دو نظریں خواجہ حضرت مولانا کے فلم سے حزب اللہ پر ایک طویل مراسلہ، خطوط و مکاتیب۔

**۲۱۔ اکتوبر** صفحہ اول پر مسجد کا پنور کا اندر و تی منظر، اسی مسلم کی تصویر وں کے دو صفحے، ایک تصویر مسجد کا پنور کے صحن پرخون کے دھوون کی ہے۔ دوسرا مسجد کے سلسلے میں قید ہونے والوں کے اس بارے میں مراسلات و مخالفات۔ شذرات کے تحت مسلم گروہ لکھنؤ کی رواداد، مسجد کا پنور کے سلسلے میں بعض واقعات کی تصدیق و توثیق، الہلال کی صفائح پر سارے ہے یہ صفحہ کا اداریہ، علام بشیلی نعمانی کی نظم اور خط و کرب پر دو صفحے کی بحث۔ رفاریا ساست، الہلال پریس کی صفائح (اداریہ)

**۲۲۔ اکتوبر** صفحہ اول پر بیس پچوں کی تصویر جنہیں مسجد کا پنور کے سلسلے میں گرفتار کیا گیا۔ اس کے علاوہ دو صفحوں پر چار تصویریں۔ ایک تصویر مسجد کے محاب کی ہے، جس پرخون کے چھپنے دیکھا

اکرہ ہے ہیں دوسری بہنہ ممکنی جوئی دیوار کی ہے۔ شذرات میں سرکاری مسلمانوں کی وادگار سیرت کا اجمالي تجزیہ۔ مجلس دفاع مطابع و جرائم کی رواداد کے علاوہ افکار و حادث، مسلم گزٹ لکھنؤ کی داستان اور اسلام میں ساجد کی دینی اہمیت (اداریہ)۔ احرار قوم کے عنوان سے مولانا بیشل نعمانی کی نظم ہے۔ دعوتِ الہلال پر بہت سے مراسلات گزشتہ سلسہ ہائے معنایں کے باقیات۔

**۱۵ اکتوبر** | گزشتہ مباحثہ وسائل کے علاوہ تصصع القرآن کی دوسری قطع۔ اداریہ گزشتہ سے پیوست  
مذکورہ علیہ کے تحت عربی زبان اور علمی اصطلاحات۔ فتنہ عمان پر ایک طویل مراسلہ،  
صفحہ اول پر ایک آنھ سالہ بھی کی تصویر جو مسجد کا پنور کے سلسہ میں زخمی ہو گئی۔ حادثہ فاجدہ کا پنور۔ لکھتے کے جلد منعقدہ ۱۵ اکتوبر کی رواداد نے علامہ شبیلی کی شرائط اصلاح کے عنوان سے نظم و بسلسلہ مسجد کا پنور،

**۱۶ اکتوبر** | حادثہ فاجدہ کا پنور کے سلسہ میں پورے صفحے پڑھ لیں کرنے کی تصویر۔ شذرات کے ذریعہ عنوان میں بہنہ  
کا پنور کے سلسلے میں یہ عنوان گم شدہ امن کی واپسی دو صفحے کا مضمون۔ ۶ جولائی سے ۱۵ اکتوبر تک  
کی سرگزشت۔ لارڈ ہارڈنگ و السراۓ ہند کے اعلان کا خیر مقدم۔ اس کے علاوہ اخبار سیاست، افکار و حادث  
آئرلینڈ میں ہو صہول۔ ساجد کی حیثیت دینی، شدؤں عثمانیہ عالم اسلامی، برید فرنگ فن مکالمت، عبدالناجہ  
دریا آبادی کا بسلسلہ خط و کرب خط اور الہلال کا جواب۔

**۱۷ اکتوبر** | پورے صفحے پر لارڈ ہارڈنگ کی تصویر۔ مسجد کا پنور کے سلسلے میں ۱۵ اکتوبر کے جلسے کی رواداد۔  
مولانا آزاد کی تقریر کے دو صفحے، شذرات کے تحت گم شدہ امن کی واپسی بسلسلہ مسجد کا پنور  
رفقاء سیاست اور افکار و حادث وغیرہ کے متقل عنوان، اسلام میں ساجد کی حیثیت (اداریہ) آئرلینڈ  
ہوم روڈ کی دوسری قطع۔ فن مکالمت کے مضمون کا دوسرا حصہ۔ نظام دکن کی طاقت سے علامہ بیشل نعمانی کے  
ماہن و ظیفے میں دوسرے پیسے کا اضافہ۔ مجلس دفاع مطابع و جرائم سے متعلق بشرقد وائی بیرٹر کا مراسلہ۔  
بیشل نعمانی اور نظم فضیر ریاضی کی نظیمیں۔ الہلال اور پریس ایکٹ سے متعلق خطوط۔

**۱۸ نومبر** | صفحہ اول پر مجلس دفاع ملی قسطنطینیہ کے اجلاس کی تصویر۔ شروع میں مسجد کا پنور سے متعلق ۱۵ اکتوبر  
کے جلسے کی رواداد کا دوسرا حصہ۔ سید ملہان ندوی کی تقریر۔ ان کے علاوہ بعض دوسرے اصحاب  
کی تقریریں۔ علامہ بیشل نعمانی، نیاز فتحوری اور وصالح کی نظیمیں، افکار و حادث، گزشتہ سے پیوست معنایں واداریہ  
برید فرنگ، سلسہ عمان، مسجد کا پنور کی صلح احت کے خطوط، مطبوعات جدیدہ پرتبصرہ، حکومت بلغاریہ اور دولت

عثمانیہ میں مشروط صلح۔

یوم الحج اور حزب اللہ کے عنوان سے ایک طویل مقالہ، منی کی تصویر کے نیچے معکر کا آرا طویل

**۱۲ نومبر** تحریری خطیب، سیرت بنوی پر ایک نہایت مفید مقالہ، قتل نفس سے متعلق قرآن پاک

کے احکام، داخلي امور اور خارجي واقعات کی تلمیحات، صفحہ اول پر سلطان تیمور والی عمان کی تصویر، مسجد کامپور کے بارے میں نقد و نظر پر مشتمل بعض خطوط، انکار و حادث، شئون عثمانیہ، برید فرنگ، مختلف

تصاویر۔

**جنوبی افریقیہ** پر معلوماتی مقالہ اور اداریہ۔ تاریخ اسلام اور بحربات، جبل اسود بعد از جنگ۔

**۲۶ نومبر** جنگ بلخان کی سبک انجامی، ترکی اور انگلستان، شیعوں اور سنیوں میں اتفاق کی صورت کے

ذیر عنوان مقالات، برید فرنگ، شئون عثمانیہ۔

**الہال کی درج** کے نیچے گاندھی جی کی تصویر۔ سرخی ہے رئیس الاحرار مسٹر گاندھی جو جنوبی افریقیہ

**۳۰ نومبر** کے ہندوستانیوں کے حقوق کی ۲۰ برس سے قیادت کردے ہیں۔ پورے صفحے میں جنوبی

افریقیہ کا خبرنامہ۔ گاندھی جی اس تصویر میں انگریزی لباس پہنے ہوئے ہیں۔ شذررات کے تحت بعض

حد اپھرا الہال کی طباعت پر اظہار غیال۔ ایک دوسرا مصنفوں فتنہ ابودھیا کے عنوان سے ابودھیانی

مسلمانوں کی اس روشن پر اظہار تحجب کہ انہوں نے اس غصتے میں اگر نماز چھوڑ دی کہ الہال نے قربانی کی

نبت لکھ دیا تھا کہ ائمہ اسلام کے نزدیک قربانی ملت ہے۔ یہ مصنفوں غایت درجہ دلچسپ ہے۔ ایک

دوسری تصویر پابند نامہ ٹیکر کے عالم شباب کی ہے اس زمانے میں انہیں ایک لاکھ میں ہزار کا نوب پڑا

دیا گیا تھا حزب اللہ پرچھ صفحے کی آخری قسط ہے اس کے علاوہ باقی مضمایں سلسلہ مدرجات کی اقسام میں

**۱۳ دسمبر** ابتدأ جنوبی افریقیہ کے احوال دکانٹ کا صفحہ، عشرہ محرم الحرام پر طویل مقالہ۔ اندیشہ کائنس

کراچی کے اجلاس پر اشائی بصرہ۔ محمد بن ابی جوشیں کائنس سگرہ کے اجلاس پر اشائی بصرہ۔ محمد بن

ابی جوشیں کائنس علی گڑھ کے خرناکے کا جائزہ۔ مسلمانیک کے ذیر عنوان ایک صفحہ کا مصنفوں، آخری فقرہ

ہے کہ مک بد بخت مسلمانوں کا پالیکس سر آغا فان یا سید امیر علی کے بہت کسے کا نام ہوگا؛ امتداد مشرقیہ میں

عثمانیہ اور برید فرنگ کے علاوہ خلیل عظیم کے عنوان سے مولانا بشیلی کی نظم ہے۔ تازع العقاید ایک پرمغز مقالہ۔

ذکرہ علیہ کے تحت مذہب شیعہ ارتقاء کا ایک ذریعہ دلچسپ صفحات کا مصنفوں۔

پہلا مضمون جنوبی افریقیہ پر۔ آخری ہفتہ کے عنوان سے شدراست کے تحت رواداں الہلائیل  
**کا دسمبر** بعض دوسرے وقتی مسائل پر حکم کی نوک جو نوک اداریہ کے تحت یونان اور ترکی کے صلح نامے  
 کا متن اور اس پر تصریح۔ مذکرات علیہ میں مذہب نشووار تھا پر ڈاکٹر رسل ویس کے مضمون کا ترجیح (قطدوں)  
 ایک صفحہ اصطلاحات علیہ کا۔ آخر میں المصائر کے تحت ادارہ سیرت بنوی پر حکم غلام غوث سکنہ بہادر پور  
 کا مضمون۔ علمی اصطلاحات آر لینڈ ہوم روولی۔

## البلاغ

۱۴ نومبر ۱۹۱۵ء تا ۱۵ مارچ ۱۹۱۶ء

**صفحہ اول** پر جہان القرآن یعنی قرآن پاک کے ترجیح کے اعلان۔ "نوار الحنفی زن" کے زیر عنوان  
**۱۴ نومبر** علامہ اقبال کی نظر، چھینٹے میں دوبار اشاعت کا اعلان فتحامت دوگنی، قیمت آٹھ اننے۔ افتتاحیہ  
 تمام تر عربی میں پائی چھے۔ حضرت ابراہیم کے اسوہ حسن پر پھر صفحہ کامقاہ بصائر و حکم کے تحت جنگ کا اثر اخلاق  
 پر، مقالات کے زیر عنوان جنگ کا اثر فن روایت پر (چار صفحے)، مذکراۃ علیہ، یمند کی حقیقت پر، آثار علیقہ (صحابہ)  
 کی اسلامی تحریمات، اور دارالاشارہ کے علاوہ ابیان فی مقاصد القرآن کی اشاعت کا اعلان۔

**۱۵ نومبر** مالی مشکلات کا ذکر، فاتحہ الیاذع عربی کا دوسرا افتتاحیہ (چھے صفحے)، شہادت حسین علیہ السلام پر  
 مولانا کی تقریر، حادثہ محنت کے بلا امن و اسلام اور فلسفہ احتساب (بسیط تفسیر) کے علاوہ مولانا

حضرت مولانی کی غزل سے

سب ہو گئے چپ بس ایک حرث  
 گویا ہیں الہ کلام آزاد

تاریخ امت مسلمہ دنکرہ طوفان نوح، آثار علیقہ ہیجا پور، غزوہ اسلامیہ اور تجارت، بصائر و حکم  
 کے تحت جنگ کا اثر اخلاق پر دوسری قسط)

**۱۶ دسمبر** عبدالتواء انتظار کے تحت سرگزشت الہلائیل احرار اسلام کے تحت تفسیر سورہ فاتحہ کا صفحہ بصائر حکم

کے تحت "جنگ اور صلح" تاریخ امت مسلمہ دوسری قسط، اسیرانِ جنگ (مقالہ)۔

**۷۱ دسمبر** عہد النوا و انتظار کی دوسری قسط، اسیرانِ جنگ کی دوسری قسط، مولانا شبی کی حیات علمی اور ادبی پر فلسفہ اجتماع اور جنگ، تاریخ امت مسلمہ (پہلی قسط)، الحجۃ فی الاسلام، تاریخ محزرہ کا ایک صفحہ، فلسفہ اجتماع اور جنگ (خط اول)، مراسلات۔

**۷۲ جنوری** البلاغ کے باقاعدہ بہتہ دار شائع ہونے کا اعلان، ولادت نبوی صلی اللہ علیہ وسلم و مسلم ماہ سریع الاقل، الدین والایاستہ (مقالہ)، جنگ اور مطالعہ علم النفس، (بصائر و حکم) اسوہ محمدی، حکومت شوریٰ اور اسلام، تاریخ محزرہ کا ایک درج، آل انبیاء محمد بن کافرنس، مولانا کا حصہ جزاً و آنفاب احمد کے نام خط اور اس کا جواب - الحرب فی الاسلام۔

**۷۳ فروری** دعوۃ الی القرآن، مسلم یا یک پر دو صفحے کا اواریہ، مامون الرشید کے دربار میں مسئلہ خلق قرآن، عہد سلفت کی دعوۃ الی الحق کا نظراء، تربیت عسکریہ اور قرآن حکم، الحرب فی الاسلام، تربیت یافتگان عہد بتوت کا اسوہ حصہ۔

**۷۴ فروری** اسلام اور سو شلزم، سید سلیمان ندوی کا طویل مقالہ دعوۃ الی القرآن، مسئلہ خلق قرآن سے متعلق راستہ باز بالذیں کی رواداد، احتساب اور اسلام، اسلام اور تربیت عسکری، باب التفسیر، بیرونی فرنگ۔

**۷۵ فروری** انکار و حادث، مجوزہ شیعہ کالج کے پس نظر سے اختلاف، علم الانسان (منکرہ علیہ) بیرونی فرنگ، مسئلہ خلق قرآن کی تیسری قسط، باب تفسیر اصلاح معاشرت اور اسلام (از سید سلیمان ندوی)، انکار و حادث۔

**۷۶ فروری** مجوزہ شیعہ کالج - اختلاف اور وجہ اختلاف رچارڈ صفحوں کا مضمون، شوون اسلامیہ کے تحت عراق اور بیلاسے عراق، تفسیر سورہ والین، باب تفسیر سلیمان فارسی کا اسوہ حصہ راز عہد اسلام ندوی، مطبوعات جدیدہ۔

**۷۷ مارچ** مجوزہ شیعہ کالج سے متعلق آخری قسط، اخانہ بھروسہ وصال، باب التفسیر راجح والباطل، منکرہ علیہ اختلاف صور الورع، خواطر فی الاسلام، شوون اسلامیہ، جامع ازہر داڑہ سید سلیمان ندوی، گزشتہ سے پیوستہ معنائیں۔

گورنمنٹ بنگال کے حکم جلاوطنی پر اظہار خیال، انکار و حادث، مذکورہ علیہ، مدارس اسلامیہ  
۱۶۔ ۲۳، مارچ افوازِ ذلت یا مسلم یونیورسٹی، مراغہ عالیہ کا غیر مطبوع و قصیدہ توہینیت والی رام پور،  
باب المیر، گرگشتہ سے پیوستہ معنا میں اعلان کے تمام شماروں کے صفحوں پر ترجمان القرآن کا اعلان  
بالتراجم چھپا رہا۔

## الہلال ۱۹۱۲ء

صفحوں پر یہ مصادر بھوپال کی تصویر، پوچھی ششماہی کا عربی اردو و افغانی۔ اگرہ  
۷۔ ۱۲، جنوری کی مغلیہ عمارتیں و تصاویر، یہ میکم بھوپال پر مقالہ، انکار و حادث، غائب الافلاک  
۔ (مذکورہ علیہ)، اتحاد شیعہ و ایل سنت، راز پر و فیض فدا حسین علی گڑھ، مراسلات رائٹگستان میں نہیں اسلام  
اور مکتب آستانہ علیہ، بسترگ پر ایک نظر الدواعی۔ برید فرنگ سر ابرار یہم رحمت اللہ کا مسلم بیگ کے  
سالانہ اجلاس میں صدارتی خطبہ۔

صفحوں پر شاہ بہمان کی تصویر، آشامہ ہند کے ذیر عنوان صفحہ اول کی تصویر کے علاوہ  
۱۷۔ جنوری مکہ ممتاز محل اور تاج محل کی تصویر۔ جنوبی افریقیہ کے احوال۔ زیندار کی فاطیہ صفائی  
پر تین صفحے کا اداریہ اور اس کی خدمات کا اعتراف، شمارہ اول کے اداریہ کی دوسری قسط، نہودۃ العلما  
و قسط اول، سقط کے حالات۔ تندستی شہوں عثمانیہ۔ برید فرنگ۔ سر ابرار یہم رحمت اللہ کی مسلم بیگ  
کے سالانہ اجلاس میں صدارتی تقریب کا دوسرا حصہ۔

جنوبی افریقیہ کے احوالی دکوائیت، حادثہ زیندار پر لیں لاہور (۳ صفحے) ندوۃ العلما  
۱۸۔ جنوری (قط نمبر ۲) سقط (قط نمبر ۲) مراسلات، افتتاحیات عثمانیہ۔ جنزار فلپائن (مقالات)  
شیخ الاسلام فلپائن کی تصویر۔ مذکورہ علیہ داشاب عرب برید فرنگ مراسلات۔ سید جمال الدین افغانی اور  
حضرت مفتی محمد عبدہ کی تصاویر۔

صفحوں پر سر ابرار یہم رحمت اللہ کی تصویر۔ تذکرہ اسلامی بخرون کا خلاصہ، انکار و حادث  
۱۹۔ فروری دعوت الی الحق و داعی الی الحق راداریہ (ندوۃ العلما) (قط نمبر ۳) ۱۹۱۵ء کی مومن اسلام۔  
شہوں عثمانیہ۔ مذکورہ علیہ داشاب عرب، آثار علیقہ۔ دبائل سے متعلق مقالہ مول تصاویر، ابرار یہم رحمت اللہ

کی صدارتی تحریرہ دیسری قسط)

**۱۴، فروری** اہم عالیٰ خبروں کا خلاصہ۔ زیندار پریس کی ضبطی پر برطانوی پارٹیمنٹ کے بعض ارکان کی ہمدردی، موناظفہ علیٰ خان لندن میں ۱۹۴۲ء کی موئراں ندوۃ العلما رقطنم (علوم القرآن) داڑ سید سیمان ندوی (ذکر آة علیہ رَثَمَ عَبْرَ)، ارض مقدس۔ اتحاد شیعہ و سنی۔ معارف رہائی شوون عثمانیہ بھری جنگی شن۔ کارزار طرابلس محدثوں اور دختم جنگ کے اسباب، اخوان الصفار دارالصنفین کی اسکم کے متعلق مولانا شبیلی کے خیارات، عالمی خبروں کا اہم بیوں کے زیر عنوان خلاصہ۔

**۱۵، فروری** انکار و خواست رزیندار کے پریس کی ضبطی پر، ذکر آة علیہ رَثَمَ عَبْرَ، کارزار طرابلس کی تصویری، علوم القرآن، بردی فرنگ۔ باد عثمانیہ کی ندرغیری، مراسلات۔

**۱۶، فروری** عالمی خبروں کا خلاصہ۔ شذرہات۔ ذکر آة علیہ رَثَمَ عَبْرَ جنوبی کی ایک مہم، علوم القرآن۔ کارزار طرابلس۔ عالم اسلامی بسلسلہ سیاست رووس۔ شوون عثمانیہ۔ جنزاً اس بھیں۔

**۱۷، مارچ** آثار علیقہ تذکرہ و تصاویر دبائل، مراسلات، بردی فرنگ (البانیہ کا دارالسلطنت کہاں ہوگا) ندوہ کے طلبی کی اسنٹاکپ، مسجد شکر پور رملکتہ، کا حادثہ، ندوۃ العلما رقطنم برہ شہید میں (ایک بیگانی اڑکی جان بارہو گئی، آثار علیقہ الجلپک، ذکر آة علیہ رَثَمَ ایام کی حقیقت عالم اسلامی حقیقتہ الصلوٰۃ، ناموران غزہ بلقان۔ شیخ سنوی کے قلعہ کی تصویر۔ فلپائن کے شیخ اسلام کا مراسله۔

**۱۸، مارچ** ندوہ العلما رقطنم، حقیقتہ الصلوٰۃ۔ آثار علیقہ گز شتر سے پیوست، عالم اسلامی، مراسلات مکتوب لندن۔

**۱۹، مارچ** رملکتہ کی ایک مسجد کی تصویر اور اس پر ایک فوٹ کہ اس مسجد کو دیگر ساجد و مقابر کے سامنہ پورٹ کشہ کرتے نے خریدیا اور خطوں میں ہے۔ دارالعلوم ندوہ کی اسنٹاکپ کا مسئلہ۔ قیام الہمال کا آخری فیصلہ دوہزار خریداروں کے حصول کی خواہش، ندوۃ العلما رقطنم برہ، حقیقتہ الصلوٰۃ۔ کارزار طرابلس شوون عثمانیہ مراسلات ذکر آة علیہ، ندوۃ العلما کے متعلق خطوط دین میں سفعی اگز شرہ سے پیوستہ مخابین۔ تحریر کتب۔

**یکم اپریل** | دھنی ڈیپوٹیشن (مقالہ) شکر پور کی مسجد کا مسئلہ۔ ندوہ العلام رشوان عثمانیہ کارزار طرابلس۔ شیخ سنوی و طریقہ سنویہ۔ ہوائی جنگ۔ آثار عقیدہ دمکرا مراسلات۔

**چین** کے دارالحکومت پکن میں مکتب روئیدیر کی تائیں و تصویر۔ مسئلہ بقا و اصلاح ندوہ، نظارت ندوہ العلام۔ مذکراۃ علیہ دامت ای تعلیم امریقی اور دعوت اسلام شیخ سنوی اور طریقہ سنویہ شمالی افریقیہ کا ستر مخفی، امریقی اقصیٰ و دعوت اسلام۔ مراسلات۔

**۱۵ اپریل** | ندوہ العلام کے متعلق، ارسی کے اجلاس دھنی کا اعلان نصف پر چھین ندوہ کے متعلق مختلف مضامین۔ نفس انسانی کا افایل بیانیں ملکیت اور حیات اسلامی قرآن حکیم کی تصریحات۔ شیخ سنوی اور طریقہ سنویہ۔ ہوائی جنگ تصویری مقابلہ۔

**۱۶ اپریل** | ندوہ سے متعلق ابتدائی پار صفحے۔ اس عنوان سے مختلف پھرتوں عالم اسلامی کے تحت آثار قونیہ بالصورہ مقالہ۔ باقی وہی گزشتہ سے پیوستہ مضامین۔ ابتدائی تعلیم سے متعلق مقالہ۔ مولانا حضرت مولانا کامنہ سے متعلق خط۔ علی خیری، مراسلات۔

**۱۷ مئی** | ندوہ کی بغا و اصلاح۔ بعض احادیث کی صحبت و عدم صحبت کے متعلق داداریہ، یورپ اور قدیرم تعدادیہ شیخ سنوی اور طریقہ سنویہ کارزار طرابلس۔ مسئلہ قیام الہلال۔ مذکراۃ علیہ، آثار قونیہ الحدیث فی الاسلام۔

**۱۸ مئی** | مسئلہ قیام الہلال، روز نامہ ہمدرد کا ٹانپ سے لیتھوکی چھپائی کو منتقل ہونا، اس پیغمرو مکتوب لندن۔ مسئلہ مساجد و قبور شکر پور، واقعہ ابلار، انکار حدیث و مصلحین مقررین مکتوب آستانہ عالیہ الحدیث فی الاسلام۔ مسئلہ اصلاح و بقا ندوہ۔ ارسی کے جلسے کی رواداد طرابلس و بلغان کے بعد مسئلہ شام آثار عقیدہ دمکرا فلسطین دعا و احوال۔ مسئلہ قیام الہلال علی مراسلات۔ مختلف کو افت و وفا رأے۔

**۱۹ مئی** | مسئلہ قیام الہلال۔ اسد پاشا کی ایمانیہ میں گرفتاری اور جلاوطنی ایمانیہ میں مسلمانوں پر مظلوم۔ مسئلہ مساجد و قبور شکر پور مع تعدادیہ۔ مذکراۃ علیہ حدیث، تفسیر اور سیرت کی ایک مشترک بحث مسئلہ بقا و اصلاح ندوہ تاریخ الکیمیا، برید فرنگ۔ السڑ کاموکہ۔

**۲۰ جون** | مسلمانوں ہند اور دولت عثمانیہ کی جگی اعانت کے زیر عنوان "ہند پریزیٹ" کے جواب میں

اداریہ، مسئلہ مساجد و قبور، حدیث، تفسیر اور سیرت گذشتہ سے پیوستہ، فلسفہ مبادیات کا ایک سرسری مطالعہ، ترکی اور تعلیم و حریت نواں، ایک ایڈیٹر اور وزیر فرانس کی نزاع روزنامہ نگاروں پر اس کے ایڈیٹر کو فرانس کے وزیر مال کی بیوی نے اس کے دفتر میں جا کر ریلوالور سے ہلاک کر دیا تھا۔ برید فرنگ کے تحت اس سانچے کی بالصوری رواداد۔ علمی خبریں۔

الاسواع کے عنوان سے عالمی خبروں کی تلخیصات۔ شکرپور کی مساجد و مقابر کے مسئلے میں ۱۰ جون ٹاؤن ہال کا مجوہہ جلد۔ ایک یورپین لیڈی اور جنوبی عرب کی سیاست، مذاکراتہ علمیہ۔ رہنمہ برکھور، شوون عثمانیہ، مسقط، عمان۔ یمن۔ حضرموت کے احوال دکوالفت۔ عالم اسلامی، غربی ہند میں خوبیں کا ابتدائی فددود۔ مکتوب لندن۔ مراسلات۔ علمی خبریں۔

الاسواع کے تحت مسئلہ اصلاح و تغافل وہ اور زیندار کی لاہور چیف کورٹ میں اپیل، ادبیات کے زیر عنوان مرزا غالب سے متعلق بعض نئی معلومات اور ایک غیر مطبوعہ تصدیقہ وہ صفحہ ۱۷ جون گذشتہ سے پیوستہ مفتایں۔ دولت علیہ اور یونان۔ عیسائی مذہب و بالصوری مقالہ، شوون عثمانیہ، برید فرنگ، علمی خبریں۔

مسٹر شکر کی ۱۰ جون کو رہائی۔ خاتم جلد چہارم کے زیر عنوان طویل اداریہ۔ باب التفسیر کے ۲۷ جون تحت اختلاف احوال کا موضع۔ رباعیات عمر خاں کے ایک امریکن ایڈیشن پر پونے تین صفحے کا تبصرہ ربانصوری، مولانا بشیلی کی عدل چہاگیری کے عنوان سے نظم۔ شوون عثمانیہ، برید فرنگ... ایمی کا جلد و علی راز حکیم اجمل خان،

صفی ادل پر عمر خاں کی تصویر، اندر پرنس سعید حلبی شاہ صدر اعظم و دولت عثمانیہ کی تصویر، پانچویں یکم جولائی شماہی کا عربی میں اداریہ، مرزا غالب کی تب غیر مطبوعہ غزل عذر

ڈرتا ہوں آئیسہ سے کہ مردم گذیدہ ہوں

نیاز فتح پوری کی نظم انجائے پروادہ، و ان الحکم الا اللہ خط اقل، زیندار کی ضمانت اور صنطی پر چیفت کو رٹ لاہور کی ناظوری۔ اختلاف احوال (تفسیر) علم بناءات اور حیوانات، رباعیات عمر خاں کے، امریکن ایڈیشن پر تبصرہ، کنیڈا میں ہندوستانیوں کی عالتہ زارہ، ربانصوری، ارمی کا جلسہ، ہلی باہت ندوہ راز حکیم اجمل خان،

**۸ جولائی** کراچی میں عظیم نامی فلم پر مسلمانوں کا احتساب، بابو گنگاپر شاد ایڈیٹر ہندوستان کی رحلت۔ اعلان جماعت حزب اللہ، الہلal کی پانچ بجیں ششماہی (اداریہ)، الفاظ القرآن (سید سلیمان ندوی)، عالم بناءات و جوانیات، برید فرنگ رانگلستان کے حقوق طلبیوں کی داستان، اسوہ حضور سے صفحے کی نظم دشاعر کا نام درج نہیں، ہوائی ریل، مراسلات۔

**۹ جولائی** الاصویع (مختلف خبریں)، مسئلہ قیام الہلal، پہلی منزل (سوا و صفحے)، مشہد اکبر و مسجد کا پیور، کی تعمیر جدید، اویار اللہ و اولیا رشیطان (اداریہ)، تفسیر قرآن کا ایک باب، ائمہ زینہ کا بھری حادث۔ رویہ تم اور اس کے اثرات، خزانک مکھی، (جو نیات)، جدتہ میں کھارے پانی کو میٹھا بنانے کا کارخانہ۔

### باب التفسیر

**۱۰ جولائی** لیٹری یارڈ نگک کا انتقال، مسئلہ قیام الہلal، مسئلہ اصلاح و یقان ندوہ مسئلہ مسجد کا پیور، اویار اللہ و اولیا الشیطان، مدارس اسلامیہ، مطالعہ قرآن کا ایک لمhofکریہ، لکھنوب آستانہ عالیہ، پروفیسر بوس اور علام رانگلستان کی قدردانی، مرزا غائب مرحوم کا غیر مطبوعہ کلام

### فقر غائب ملکین کا ہے کہن ٹکیہ

**۱۱ جولائی** ائمہ زینہ کا رہنمای اسٹوڈرٹ پارنسل عشق و محبت کی زندگی میں، آثار عتیقہ، دولت عثمانیہ کا مستقبل، تصوری شہر اسے اور بڑی یادگار (تصویری)، مسئلہ مسجد کا پیور، مدارس اسلامیہ (ندوہ)، رمضان المبارک پر تین صفحے کا محاذ، بخارا میں دخوت اصلاح کا انعام، حزب اللہ (مقالہ)، اکسات و اخراج وائزیں میا پر راثر، کہربا اور خزانیں الارض، خود دینی دو ریعن، روح اور اس کا مسکن، احتساب اور اسلام حادث و سوانح، الاعتصاب فی الاسلام، (عبد السلام ندوی) و قائن و کوائف۔

**۱۲ اگست** جنگ چھڑنے کا جائزہ تذکارہ نزول قرآن، احتساب اور اسلام (دوسری قسط)، روح بناءات اور احساس مسئلہ البانیہ (معصر تصادیر)، قطب جنوبی کی چہم (معصر تصادیر)، ندوہ کا جدید و مطور بیان الاعتصاب فی الاسلام ( فقط ۲)، گذشتہ سے پہرست مصنایں۔

**۱۳ اگست** جنگ کے پیش نظر الہلal کے رو نازن ضمید کی اشاعت، بہت جنگ (دو صفحے)، ماہ مقدس، لیلة القدر، باب التفسیر بھارت و حکم گذشتہ سے پہرست مصنایں۔

**۱۴ اگست** جنگ پر الطاقتہ الکبری کے تحت اداریہ، تربیت اطفال، یورپ کی تائیں خوب

پر ایک نظر، روح اور اُس کا مکن دندا کرہا علمی، جو منی کے بھری قوی کا ایک منظر عموی رہا تصور اش ریک جنگ مالک کے سر برداروں کی تعداد ۴۰۰ انگلستان کے قوی بھری۔ گذشت سے پیوست مفت میں۔

**۲، ستمبر** جو منی کے ماہتوں سقوط بلجم (تفصیلات، معاصرو پیرس کے قریبی آثار، الحب فی الام) (داداریہ)، بحرخالی برطانیہ، جو منی، فرانس، دولت عثمانی، امر کیم، جاپان، اٹلی، آسٹریا

کے جنگی جہازوں کا جائزہ اور مواد زندگی موجوہ فرنصافت نامہ نگاروں جنگ کی مسابقت، شراب کا اثر جو ایسا پر، برجی ذیدان (ایڈیٹر لیکال عصر کی رحلت، رومار جنگ یورپ معتادیہ)۔

**۹ ستمبر** صفحہ اول پر محاذ جنگ کا نقشہ، ارسیوں کے تحفہ، جنگی خبریں (اخصار، پورا شمارہ جنگ کے وسائل، احوال اور تعدادیں پر مشتمل ہے)۔

**۱۴ ستمبر** لارڈ ریڈنگ کی تصریح صفحہ اول، ہفتہ جنگ کی تزدیزی شخصیات بعد تعدادیہ، اداریہ (مزروہ اسلامیہ اور اس کی یادگاریں)، جنگ کے موضوع و مضمون پر تفاصیل۔

**۲۳ ستمبر** غزوت اسلامیہ، صلیب احمد میدان جنگ کے شفا خانے، انسان کی جنگ اور کتوں کی عجیب و غریب خدمات۔ جنگ سے متعلق تفصیلات و تجزیعات، شہنشاہ آسٹریا کے حالات (اعجاز جنگ کا شعلہ اول)

**۲۶ ستمبر** شخصیات جنگ کی تعدادیہ (دوست)، جنگی جہازوں کی تعدادیہ (دو صفحہ)، ہفتہ جنگ۔

**۲۷ ستمبر** افکار و حوارث، جنگ کی خبریں، ہندوستان میں پہنچے بھری جملے کا اقدام، فلسفہ (الحرب)، یورپ کا نیا نقشہ جو تیار ہو رہا ہے (مقالہ پریمیر فرنگ)، مراسلات، دنداکرات

**۲۸ اکتوبر** جو منی یورپ، خانہ میدان جنگ میں جو منی اور برطانیہ کے علکری سواروں کا تصادم، پائیڈی چہہ، افسر فرمانیکم (اداریہ) (الحرب و مقابله)، جنگ کی بعض اہم تصویریں (چار صفحے)، ہفتہ جنگ، (۵ صفحے)، ماسٹر (خبر) سان ایجننسی کی تاریخ تا میں و اشاعت جنگ کی مزید تصویریں (چار صفحے) بھری سرٹیکس اور دوسرے جنگی خاتم۔

**۲۹ اکتوبر** برطانیہ کی جنگی امداد کے ہندوستانی مددگاروں کی تعدادیہ (چار صفحے)، یکم جو پال، نواب رام پور، نظام حیدر آباد، مہاراجہ سیور، مہاراجہ بہڑود، مہاراجہ بیکنیر، مہاراجہ گواہیار، ٹھاکر صاحب

گندال، ہمارا جہ جسے پور، ہمارا جہ کوٹا، ہمارا جہ جہوں وکشیر، نواب ٹنگ، ہمارا جہ دینا، ہمارا جہ پر کھادی اس کے علاوہ جرمی قیدیوں کی مکملتے میں آمد اور دوسری تصویریں۔ سقط بحیم کاماگٹا مارو کے مسافروں کی گرفتاری کے مقام نجح کی تصویر، شاہزاد مانیکی دفاتر، درود مقدس ریوم الحج، پابندی عہد اور اسلام۔ جنگ کی قوت محکمہ فلسطین کے تحت الحرب "تاکہ پڑو، جنگ کے متعدد موضوعی خبریں، پیشانی کے یونچے خارجی انور پاشا کی تصویر، تاکہ پڑو و زندگی کی ترقی کا راز، علمی مدراسات۔

**۲۸۔ اکتوبر** | الہلال کے روایتی سردوق کی پہلی آرٹ پیپر، تطریت رشک (مقالہ) مولانا نظر علی خان کی مزایاں پر، دادخواہ لاهور کے عنوان سے اظہار خیال، تصاویر کے چھ صفحے۔ جگلی امداد دینے والے رہب اور لذائوں کی تصاویر، جنگ کے میدان سے مختلف تصویریں۔ باقی گز شتمہ سے پیوست مصنایں، جنگ نامہ، فاتح دہنگر کا ایک ایڈریس (مقالہ)، تاریخ فرضیح ماعیدہ اور تکمیل شریعت برید فرنگ۔ نامہ ہناد جمن نظام، رائیک جرمی خاتون کا خط، جنگ کی خبریں۔

**۱۱۔ نومبر** | مسجد نبوی کی تعمیر کے زیر عنوان بخششی کی نظم فاتح افواج کا داخلاں ممالک مفتوح میں (مقالہ) اپل غرب کی ترقی کا ران پر لیں پیروں لندن (بریڈ فرنگ)، اداریہ پر عنوان ہندوستان اور پرورہنڈر دی پانیز الہ آباد نے الہلال کو پرور جمن قرار دے کر حکومت کو اس کے بنت کر دینے کا مشورہ دیا تھا، (چھ صفحے) جنگ کے اشخاص و دفعائی کی تصاویر دچار صفحے، شکون اسلامیہ۔

**۱۴۔ نومبر** | فاتح افواج کا داخلاں ممالک مفتوح میں (خط نمبر ۲۶)، باب الفقیر کے زیر عنوان الحرب فی القرآن بحریات اسلامیہ، برید فرنگ، عالمگیر جنگ کی سانش، ہندوستان اور پرورہنڈر (بکال) اور پانیز دچار صفحے، تصاویر جنگ، حادث فاجھ علیہ کے زیر عنوان سو فتاویٰ بخششی نعمانی کے انتقال کی خبر اور سیاہ حاشیہ کے اندر تصویر دپور اصفہن، شکون اسلامیہ، صفحہ آخر میں حاشیہ کے اندر الہلال پیں کی صبطی صفائت کا پوچھنا، (۱۴۔ نومبر کو دہرا کی یہی صفائت ضبط کی گئی۔ اس کے علاوہ ۱۴ اور ۲۱ اکتوبر ۱۹۱۷ء کے شمارے بھی ضبط کئے گئے۔

## الہلال ۱۹۲۶ء

**ماجنون** | ۱۹۲۶ء کا الہلال نصفت ٹاپ (نسخہ) اور نصفت یعقوب (تعلیمی)، میں شائع ہونے لگا۔

سرورق کی تصویر ختم کر دی گئی۔ صرف لفظ الہال، طبع ہونے لگا۔

اداریہ آغاز، فتوح الشام کی سربائی نامی، ذرہ آب کی سرگزشت، تاج کے لیے دجھ من عورتوں کی خنثی جنگ حسن و عشق اور تاج و خست، زدہ مانیہ کا تحنت شاہی ایک فتنہ لڑھن کے رحم پر آثار علیہ راندہ سس میں اسلامی نسل کا آخری نقش قدم، شام کی حرکت استقلال، رتحتدار پر کھنپے ہوئے احرار کی تصویریں، اور اور نیشنل مرغی پہلے پیدا ہوئی یا اندھا بہ مومن اور نیک کا ایک دلچسپ مکالمہ، اچھے مجلسیں، بعض مشہور اور میوں کے لطیفے، مکتب انگورہ، مکتب مصر، فلسطین کی چھٹی، اخباری زندگی کا ایک لمحہ۔

اداریہ الہال کا تیرا در، ادبیات کے تحت موجودہ تک شاعری کا ایک نومہ مطبوعات جدیدہ ۲۷ جولائی ۱۹۶۵ کے تحست کیا یورپ میں ادبی نسل موجود ہے ہذا کراہ علیہ کے تحست بر قی محدثان، رج ۱۹۶۵ شام کی حرکت استقلال کی خوبیکار تصویریں، انسانیت موت کے دروازے پر کاسلا مدنامیں قسط اول امام علی، اسلام اور نیشنل قسط نمبر ۲۔ عالمی خبروں کی تیخیصات، مکتب فلسطین، مکتب مصر، مکتب چین، مکتب فرانش، مکتب جرمی۔ عالم مطبوعات و صحفہ، خواطر و سوانح۔

ریگیلار رسول (شامل ہیں)، کے متعلق پنجاب ہائی کورٹ کے فیصلے پر مولانا کا طبلیں بیان، انسان ۸۸ جولائی کی تخلیق و ظہور کا اؤلين محل، درازی قدر کی علمی توجیح، قابیت کا مقیاس دیز ان، فرانسی سی ادو المعزی کی قربانی، دیش بندھو، سی آر دا اس ایک بالصور مقالہ تعزیت خاک، مغرب اقصی اور اندرس پر ایک نظر ایزاد، مکتب فلسطین، مکتب عراق، فلسطین میں چیہروںی تحریک، مکتب شام، مکتب مصر، مکتب فرانش، میکلار، مکتب فرانش، اسلام اور نیشنل قسط نمبر ۳۔

اردو ٹاپ کی طباعت پر نظر و بحث، ایک انگریز خاتون جو شام میں متوفی ہو گئی۔ وکٹر ہو گو ۱۵ جولائی کے افسانہ محبت اور قربانی کا تجھہ، ہذا کراہ علیہ یہ عنوان انسانی عمر کی درازی اور اعادہ شباب انسانیت موت کے دروازے پر دام حسین، مکتب چین، مکتب فلسطین بھری سن کی داستان۔

از منہ وطنی میں عربی طبابت، انسانی عمر کی درازی پر ڈاکٹرنوف اور سٹرچ چپل کا مکالمہ، مکتب ۲۲ جولائی لندن، مکتب فرانش، مکتب مصر، مکتب شام، علم الائام مصر، سیرو فنی لارض کے تحت یونیس اور دو ماہی سے متعلق تاثرات، گذشتہ سے پوستہ معنایں، انسانیت موت کے دروازے پر دام حسین محبت اور قربانی روکڑ ہو گو۔

**۲۹ جولائی** علم الائمه مصر، القلب فرانس کے ارکان شلاش، والیلر کیا پرلوں میں مسلمان ہو گیا تھا، رائیک تاریخی بحث، پانیز پین تحریک اور امن عالم، یمن پزار سال پہلے کی شاعری، مکتوب امریکہ، مکتب انگورہ، گزشتہ سے پیوست مصائب، انسانیت موت کے دروازے پر رام حسین، بھری سن کا آغاز

(قسط ۲)

**۵ اگست** مذکراۃ علیہ کے تحت نظریہ ارتقاء کا گشہ حلقة رویدم، جان ڈاک روسو، مکتب شام، انسانیت موت کے دروازے پر دعویٰ بن العاص، اہل کے نئے اصول حکومتی (مسویین کی عجیب و غریب تحریر)، مکتب قسطنطینیہ، بیری صحیفہ نگاری کی زندگی کا ایک لمحہ (ایک فرانسیسی صحافی،تفسیر سورہ فاتحہ کا ایک صفوی الحمد لله رب العالمین، بعض عالمی خبروں کا خلاصہ)۔

**۱۱ اگست** اجتیحت کہاں ہے؟ (یونانی علم، انصاصم کا ایک اضانہ)، مذکراۃ علیہ کے تحت زین پر کائنات جان کا آغاز، آثار علیقہ کے زیر عنوان علم الائمه جان ڈاک روسو کی دوسری قسط، ادبیات کے تحت سبز کے حکا، اور شوار کے بعض افکار و خواطر، راسپوٹین کے سوانح، نوجوان تکی پر ایک نظر، مکتب قسطنطینیہ، جماں بن یوسف (موت کے دروازے پر)،

**۱۹ اگست** جان ڈاک روسو (قسط نمبر ۲۶) مطبوعات جدیدہ کے زیر عنوان مخالفات ارواح، اردو ڈنائی، کاسنکہ دانکار و آراء، سات عجائب عالم، شامی جہاد وطنی کا التواریخ صادری کے دو صحیح ایڈیشن سے متعلق مصری اہل فلم ڈاکٹر حسین کا مضمون، تفسیر سورہ فاتحہ کا (ایک صفوی) (۲) مختارات (حاصل مطابق)۔

**۲۴ اگست** بیلی و مجنوں (قسط ۲۶) سید جمال الدین اسد آبادی، ہندستان اور حکیم ابیوفی، یونانی ادب کے تراجم، گزشتہ سے پیوست مصائب، ریاستہای متعددہ امریکہ، انسانیت موت کے دروازے پر، امیر عادیہ، مکتب جماں، سیروںی الارض رائیک مصری سیاح (تجدد میں)، ایک کروڑ بھتی نئے خودکشی کرتے وقت کی محسوس کیا ہے پرلوں پر فائدہ حملے، سات عجائب عالم (۲۷) مشتری کا مجتمہ، عالمی احوال و وقار۔

**۱ ستمبر** سات عجائب عالم درودس کا عظیم بت، بابل کے مغلق باغ، باب اہرام مصر، تفسیر سورہ فاتحہ کا ایک غیر مذکراۃ علیہ کے تحت لائلکی کا راز، مقرر یا سیاسی (مقالہ) سعد زغلول پاشا،

رسانیخ و افکار، تاریخ و عبر و محدث عباسی کا ایک صفحہ، الامین اور المامون، ماں کی محبت، گور کی کے ایک افسانے کا ترجمہ (آخر شیرازی کے قلم سے) پر اپنکندہ ارشادی مقالہ، دنیا کا جدید ترین شہر اسٹریلیا کا نیا الگو فدر، ۱۸۵۱ء تصویر کا دوسرا رُخ، سعد پاشا ز غلوں کے اقوال۔

**۹ ستمبر** مذکراۃ علمیہ کے تحت قانون قوامت جسمانی و معنوی، عہد انقلاب اور شخصی استیاد، دنیا کی موجودہ سیاست پر ایک سرسری نظر، علم اور دین، کیا قانون پر نکتہ چینی قانون کی توہین ہے؟ دکھل ہیوگو کی تقریب، ہندستان کی تجارت پر شرق و غرب کا تصادم، اخبار فرنگی سے متعلق بادشاہوں کے اقوال، ایک مصری سیاح نجد میں غدر، ۱۸۵۱ء تصویر کا دوسرا رُخ، دل آزار مذہبی تحریریں، دا اسلام اور سزا سے قتل، مکتب آستانہ، مکتب شام، مکتب امریکہ، سعد پاشا ز غلوں کے اقوال۔

**۱۰ ستمبر** بردی فرنگ کے زیرخوان مکتب فرانس، قانون پر تقدیم، دکھل ہیوگو کی تقریب (۱۷) شخصی آزادی مختلف مذاہب کی نظریں، صحیح بخاری کا ایک تاریخی نسخہ، عہد امویہ کا خاتمه اور عباسی کی تاسیس، مکتب مصر، ایک مصری سیاح نجد میں بگشتہ سے پورستہ مصائب۔

**۱۱ ستمبر** مذکراۃ علمیہ کے تحت فرقہ البشر  
چنانیم حیات احسان الہ کا ازاد، شہزادہ چم کا افسوسناک انجام (افسانہ)، جب ذات کس میں زیادہ ہے، مرد میں یا عورت میں ب علم الاجماع (۱)، مکتب مصر، ماہر بیع الادل کا اختتام، بگشتہ سے پورستہ مصائب۔

**۱۲ ستمبر** علم الاجماع (۲)، محاذات (حاصل مطالعہ)، آثار عقیدہ، خلیفہ ہارون رشید اور فرانسیسی سفارت کے مکتوپ، مصطفیٰ فاضل پاشا، بدغسب کروڑ پتی، مکتب قسطنطینی، غصب ناک محبوبہ دیال حسین کا افسانہ، اکابر تاریخ اسلام کے مختصر وہیات، دانسائیت موت کے دروازے پر، دا اسلام اور سزا، قتل دل زار (ذہبی تحریریں)

**۱۳ ستمبر** باب تفسیر کے تحت حضرت ابراہیم علمیہ اسلام اور ایک بادشاہ کا مکالمہ، مذکراۃ علمیہ کے تحت عالم معاوی، تاریخ بخر کے تحت بیحیت اور بترستی، ترکی حکومت کے اجتماعی و سیاسی تغیرات، مکتب آستانہ، اکابر اسلام کی مختصر وہیات، بگشتہ سے پورستہ مصائب۔

**۱۴ ستمبر** علم اور کلیسا کا مورکہ، دنیا کی مشترک اور عام فہم زبان اپرنسٹ، حکومت ترکیہ کے اجتماعی و سیاسی تغیرات دیہ مقالہ با تصویر ہے اس میں ایک تصویر عجیب و غریب ہے کہ سلطان عبدالحمید کے سامنے

وزرا سے حکومت سجدہ کر لی ہے ہیں، آثار عقیدہ کے تحت شہر قم کے احوال، روحاںیات کی مجلس رافسانہ، مکتب جماز، مدحت پاشا دسوائی و افکار، مکتب جمنی، اکابر تاریخ اسلامی کی مختصر دیفات۔

**۲۸ اکتوبر** حکومت ترکی کے اجتماعی و سیاسی تحریرات، شہر قم کا اکٹافت (۲۱) بریڈ فنگ، سیفر دن کا استقبال، مذکراہ علمیہ کے تحت علوم مادیہ کی رقی، امیر محمد بن عبد الکریم کی تصویر زیر عنوان ایک ذرا موش شدہ خلتمت، روح کے موصنوں پر سامنہ اطبا سے محض کے مباحثت، مدحت پاشا (۲۱) مکتب جماز، پیولین پر دوسرا جملہ (افسانہ)، ادا آل یہود اموی کی اسلامی ڈھنیت۔

**۲۹ نومبر** کمیونزم اور اس کے مقاصد (ساز) سے چار صفحے کا مقالہ، این بیٹوٹ کی سیاست، یورپی سفر کا ایک نیا تجربہ، بالشویک روس کی عدالت (قصویر)، بعض علمی جزوں کا خلاصہ، مدحت پاشا کے قید قلعے سے خطوط، ہندوستان انگریزی حکومت سے پہلے اور بعدہ مذکراہ علمیہ کے تحت نظریہ نشوونارتفاقی موجودہ منزل، گزشتہ سے پیوست مصنایف۔

**۳۰ نومبر** ہندوستان اور جنوبی عالم کے زیر عنوان جغرافیائی، اقتصادی اور سکرانی لحاظ سے ہندوستان کا جاگزہ، مستشرقین اور استراتیجی (مقابلہ)، کمیونزم اور اس کے مقاصد (۲۱) یورپ میں ظاہر ہے ایک مشرقی دردیش، باب التفسیر، جماعت ابراہیمی مدحت پاشا، مکتب آستانہ، فرانس کا آخری مقبول ڈرامہ ایں کا شریہ، آزادی کی راہ میں، تاریخ فرطاجہ کا ایک صفحہ، زرقا امیر عادیہ کے دربار میں۔

**۳۱ نومبر** باب التفسیر، تفسیر کا قرآنی وغیر قرآنی طالقہ، کمیونزم اور اس کے مقاصد (۲۱) مصر اور ترکی کی نسوانی تحریکات، ہندوستان، انگریز مدبروں اور مصنفوں کی نظر میں، غاذی مصطفیٰ کمال کا تاریخی حصہ، غیظہ عبدالحمید کی فرانسیسی تاریخ، تاریخ کا سب سے بڑا سوگنگ، نامہ نہاد مجلس اقوام۔

**۲۵ نومبر** پیولین کا چہرسی نظامِ ستم بن رضا، باب التفسیر، جماعت ابراہیمی، آثار عقیدہ کے زیر عنوان فرعاً نزدیکی، مصر کے غیر ملکی، علم اور کلیسا، تاریخ دوسرے کے تحت عربوں کے انتش بار اسلوخ پر ہوتی ہم کے مودرن کا بیان، اقتصادی لحاظ سے ہندوستان کی موجودہ حیثیت، مکتب قسطنطینیہ، پیولین کی کہانی، پنس یوسوف کی زبانی، بربانوی شہنشاہیت کا تنزل، حاصل مطالعہ۔

**۲۶ دسمبر** پیولین اور اس کی اخلاقی زندگی، انسانی علقت اور اخلاقی نامرادی، باب التفسیر، جماعت ابراہیمی، جدید نہ ہسب ردمی (مقالہ)، آثار عقیدہ، فرانس کی نئی اثری دریافت، بریڈ فنگ، عرب خلفاء

وسلطین کے تصریح جوابات بخط استوکے افریقی قبائل، غدر، ۱۸۵۰ء تصویری کا دوسرا رُخ، مکتب جماز، سائنسی خبروں کی تلمیضات۔

**۹ دسمبر** [جدید مذہب رومی، آخری حملہک سلطان مصر قدماً کی مفقود صفتیں، مذاکرہ اعلیٰ، روایی انقلاب کی بیداری، نحاس پاشا کی زبانی، اسلام اور سزا سے قتل (مولانا ابوالکلام آناد)]

۱۹۶۰ء کا الہال دورِ اول کے الہال والبلاغ کی بنت زبان کے اعتبار سے سادہ و سلیس تھا، اس میں عربی کی بھرمار اور فارسی کا ہجوم نہیں تھا۔ دورِ اول کے اکثر عنوان قرآن پاک کی آیات سے لیے جاتے اور ایک عنوان کے ساتھ کئی عنوان ہوتے تھے۔ ۱۹۶۰ء کے الہال کامراج اس سے مختلف ہو گیا۔ اس دور کے الہال میں کئی چیزوں مفقود تھیں۔ مثلاً صفحہ اول تصویر سے خالی بہا، سرورق کے اندر لوچ کے نیچے ٹاپ اور لیقدہ رنسن و لستعلیٰ، کے سوال پر حصول آثار کی بحث ہا جلالی سے ۹ دسمبر کے آخری پڑھ کمک موجود ہے۔

عربی حروف کے حق میں ۱۹۶۰ء مشرک کو طباعت کے حق میں ۱۹۶۸ء پتھر کی چھپائی کے حق میں، ۱۹۶۸ء مشرک کو طباعت کے اندھی میں، ۱۹۶۸ء مشرک کو طباعت کے اندھی میں اور شذرات عام تھے، اس دور میں اداریہ کا ہے ما ہے لکھا گیا، ملک کے وقتی مسائل پر جس سے بر عظیم کی دانی یافت۔ کوئی سی تحریر نہیں۔ غرض اس دور کے الہال کی ترتیب دندوین میں مولانا موجود تو ہیں لیکن ان کے اپنے قلم سے کچھ زیادہ معاملے نہیں، البتہ جو معالات چھپے ہیں ان سے معلوم ہوتا ہے کہ مولانا کی نگاہ اور قلم ان میں شریک ہیں۔

لے الہال والبلاغ کے مندرجات کا جائزہ پری ہدایت کے مطابق میری بیٹی صوفیہ سلہمانی مرتب کیا ہے۔ جو کچھ اپال والبلاغ میں چھپا رہا، جائزہ میں ان مطبوعہ معالات کے اشارات ہیں۔ مولانا الہال والبلاغ کے ابتدائی دور میں ایک معالہ کے لیے کئی سرخیاں قائم کرتے تھے۔ اس جائزہ میں ہر معنوں کی صرف ایک سرخی لی گئی ہے۔ الہال والبلاغ دو دور اول، کے ہر معالہ میں کئی کئی تصویریں ہوتی تھیں۔ جائزہ میں ان

سب کا حوالہ نہیں اور نہ سب مضاہین ہی کا ذکر ہے۔ ممکن ہے بعض مضاہین کا حوالہ سہو آرہ گیا ہو۔ اس کے علاوہ وہی مراسلات و مکاتیب الہلائی والبلاغ میں راہ پاتے تھے جو کسی علی، فکری، سیاسی، ادبی تہذیبی اور تفسیری مسئلے سے متعلق ہوتے یا ان میں ملی رعایت سے کوئی خبر ہوتی۔ اس بارے سے صرف عنوانوں کا علم ہوتا ہے۔ مولانا کے قلم کی سمجھنگاری اور علم کی پہاڑی کا اندازہ الہلائی والبلاغ کے مطالعہ ہی سے ہو سکتا ہے۔

---



# دعوتِ اہلal کے نتائج

بیویں صدی کے عشرہ شانی کا آغاز ہندوستانی مسلمانوں کی ذہنی سرگزشت کا ایک نیا باب تھا، اب تک صورتِ حال کا نقشہ یہ تھا کہ ۱۸۵۷ء میں سلطان ایسٹ انڈیا کمپنی کے مقابل میں کھڑے تھے۔ سلطان پیوکی شہادت (۱۸۵۷ء) سے مسلمانوں کے ذوال و فعال کا آغاز ہوا اور ۱۸۵۷ء کے خوبیں شب در در تک پہنچا۔ اس سے بڑی قیامتی الجملہ ہندوستانی مسلمانوں پر کبھی نہ بیتی تھی جو، ۱۸۵۷ء میں بیت لگئی اور کئی سال تک مختلف شکلوں میں جاری رہی۔ پھر، ۱۸۵۷ء کا شعلہ کجلا گیا تو عمائدی کی پکڑ دھکڑہ شروع ہوئی اور انہیں سر مری ہما عقوب کے بعد تنخوا ہاتے دار پر کھینچا گیا۔ علماء صادقی پور دہلی، اسی عکرے ابتدا میں ہمگیر تشدد کا آخری شکار تھا۔ کل پانچ مقدمات چلا سئے گئے۔ پہلا مقدمہ اقبال (۱۸۴۴ء)، اس میں گیارہ افراد ماخوذ تھے۔ دوسرا مقدمہ پندرہ (۱۸۴۵ء) اس کے واحد ملزم مولانا احمد اللہ صادقی پوری تھے۔ تیسرا مقدمہ مالدہ بیگلال (۱۸۴۰ء)، اس کے ملزم مولانا امیر الدین تھے۔ چوتھا مقدمہ راج محل (۱۸۴۶ء)، راج محل صوبہ ہماری بجا کل پورکشی میں واقع تھا، اس کے ملزم ابریشم منڈل تھے۔ پانچواں مقدمہ پندرہ میں تھا اس میں کل سات ملزم تھے۔ اور سیز احمد شہید علیہ السلام کے پاپیات، جماعتِ مجاہدین کے نام سے مرحد کے قبائلی علاقے میں تھے، انگریزوں نے بیگلال سے پنجاب تک محن اُستباہ کی بنا پر ان کے حقیقی و فرضی رفتار کو چون چون کے اپنے ہمیانہ تشدد کی بھینٹ پڑھا دیا۔ ۱۸۵۷ء کے بعد ۱۸۶۳ء میں جنگ امید انگریزی استبداد کی خون آشامیوں کا نقطہ عودہ تھا جس میں جماعتِ مجاہدین کا قلعہ قلع کیا گیا۔

ادھر ہندوستان سے افغانستان کے خلاف برطانوی استبداد کی ہمیں بھی مسلمانوں کو مغلوب کرنے ہی کا حصہ تھیں۔ ۱۸۷۸ء کی جنگ میں امیر محمد یعقوب تاج و تخت سے محروم ہوئے اور ہندوستان

میں نظر بند کئے گئے، ان کی باقی عمر ڈیرہ دون میں گزری۔ ان کا بھائی سروار محمد ایوب ابتداء لامہور میں رہا پھر اوپنیڈی میں۔ وفات پاگیا تو پشاور میں دفن ہوا۔

ان کی جلواد طینی پر حکومت امیر عبد الرحمن کو ملی۔ برطانوی استعمار نے ۱۸۷۹ء میں افغانستان سے ایک ایسی جنگ لڑی جو بہ قول جزوی خارست ہندوستانی بغاوت کے بعد دوسرا ابلاجھا۔

غرض ۱۸۷۹ء سے ملے کہ ۱۹۰۰ء تک صرف مرحدی علاقے میں اکیا دن جلگیں رہتی گیں۔ اور یہ سب ہندوستان سے مسلمانوں کو محکوم دیتے یا انہیں ہمیشہ کے لیے خوفزدہ کرنے کی برطانوی ہمروں کا استبدادی عمل اور اس کی استعماری مشیقش تھیں۔

۱۹۰۱ء تک برطانوی استبداد کے سیل کا نام بہاؤ ہندوستانی مسلمانوں کے خلاف تھا۔ ادھر بنگال و بہار کے مسلمان استبداد کے اس زمانے میں سمجھتے۔ ادھر وسط ہندوستان کے مسلمان، ۱۸۵۷ء کا حشر گزار کر ایک سرایمہ زندگی گزار رہے تھے، اور پنجاب و سرحد بجا عست مجاهدین کی موجودگی کے باعث برطانوی استبداد کی زد میں سمجھتے۔ ان دنوں جما عست مجاهدین کی دعویٰ جہاد کا خصوصی رابط پنجاب سے تھا۔ میرزا غلام اس جہاد ہی کو موقف کرنے کے لیے بتوت کی مندرجہ ذمہ کئے گئے۔

لارڈ گردن نے پنجاب کو برطانوی استعمار کے لیے رہنمکی پاک ترقیم بنا کر سے پہلے ترقیم پنجاب کی اور ۱۹۰۱ء میں پشاور، مردان، کوہاٹ، بنوں، ٹولہ اسکے علیل خان اور ہزارہ کے علاقے کاٹ کر شمال مغربی صوبہ مرحد کی بنیاد رکھی اور اس طرح ان علاقوں کو سر زمین سے آئیں بناؤالا، پھر کی رو سے کسی بھی شخص کو صرف اس پاداش میں فرد اچانکی دی جاسکتی تھی کہ وہ کسی انگریز کو قتل کرنے کی نیت رکھتا ہے اور اس پر حکامِ محانتے بے کیا ہے۔ پھر اچانکی کی نوعیت یہ تھی کہ عدالت یعنی طرح چلے ہے مجرم کو ہکو مکتی اور جہاں چاہئے سزا سے موت دے سکتی ہے اس کے علاوہ عدالت کو یہ بھی اختیار رکھتا کہ وہ اس کی فضش کو آگ یا چہ نے میں جلواد سے اور یہ سب ہندوستان کے مسلمانوں کو شل کر دینے کی استبدادی ہمیں تھی۔ غرض مسلمانوں کی دیرانی کو مختلف شکلیں دینے ہی کا نتیجہ تھا کہ ۱۹۱۷ء میں بہار داڑیسہ کو بنگال سے کاٹ کر علیحدہ صوبہ بنایا گیا۔

ہندوستانی مسلمان ملکن تھا، ۱۸۵۷ء کے پاداش میں تمام تر ختم کئے جاتے تھے لیکن ایک تو اتنی بڑی تعداد کو ہندوستان سے ختم کرنا مشکل تھا۔ دوسرے اس قسم کا فیصلہ یا ارادہ انگریزی علملدار نہ

ناموافق تھا۔ تیر سے ہندوستان ابھی ہندوسلم کی قیمتی تحریت تک نہیں پہنچا تھا۔ چوتھے مسلمانوں کی مaufعیت  
قوت کی بصن ایسی صورت میں نکل آئی تھیں کہ وہ خود برطاً تویی عمداری کے حسب حال تھیں۔

پنجاب میں برطاً تویی عمداری کو ٹوانوں، نوونوں، کھروں اور جالوں وغیرہ ایسے قابل ہاتھ آگئے  
جو اس کے لیے فوجی اعتبار سے ریڑھ کی ہڈی ثابت ہوئے، دوسرا سے میرزا علام احمد نے مسلمانوں کو جہاد  
سے باز رکھنے کے لیے دستار بہوت باندھ لی اور ضعیفۃ الاعتقاد مسلمانوں کے لیے الہامی سندیں حرف آخر  
تھیں۔ ان کے علاوہ ہندوستان میں شیعہ تی عقائد آئتے سامنے ہو گئے۔ جن لوگوں نے جہاد کو مسلمانوں کے لیے  
فرض قرار دیا اور اسلامی زندگی کا لازم کھڑایا، انہیں دیاں کہہ کر ان کے خلاف نیروں محاраб کے ذریعے تحجیک کیا،  
سچیلائی گئی۔ نتیجہ جو اسلام فیر اسلام سے روپا تھا وہ اپس میں گھوم گھتا ہو گیا۔ ادھر مرسید کی تحجیک نے مسلمانوں  
کا جوش ٹھنڈا کیا۔ اور مسلمان انگریزی سرکار سے وفاداری بشرط استواری کی اس راہ پر آگئے کہ، ۱۸۵۷ء کا مسلمان  
کسی نہ کسی وجہ سے بہ انتشار اجتماعی طور پر عتفا ہو گیا۔ لیکن مرسید کی انگریز دوستی خرابی کی آخری حد تک بھی  
مخلس ہی تھی، مرسید نے ۱۸۵۸ء میں دیکھا تھا۔ انہوں نے صن و قبح سے قلع نظر اپنی پا ایسی سے ہندوستانی  
مسلمانوں کے جسم کا تحفظ کیا۔ ادھر ہن بزرگوں نے دیوبند کی نیو اٹھائی انہوں نے مسلمانوں کی روح کا تحفظ  
کیا۔ مرسید نے کام شروع کیا تو انگریزی استبداد اور چ پر تھا۔ اور علاحدا صادر ق پور کا پانچواں مقدمہ زیر تفییش تھا،  
بالفاظ دیگر ہندوستانی مسلمان اس طرح کی چاکر دستیوں سے ختم کئے جا رہے تھے۔ ہندوستانی مسلمانوں کو برطانوی  
حکومت کے خونخوار انگریز سے بچا لیتے کا پہلا مرحلہ مرسید کی تحجیک کا آغاز تھا۔ مرسید ۱۸۸۱ء میں پیدا ہوئے اور  
۱۸۵۷ء کے ہنگامہ حریت کی شاہراہ خونیں کے صرپریدہ کاروان دیکھو چکے تھے، انہوں نے ۱۸۵۹ء میں بحال  
آساب بخوات ہند "لکھا۔ پھر وفادار مسلمان ہند" کا ایک مسئلہ مصنایں میں شروع کیا جو ان کی جیات اور مسلمانوں  
کی مaufعیت کا ایک درود نامہ سلسلہ تھا۔ آج رسالہ آساب بخوات ہند کے متعلق منفی راستے قائم کرنا آسان  
ہے لیکن جن دنوں مرسید نے قلم اٹھایا اور بجلیوں میں نشین سازی کا زمانہ تھا، ان دنوں حکومت ہند کے  
فادرن سید ڈی مدرسیل بیٹھن نے اس رسالے کے متعلق مرسکاری یادداشتوں میں لکھا تھا کہ ایک بغایا تحجی  
ہے لیکن والرائے نے اتفاق نہ کیا اور اس طرح رسالہ اپنے مقصد میں کامیاب رہا۔

مشزیوں نے ۱۸۵۷ء کے دوران بعد ہندوستانیوں کو عیسائی بنانے کی چہم تیزی کی اور اسلام پر کھلم کھلا  
چکے مژروح کئے۔ اس زمانہ کو ختم کرنے کے لیے مرسید نے ابتداً تینیں انکلام "لکھی۔ جن کا مقصد و انگریز دی

اور مسلمانوں کے مابین عقائد کا اختلاف ختم کرنا تھا۔ لیکن وہ ایک تائیفت بھی اور تائیفت ہی بھی۔ دوسری کتاب احکام طعام اپل کتاب ۱۸۹۵ء میں تائیفت کی جس میں آیات قرآنی اور احادیث رسالت سے یہ ثابت کرنا چاہا کہ انگریزوں کے ہبھاں کا کھانا اور ان کا ذیبح جائز ہے بشرطیکہ حرام چیزوں سے پاک ہو۔ لیکن سرستہ اس طرح بھی مسلمانوں سے انگریزوں کی نفرت دور رکر سکے۔ سرویم میور یوپی کالیفنسٹ گورنمنٹ، اسی نے علی گڑھ کالج کی بنیاد رکھی اور شمس العمار مولوی نذیر احمد دھلوی کو ایڈن برا یونیورسٹی سے اپل اپل ڈی کی ذمہ داری دلوائی۔ لیکن اس کے خیز پاظن کا یہ حال تھا کہ وہ ہندوستان میں پہلا انگریز تھا جس نے لائف آفت محمد لکھ کر حضور کی اہانت اور اسلام کے خلاف بدلگوئی کا آغاز کیا۔ سرستہ اس کتاب کو پڑھ کر بے چین ہو گئے، انہوں نے خطبات احمدیہ کے نام سے جواب لکھا۔ اس کے علاوہ ابطال علمی تصنیف کی، آخری دنوں میں جب وہ ضعیفی کے عالم میں تھے ایک عیسائی کی ایک ایسی کتاب کا رد لکھا جس میں اس نے صورت کی ان دلچسپیات پر لیکہ جملے مکنے تھے۔ سرستہ مراد آباد میں سب زج تھے تو وہاں فارسی کا ایک مدرس قائم کیا پھر ۱۸۹۶ء میں عازیزی پر میں ہندوستانوں کا مشترک اسکول بنوا یا اور وہیں ایک سائینیٹ سوسائٹی قائم کی جو ۱۸۹۷ء میں ان کے ساتھ علی گڑھ منتقل ہو گئی تھی اپریل ۱۸۹۷ء کو اپنے دو نو صاحبزادوں کے ساتھ انگلستان گئے، وہاں ملکہ و ملکوئیہ پرنس آفت ولیز اور انگلستان کے دوسرے عمامدین نے پذیرائی کی۔ ۱۸۹۰ء کو واپس ہندوستان آئے اور ۱۸۹۲ء کو سر ۱۸۹۰ء کو تہذیب الاخلاق "جباری" کیا، جس کے بعد گیر افراط ہندوستانی مسلمانوں کے نئے ذہن کی بنیاد پر ہو گئے۔ ڈاکٹر ہنری نے ۱۸۹۱ء میں ایک کتاب "مسلمانوں میں تعلیم" لکھی۔ جس میں وہ بیت و بغاوت کو ہم معنی قرار دیا، اس کتاب کی اشاعت پر سرستہ وہابیوں کی حمایت کے لیے کھڑے ہو گئے اور انگریزی اور وہیں چودہ مخفیان کا جو ای سلسہ لکھا اور اعلان کیا میں خود وہابی ہوں۔ پھر جو ملکہ و ملکوئیہ کی ساگرہ کا دن تھا ۱۸۹۳ء میں ۲۷ مئی، ۱۸۹۴ء کو علی گڑھ اسکوں کا آغاز کیا۔ یکم جون (۱۸۹۴ء) کو چھاؤنی کے پرانے بلکوں میں تعلیم شروع کی، آخری میں اسکوں کا لج بنا اور سرستہ کی وفات کے بعد یونیورسٹی کو سرستہ کی تحریک کا حاصل تھا۔ فی الجملہ علی گڑھ کی تحریک کی تام تر سرستہ ہی کی تحریک تھی اور ایک ہی تصویر و عمل کے دوناں تھے۔

۲۴ ماہی ۱۸۹۵ء کو سرستہ رحلت کر گئے لیکن ان کی تحریک کے ذہنی اثرات اتنے پھیل چکے تھے کہ اس دور کو بجا طور پر سرستہ کی تحریک کا دور کہا جاسکتا ہے۔

علی گڑھ کالج کے پہلے پنپل شرمنڈنس تھے ان کے علاوہ کئی ایک انگریز اساتذہ کا تقرر ہوتا رہا۔ لیکن

انڈیں نیشنل کانگریس سے پہلے صورت حال یہ تھی کہ انگریز اساتذہ تعلیمی اوقات کے سوا طلبہ سے الگ تھا۔ رہبہ، مسٹر ٹھیوڈ و بیک نومبر ۱۸۸۳ء میں پرنسپل ہو کر آئے تو ان کا طرز عمل مختلف تھا۔ وہ طلبہ سے ملتے تھے اور ان کی بہبود کا خیال رکھتے، ان کے ساتھ انگریز اساتذہ بھی انہی کے نقش قدم پر چلتے، طلبہ کی بعض انجمنیں بنائیں گیس جوان کے لیے بہبود خصائص بالکل نئی چیزیں تھیں۔

مولوی سعیں اللہ خان علی گڑھ کالج کی بنیاد رکھنے میں مرسید کا دایاں بازوں تھے، انہی کی وجہ سے علی گڑھ میں مدرسہ کھو گیا۔ اس غرض سے ابتدائی زمین انہی کی عطا کی ہوئی تھی اور انہی کے دم سے علی گڑھ کے رو سا کالج کے مد نگار تھے، مولوی صاحب اور ان کے دوستوں کا خیال تھا کہ علی گڑھ میں انگریز اساتذہ کی بھرپار نہ کی جائے۔ اس کے بر عکس ہندوستانی پروفسروں سے کام لیا جائے۔ مسٹر بیک علی گڑھ کی معروف ہندوستانی مسلمانوں کی سیاست کا رُس فہرنس کے لیے اضطراب تھے۔ دہ مولوی سعیں اللہ خان کی اس تجویز پر ان سے کشیدہ ہو گئے۔ اسی کا نتیجہ تھا کہ مرسید نے ٹینگل کیشی مطلع کر کے بورڈ آٹ ٹینجنت فارم کیا۔ اور مولوی سعیں اللہ خان کو اس کی کنیت سے محروم رکھا۔ اور پرنسپل اور انگریز اساتذہ نے علی بجلت کی اور مسید محمود کو پہ اسرار جما سنت سیکرٹری بنوادیا۔ یہ مولوی سعیں اللہ خان کے خلاف پالا سط ایک اقدام ہی تھا، نتیجہ مولوی سعیں اللہ خان اور ان کے رفقاء جو کالج کے بنیادی اور ابتدائی مد نگار تھے اس فتحتے سے الگ ہو کر گوشہ نشیں ہو گئے اور یہ انگریزی کی سیاست کا ایک ایسا مورث تھا کہ اس کے نتائج سے مکی پاہلیں کافی نقصان پہنچ پڑتے گیا۔ اور سیاست کا پالسہ سرکاری ہاتھوں میں آگیا۔

مرسید کی ۲۴ سالہ سیکرٹری شپ میں کل ایک سو ہیں طلبہ گریجویٹ ہوئے جن میں سانوں سے مسلمان اور یتیں نامسلمان تھے۔ مرسید رحلت کر گئے تو ان کے فرزند سید محمود کالج کے آنونیمی سیکرٹری مقرر ہوئے لیکن وہ دس ماہ بعد ۳۱ جنوری ۱۸۹۹ء کو خرابی صحت کی بنا پر مستعفی ہو گئے۔ ان کی جگہ نواب محسن الدک منصب ہوئے نواب صاحب کی ساختی مشکوں سے نہ صرف کالج کا پچھلا قرض اتر گیا بلکہ لاکھیں روپے کالج فندے میں جمع ہو گئے۔ اور جو عمر تین سالا ہا سال سے ادھوری پڑی تھیں وہ مکمل ہو گئیں۔ اس کے علاوہ طلبہ کی تعداد بھی دو گنی ہو گئی۔ پرنسپل بیک بیمار ہو کر مرسید کی دفاتر کے ڈیڑھ سال بعد ستمبر ۱۸۹۹ء میں وفات پا گئے۔ مرسید ٹھیوڈ و ماریں ان کے جانشین ہوئے، ان کی شبانہ روز مسامی سے تعلیم کا معیار الہ آباد یونیورسٹی سے بھی اونچا ہو گیا۔ حقیقت یہ ہے کہ علی گڑھ یونیورسٹی سے طلبہ کو جو شفعت پیدا ہوا وہ بیک ماریں اور ارنلڈ کے فیصلے

کا نیت تھا، ان طلبہ کی بین الصوبائی برادری جو ہندوستانی مسلمانوں کی عبرت کا ظہور تھا، تمام تر انگریز اساتذہ کی مر ہوئی تھی۔ ان اساتذہ کا سلسلہ ۱۸۸۳ء سے شروع ہو کر ۱۹۰۵ء میں مژہ برالیبین کی مراجعت انگلستان پر ختم ہو گی، لیکن ان سے پہلے یا ان کے بعد جو آنکھ کا انگریز اساتذہ کا نیک ہوئے ان کا طرز عمل مخفی روایتی تعلیم تک محدود رہا۔ زوابِ محنت الحکم ۱۹۰۵ء میں رحلت کر گئے تو زواب و فارالحکم مقرر ہوئے، لیکن ان کی انگریز اساتذہ سے دین سکی ان اساتذہ نے صوبہ کے گورنر سے شکایت کی، گورنر نے زواب و فارالحکم کو طلب کیا اور انگریز اساتذہ کے حق میں فیصلہ دے کر زواب صاحب کو بخوبی کیا کہ وہ اس فیصلے پر دستخط کر دیں۔ انہوں نے فرداً دستخط کرنے سے انکار کیا لیکن اگلے روز مقامی ٹریویون کے اصرار پر دستخط کر دیتے۔ علی گڑھ والپی پہنچنے تو صاحبزادہ آفہاب احمد خان اور دسرت ٹریویون نےاتفاق نہ کیا، یہ مسئلہ اتنا بڑھا کہ ہندوستان بھر میں مسلمانوں نے اجتماعی جنبشے شروع کئے اور ان کی قراردادیوں گورنر ٹریویون کو پھیلیں، نیتیجہ سر مرزا مل اللہ خان کی دست سے فریقین میں صفائی ہو گئی۔

انڈین نیشنل کانگرس ایک انگریز مسٹر اسے ادھیکم نے ۱۸۸۵ء میں اس خیال سے قائم کی کہ اس کی سوچت ہندوستانی قوم کے جذبہ بات و احساسات اور خیالات و خواہشات معلوم کی جائیں۔ پس منظیری تھا کہ ۱۸۸۵ء کا خونخوار زمانہ بیت گیا تو ایک طویل اور دھشت ناک سناٹ کے بعد انگریزی پر ہے لکھے ہندوستانی، برطانوی استحصال کو شدت سے محبوس کرنے لگے۔ اور کئی صوبوں میں سیاسی نکتہ چینی کو بال و پرمل گئے، انڈین نیشنل کانگرس اس صورتے حال سے آگاہ ہونے کا ایک ذریعہ خیال کی گئی، لیکن بسراحت تمام ان لوگوں کے پا تھے میں چالی گئی جو انگریزوں کے استغفاری مقاصد پر کئی واسطوں سے نقد و نظر کرتے تھے۔

پرانپل بیک نے کانگرس کے لحاظ پر لحظ اتفاقی کی بنیں پر یا تھد کھا اور محسوس کیا کہ برطانوی عمل داری کیلئے اس کا وجود خطرناک ہے اور اس کے دامغ میں ہندوستانی اتحاد کا بولنقشہ ہے وہ انگریزی حکومت کے مصالح و مقاصد کے خلاف ہے، چنانچہ اس نے کانگرس کے خلاف ایکٹو انڈین اخبارات مثلاً پائزراڈ، پاڈ، دیگرہ میں مظاہریں کا سلسلہ چھڑ کر مرستید کو ہم خیال بنالیا۔ مرستید نے کانگرس سے مسلمانوں کی عییندگی کا یہ رہا تھا لیا اور انگریز دستی میں اس قدر آگے بڑھے کہ سید جمال الدین افعانی جوان دلوں نکل بدر ہو کہ ہندوستان میں مقیم تھے، الہ کے خلاف عربی رسالوں میں زور دار تنقید کرتے رہے۔ لیکن مرستید اپنی دوڑ میں کامیاب رہے۔ جن دو مسلمانوں نے اب تک کانگرس کے مختلف اجلاسوں کی صدارت کی تھی ان میں ایک مسٹر بدر الدین طیب جی

(۱۸۸۶ء) مدرس کانگریس کے صدر تھے دوسرے مدرسے صدر حجت اللہ سیفی (۱۸۹۶ء) اکلستہ کانگریس کے صدر ہوئے تھے۔ مرتضیٰ کاشمی ہند میں جہاں مسلمانوں کے فعال مرکز تھے بہت زیادہ اثر بھا اور وہ بہم وجود ان کے ساتھ تھے کانگریس کے مسلمان صدر صرف اس لیے سڑا ہو گئے کہ دونوں بیسی کے تھے اور شمالی ہند کے مسلمانوں سے انہیں کوئی رابطہ نہ تھا۔ مرتضیٰ بیک نے کانگریس سے مسلمانوں کے اجتماع کو پختہ کرنے کے لیے انہیں پیٹریا ٹکٹ ایسو سی ایشن قائم کی اور دو سال تک اس پر قبضہ رہے۔ پھر جب اس ایسو سی ایشن پر بڑہ ہوا کہ دہ کانگریس کا پچ شتر ہو رہی ہے تو اس کو توڑ کر ڈیپٹی ایسو سی ایشن قائم کی، اس کی افتتاحی تقریب میں مرتضیٰ بیک نے کہا کہ :

”چند سال سے لکھ میں واقعہ کے ایسی ٹیشن زور شور پر ہیں، ایک انڈین نیشنل کانگریس کی تنقیم ہے دوسرے انہاد کا رائٹشی کی تحریک ہے۔ ان میں سے تحریکیہ اذل صریحہ انگریز دن کے خلاف ہے اور تحریک ثانی مسلمانوں کے بچونکان دونوں تحریکوں کا انشانہ مسلمان اور انگریز ہیں لہذا ان دونوں کو متحد ہو کر ان کا مقابله کرنا چاہیے مادہ جمہوری سلطنت کے اجراء کو اس لکھ میں روکنا چاہیے جو اس وطن کے حسب حال نہیں ہے، ہمارا بامی اتحاد عمل اور سلطنت سے تحقیقی و فاداری ہی ہمارے کام کی اصل اساس ہے۔“

گویا بامی اتحاد عمل اور وفاداری بشرکا استواری کا وعظہ اس وقت شروع کیا جب انڈین نیشنل کانگریس برلنی اسٹوار کی دورانہ ٹیشوں کے لیے خطے کا وجہ پوگئی، اور کتنی ایک ہند ولیڈر مٹاؤکانیہ تک، لاہ لاجپت رائے اور صوردار اجیت سنگھ وغیرہ حکومت کے خلاف اُنکت چینی کی پاداش میں قید و بند کی تھدہ ہو گئے یا جلاوطن کئے گئے۔ ہی وہ زمانہ تھا جب بگال میں طلباء نے زبردست ہر طایسیں کیں، پونامیں تعزی پوسیں بٹھائی گئی، نظر بندی کے لیے بے سر و پا گاؤں بنائے گئے، بگال، بیسی، مدرس اور ہمارا شتر میں دیشت پسندی کے واقعات رونما ہوئے اور سارے عوام کے افق پر ایسی ٹیشن کے اہم پاسے چھا گئے، سلطان ٹیپو کی شہادت (۱۸۵۷ء) سے لے کر بہادر شاہ ظفر کی گرفتاری (۱۸۵۸ء) تک انگریزوں کا واحد حصہ ہندوستان سے مسلمانوں کا خالہ تھا۔ پھر بیرونی صدی کے سال اول تک اس خاتمے کی خدمت شکلیں ڈھلنی رہیں۔ عجب دھخدا کہ ہندوستان کے مسلمان، ہپانی کے مسلمانوں کی طرح مت جاتے تھیں قدرت کو مغلوب نہ ہتھاں کے وجہ پر ہی سفحت میں اشارتاً بیان کئے جا چکے ہیں۔ پرنسپل بیک نے جو کچھ کہا دے بدراہستہ ہندوستان

میں انگریزوں کی نئی ذہنی کروٹ کا آغاز تھا اور ملک میں انگریزی عدلداری کو طویل دینے کی سیاسی میاناکاری کا ایک حصہ۔

نواب سلمان اللہ خاں (نواب ڈھنکا) کی دعوت پر دسمبر ۱۹۰۶ء میں قیام مسلم لیگ کا ڈول ڈالا گیا۔ تو سال ابتداء لیگ کی ابتدائی قیادت صدارتی اعضا سے نواب دقار الملک، آدم جی، پیر بھائی، سر علی امام، سر آغا خان، نواب ڈھنکا، سر شفیع، اور سر ابراہیم رحمت اللہ و پورہ کے راتھ میں رہی، جن لوگوں کو جماعتی اعزاز و مقاصد مرتب کرنے کی نامزدگی میں رکھا گیا، ان میں نواب سید علی بوگڑہ اور جنگل شاہ دین (لاہور) وغیرہ بھی تھے، نواب محسن الملک جانشہ سیکھی رہے۔ لیگ کی وفاداری میں محتوا ہی سی دراثت سید بنی العبد باریث لا رکھنے کی صدارت کے زمانے (۱۹۱۴ء) میں پیدا ہوئی تھیں جنم خزم واحتیاط کے ساتھ اگست ۱۹۱۷ء میں جنگ عظیم چھپڑ گئی تو حکومت نے ڈیفس آفت اندیا ایکٹ کے تحت مولانا ابوالکلام آزاد، مولانا محمد نبی جہر، مولانا شوکت علی، مولانا ظفر علیخان اور مولانا حضرت مولیٰ کو نظر پندرہ کر دیا، شیخ الہند محمود الحسین کو ان کے عزیز تلمذہ مولانا حسین احمد مدینی اور مولوی عزیز محلہ وغیرہ کے ساتھ بر طائفی حکومت نے شریعت کل کے ذریعے حجاز میں گرفتار کیا اور مانسا میں لا کر نظر پندرہ کر دیا، شریعت کل نے حکم دیا تھا کہ نماز مغرب سے پہلے مولانا محمود الحسین حاضر نہ ہو سئے تو ان کے دلوں گرفتار شدہ ساتھیوں دملانا عزیز محلہ اور حکیم شریعت حسین، کوکوئی سے اڑا دیا جائے۔ اس پر حضرت شیخ الہند فوراً انتہیت سے آئے اور گرفتار ہو گئے پھر ان کی رہائی ۱۲ نومبر ۱۹۲۰ء کو ہوئی۔ مسلم لیگ کے دور حبس کا آغاز دسمبر ۱۹۱۵ء کے سالانہ اجلاس میں ہوا، اور دسمبر ۱۹۱۶ء کے اجلاس میں بصدرات محمد علی جناح لیگ رجسٹریشن کے ویرانہ سے نکل کر آزاد خیالی کے مرغ باسیں داخل ہوئی اور بقول علامہ بشیلی نور اللہ مرقدہ، ایک سیاسی جماعت بن گئی، کانگریس اور لیگ کے درمیان بایمی حقوق پر پیکٹ ہو گیا، کانگریس کے ساتھ مسلم لیگ کا آخری اجلاس ۱۹۲۱ء میں بصدرات مولانا حضرت مولانا حسین متفق ہوا تھا میں دو سال کی گرجوشی کے بغیر نکل گئے، پھر ۱۹۲۷ء میں مسلم لیگ خاتمہ اور بعثت پسند ۱۹۲۲ء اور ۱۹۲۳ء کے کی طرف منتقل ہو گئی اور تیرہ سال تک اس کا مطالبه اس کا موقف ہو گیا پھر پاکستان بن جانے تک قائد اعظم ہی صدر رہے ہے بالفاظ دیگر مسلم لیگ کاروشن چہرہ قائد اعظم تھے اور پاکستان کا مطالبه اس کی تحریکی کا پہلا اور آخری جاندار موقف تھا۔ ورنہ مسلم لیگ ان دونوں بھی جب ہندوستان کا مل آزادی کے لیے جد و جہد

کر رہا تھا، مسلمانوں کے رجعتی عناصر کا دار الفرقان تھا اور اس کی سیاست اکثر و بشیر ان لوگوں کے ہاتھ میں رہی جو انگریزوں کی نا راضی کا حوصلہ نہ رکھتے تھے۔

لارڈ گرزن نے ۱۹۱۴ء کو بنگال کو دو حصوں میں تقسیم کیا اور مسلمانوں کی رجعتی قیادت نے خوشخبری کا اظہار کیا، لیکن ہندوؤں نے اس کے خلاف تحریکی پنچاہ مرپا کر دیا جسکے درجہ ۱۹۱۶ء میں شاہ جاہان جنم نے دھلی دربار میں اس تقسیم کو منسوخ کر دیا اور دارالحکومت ٹکلتے سے دھلی منتقل ہو گیا جس سے مسلم لیگ کی رجعتی سیاست کو گھری چوت لگی اور وہ تمام سلان را ہتخا جو برطانوی حکومت کے توسط سے ان کے لیے رکھتے تھے ایک معطل عضو ہو گئے۔ تاہم جنگ طرابلس کے زمانے (۱۹۱۴ء) میں بھی رجعتی قیادت کے یہی میں دھمار سنتے۔ ان کے لیے مسجد کا پور کا حادثہ بھی بے معنی تھا اور دوسری جنگ عظیم میں تو ان کا طرز عمل غیر مشروط و فادری کا ہو گیا۔

صیوبیں صدی کی پہلی دہائی میں صحافت کا حال یہ تھا کہ اردو اخبارات ناشہ بے جان سنتے، کسی اخبار میں سیاسی انبیار سے گاہیے مانپے کوئی ترکیب ہوتی تو وہ اجتماعی و تحریکی افرادی تحریک انگریزی اخبار بھی کسی تحریک کے ترجمان نہ سنتے، ان میں کوئی مخلص حکومت کے کسی ذریعہ افعال پر نکتہ چینی کرتا تو وہ کسی اجتماعی ذہن کا طرف نہ تھا، بلکہ وہ اس کے قلم کا طریقہ نظر تھا جس میں دو ذریعے کے پیوند لگتے ہوتے۔

”زمیندار“ مدت سے جاری تھا۔ مولانا ظفر علی خان کے والد مولوی سراج الدین احمد اس کے باñی سنتے، لیکن مولانا ظفر علی خان نے والد کی وفات کے بعد یکم جنوری ۱۹۱۰ء میں روز نامہ ”زمیندار“ کی عنان ادارت سنبھالی تو ایک ایکی اپنے معاصروں کی مرعوب صحافت کو ”چھاڑ دیا“، ”کامریٹ“، ”یکم جنوری ۱۹۱۱ء کو ”نکلا جو مولانا محمد علی جوہر کی انگریزی تحریر وہ کا شعلہ ہجران تھا۔ مولانا ابوالکلام آزاد نے ۱۳ جولائی ۱۹۱۴ء ”رکو الہمال“ نکلا اور وہ صحافت کا انقلابی میجرہ تھا کہ دلوں ہی میں ”الممال“ کہیں سے کہیں نکل گیا اور سارا لکھ اس سے گونج اٹھا۔ ان یعنی جلد میں کچھ زیادہ فاصلہ تھا، لیکن جہاں تک سیاسی آہنگ، قومی احساس، اور مسلمانوں سے لگاؤ کا تعلق تھا، یعنیوں ایک ایسے فائل کے حدی خواں سچے جس نے اپنا سفر شروع کر دیا لیکن فائل بجائے خودا بھی مرتب ہو رہا تھا۔ اور پورا لکھ ان کا ہم قدم نہ سہی ہم آواز ہو چکا تھا۔

مولانا محمد علی جوہر دل لگا گئے لے کر پیدا ہوئے اور برق طیان سنتے، انہوں نے ۲۷ فروری ۱۹۱۴ء کو

بحمد رَدِّ نکاد، جو ایک صفحے کا ضمیرہ یا اخبار تھا لیکن اس دور میں ان کی عظمت کا باعث کامریہ "تھا، جس کے لیے خود والسرائے مضر ب رہتا، اور ہر بحث بالاستیعا ب پڑھتا تھا، برناڑو شا نے مولانا محمد علی کی موت پر کہا تھا کہ ان کا قلم سیکا لے کا ان کی زبان بک کی اور ان کا دل پیوں میں کا تھا، کامریہ نے ہندوستان کے انگریزی پڑھنے کے سلسلے میں ان کوکس حد تک متاثر کیا، اس کا اندازہ یوپی کے ان انگریزی خواندہ مسلمانوں سے ہو سکتا ہے جو تحریک خلافت میں شامل ہوئے اور قید و بینہ کی صورت میں کوکب کہا۔ یہ حال کامریہ انگریزی خواندہ مسلمانوں کی نظر بیداری تھا، لیکن مسلمان خواجہ کی میداری مولانا محمد علی کی شخصیت کے شخصی کردار کی مرہون بنتی، مولانا محمد علی کامریہ کی معرفت مسلمانوں کے لیے نہیں بنتی اور نہ مسلمانوں کی بنتی تیادت اس کی دعوت سے اُبھری، مولانا محمد علی کی عظمت کا راز ان کی پڑھنکوہ سیادت تنزیع شخصیت اور پڑھنکوہ خطا بہت کے علاوہ آذ ماش و ابتدا یہیں ان کی فضیلۃ الشال استفامت میں تھا، وہ کسی خارجی محل سے لیڈر نہیں بنتے تھے، ان کا داخیل کردار اس کی اساس تھا۔

مولانا ظفر علی خان کا "زمیندار" ان کی سیادت کا حرف آغاز تھا، وہ ایک جامع الصفات متوکل انسان تھے، اور ایوب، خطیب اور شاعر، اہنی پڑھوں نے ان کا سیاسی وجود تیار کیا، زمیندار مک کے دیواریں میں نورہ رستخیز تھیں تھیں مسلمانوں کو اس حد تک متاثر کیا کہ پنجاب جو قلعہ اسمعیل رہتا، ایک اعلیٰ اکابر کے دفعہ آٹا ہوا، اور مسلمان جو برطانوی حکومت ہی کے ہو کے رہ گئے تھے ان کی صفائی میں استعمار کے خلاف بجلی پیدا ہوئی، زمیندار نے غیر سے دھلی تک ان تمام ہوں کو پاش پاش کیا، اور ان کے تقدیس کو ہدف فلم پایا جو بر طالوی عملداری کے "زندہ رہا" اور مسلمانوں کے آفاسے ولی فتحت "کہلاتے تھے۔ پنجاب کا سیس خانہ لڑا کی انگریز اور ان کے تابع عوام کا خط سما، مولانا ظفر علی خان نے "زمیندار" کے حافظ سے ان پر وہ تاب طوڑ جھل کئے کہ ان کا پتا پانی پانی ہو گیا، اور وہ جلا جلا کر سرماںکل اوتھا اور کو عرصہ اشتیں بھیجتے رہے کہ "زمیندار" کا احتمال کیا جائے اور انہیں اس سے بچایا جائے۔ اس کی ہم گیری سے حکومت کی خوفزدگی کا یہ عالم تھا کہ "زمیندار" اسلامی ہندوستان میں پہلا اخبار تھا جس سے صناعت طلبی اور صنعت غلبی کا آغاز ہوا، جس کے مطابع بخط کئے گئے، جس کے اکثر ایڈیٹر قید ہوتے رہے اور جسے کئی دفعہ تعطل و فسخ کی تھیں گزارنا پڑیں، زمیندار کی ایک بڑی خصوصیت یہ تھی کہ اس نے مک کے لیے نامور ایڈیٹر پیدا کئے۔ اس بحاظ سے وہ صفاافت کا سب سے بڑا دبستان تھا، زمیندار نے کمی تحریکیں اٹھائیں، کمی جماعتیں پیدا کیں اور مسلمانوں کو نہ صرف جری را ہنماؤں کی جماعت دی بلکہ بے شمار سیاسی کارکن پیدا کئے جو بر غلیم کی آزادی کے آخری مرحلے تک

کانگریس، مسلم لیگ، مجلس احرار، اور جمیعت العلماء سے ہند کی روح روائی ہے۔ "الہلال" و "کامر مذہب" کے مقابلے میں زیندار نے بڑی عمر پائی، اس کی موت قومی آزادی کے بعد خود مسلمانوں کے ہاتھوں ہوتی تھیں وہ پاکستان کے صدارتی ادارے کا صدر قلعہ دار تھا۔

"الہلال" ہندوستانی مسلمانوں کے جگہ دارخواص کی آواز تھا۔ اس کی بدولت ان علماء و اکابر کو سہارا ملا جو سید احمد شہید، جماعت مجاہدین، علمائے صادق پور اور اکابر دیوبند کی فکر کے وارث تھے۔ جنہیں برطانوی استعمار سے موروثی اخلاق تھا اور اس کی بہر فوج یونیورسٹی کے مہمی تھے۔

الہلال نے علمائے دلوں کے دلوں جہاد کو عوامی تحریک بنا دیا اور ان کے پیغام تاب کو ایک ایسی مکمل دی کہ ان کا ذوق جہاد کھلے میدانوں کی تحریک بن گیا، اب ان کا جذبہ حوصلہ عوام کی چیز تھا اور جو کچھ ان کے دلوں میں تھا وہ تمام تر پیک ہو گیا۔ اب کسی خفیہ سازش یا خصیہ مرکز کی ضرورت نہ تھی اور نہ پیر دن ٹک کسی جوڑ توڑ کا معاملہ تھا، اب کھلا میدان اور صاف لکھا تھی۔ الہلال نے پہنچری آواز میں صور اسرافیل پھونکا، اس کی تفتیہ و تحسین و دو نیں میں رزم کا دلوں تھا۔ مولانا آزاد لیڈری کے میدان میں الہلال ہی کی معرفت آئے اور امام اہمذہبی اپنی سجن زنا تحریروں سے ہوئے۔ ظاہر ہے کہ الہلال کی زبان عوام کی زبان تھی اس کا دلب دیکھ دیکھ ایسے داعی کا لب پر بھجو تھا جو قرآن کا اسلام تھا اور اس کی تعلیمات ہی سے ذہنی نشوونما پانی تھی۔ اس رعایت سے زیندار عوام کا اخبار تھا اور الہلال خواص کا ہیکن الہلال نے محاصرہ ہماؤں کو بھی متاثر کیا اور بزرگوں سے اس طرح ہمکلام ہوا کہ وہ سوتھے سے جا گا اُسٹھے۔ الغرض اسلامی ہندوستان کی نئی لیڈر شپ کا کم سے کم نعمت الہلال ہی کی دعوت کا مریون تھا۔ تب دین دیساست اور ادب و فکر کا ہر گوشہ اس کے فیضان کا شکر گزار تھا۔

مولانا آزاد سے مولانا محمد علی کی معاصرانہ چیک ایک طبعی امر تھا۔ لیکن جب دلوں ایک ہی تحریک کے درست و بازد سختے تو مولانا محمد علی نہ صرف مولانا آزاد کی مجزہ نگاریوں اور جادو بیانوں کا اعتراف و اعلان کرتے بلکہ ان کے دماغ کو عربی ذہانت اور عجیب فناست کا شپارہ کہتے تھے۔ اپنے اس زمانے میں لاہور کے ایک جلد عام کو خطاب کرتے ہوئے فرمایا تھا۔

"ابوالکلام" نے ہندوستان میں گشۂ اسلام کو دریافت کیا ہے وہ ایک لگانہ عصر انسان ہیں" مولانا شوکت علی لاہور میں شہید گنج کاغذیں کی صدارت کے لیے اُسے تو خلیفہ شجاع الدین کے ہاں کسی طرح مولانا آزاد کا ذکر چھڑ گیا فرمایا،

”وہ قرن اول کے مسلمانوں کی ذہنی فراست کا نمونہ ہیں ان میں ایک ہی شخص ہے کہ عوام سے پرہیز رکتے ہیں ورنہ فتحی میدانوں میں جن راست بازی زبانوں کے سوانح و افکار پر بھر کر وہ کو ایک گورنمنٹ اور دماغ کو جبرت ہوتی ہے کہ اس پائے کے غیبیم لوگ بھی ہم میں سمجھے۔ مولانا آزاد فی زمانہ ان کی تصویر ہیں：“

حضرت مولانا کا ایک شعر ہے۔

جس زمانے میں سب سختے ہوں بس

ایک گویا سختے ابوالکلام آزاد

مولانا ظفر علی خان نے مولانا آزاد کی مدح میں کہتی اشعار کہے ہیں۔ لیکن ایک شعر

جبہاں اجتہاد میں سخت کی راہ گم ہوئی

ہے تجوہ کو اس کی جستجو تو پوچھے ابوالکلام سے

خان عبدالغفار خان نے سیاست میں اپنے داشتے کی رو واد بیان کرتے ہوئے بنا یا کہ:

”وہ اہل الہال اور زمینہ ارکے مطابع سے اس پر خار وادی میں آئے سختے۔ مولانا آزاد کے

ساختہ کانگریس و دیگر کمیٹی میں سول سال بر سر کئے۔ حقیقت یہ ہے کہ مولانا مجلس عامل کو دلخوا

سختے اور پھر ان کا حسن و احسان تھا جس کی بدولت وہ اخلاقی مباحثت میں بھی ذریعین کا احرازم نہیں

کھوتے سختے۔“

مولانا صین احمد مدینی نے مولانا سے تعلق کرنی دفعہ اٹھا کر کہ ”وہ آیات من الشدیں سے ہیں۔ ابوالکلام

ذہوتے تو ہندوستان میں مسلمانوں کا انقلابی سفر دریک مطلع رہتا۔ وہ ایک جامع الصفات انسان ہیں کافی

قلم کے انسان صدیوں میں پیدا ہوتے ہیں۔“

مولانا حفظ الرحمن سیواروی دنیا خجیدہ العلماء سے ہند فرماتے سمجھے۔

”مجھے سیاست کا چکر اہلal نے ڈالا اور ابوالکلام آزاد نے میدان رسخیر میں لاکھڑا کیا۔“

مولانا شیر احمد عثمانی مولانا آزاد سے مختلف راستے پر سمجھے لیکن لاہور (پاکستان) میں ایک ملاقات

کے دوران میں فرمایا:

”مولانا آزاد نے سیاسی آغاز کو دینی ہجود سے کراس زمانے کے خلاں کو خطابت کا ایک

نیا اسلوب دیا اور اس لیگانہ اسلوب کے سحر میں کسی کو اختلاف نہیں۔ میں نے ابتداء خود بہل کی خوش پیشی کی ہے:

مرہ آسف علی نے لکھا تھا:

”مولانا آزاد روز بروز پیدا نہیں ہوتے، ہم سب ان کے انکار کی لکھا رہیں، وہ نہ ہوتے تو شاید ہمارا قافلہ مرتب نہ ہوتا۔“

علامہ انور شاہ کاشمیری سے متعلق مولانا حبیب الرحمن لدھیانوی نے بتایا کہ مولانا آزاد دیوبند میں حضرت قاسم ناظر قوی اور حضرت شیخ الہند کی قبروں کے پاس ٹہل رہے تھے۔ علماء انور شاہ نے دور سے دیکھا تو فرمایا: ”وہ دیکھو علم ٹہل سنا ہے۔“

فرمایا: ابوالکلام نے الہمال کا صدور یقیناً کر ہم سب کو جگایا ہے۔

احرار زعما، الہمال وزیر ادار کی پکار پر ملک کی سیاسی جدوجہد میں شامل ہوئے تھے۔ سید عطاء اللہ شاہ بخاری نے ۱۹۵۳ء کی تحکیم ختم بنوت کے ایک جلسے میں مولانا ظفر علی خان کے دونوں کاون پر عقیدت کے باہم رکھتے ہوئے کہا تھا۔

”ظفر علی خان تیرے تارے مجھ نے میرے چکر میں آگ لگادی تھی۔“

لیکن مولانا آزاد سے شاہجہی کی ارادت کا یہ حال تھا کہ اپنی سیاسی زندگی کو ان کی تعسیت سے کہتے، فرماتے۔ الہمال نے مجھے نظاہت سکھائی، سیاست پڑھائی اور زبان دبیان کی تدرست۔ سختی ہے، الہمال نہ ہوتا تو تیر جائے۔ کیتے کہ ہندوستانی مسلمانوں کی سیاسی زندگی میں غلار رہتا۔

چودھری افضل حق احرار کا شدمار تھے، شاہجہی نہیں جماعت احرار کا مہاتما کہتے۔ چودھری صاحب احوال عمر میں سب انسپکٹر پس بھرتی ہوئے تھے۔ مولانا آزاد کی صدارت میں جلد عام تھا کہ چودھری صاحب نے سر عام وردی اُنکار کی استحقی دے دیا اور تحکیم لا تعاون میں شرکیت ہو گئے۔ چودھری صاحب مولانا کو ملک علم کا شہنشاہ اور تدبیر کے اعتبار سے بے پناہ کہتے تھے۔ فرماتے ابوالکلام نے مجھے اس راہ پر ڈالا اور شاہجہی نے تھانیدار کی وردی اُتر وادی۔

مولانا حبیب الرحمن لدھیانوی نے مولانا کو سمیٹ اپا مرشد کہا، فرماتے:

”ابوالکلام میں ابوذر کافر، علی کا استغنا، صدیق کا عشق، فاروق کا دبہہ اور عثمان کی جیا اور الحسن جنبل۔“

کی استقامت رچی ہوتی ہے، وہ ان خصائص کا مجسہ ہیں۔

شیخ حامد الدین احرار کا بازو تھے۔ مولانا سے ان کے عشق کا یہ حل سختا کہ ان کے خلاف اختلافی بول تکم نہ سنتے، کسی زبان پر ایسا کلکو بیوتا تو اس سے الیچ پڑتے۔ فرماتے ہیم بگ انسانی وجود میں ابوالکلام کی تحریر ہیں۔“

سید سلیمان ندوی اور مولانا عبد السلام ندوی کی آراء پہلے نقل ہو چکی ہیں، مولانا ایمن اصلاحی نے ابوسعید بن عیا سے لفت گز کرتے ہوئے کہا کہ ابوالکلام کا دماغ کبھی بزرگ نہ مانگوں کا پچڑ ہے۔“

مولانا ابوالاہلی مودودی کی دعوت قرآن میں الہلائی کے دوہرہ اوقل کی رائج چھاپ موجود ہے۔ فاعنی علیل الحقدار کاظم تحریر اپنا سماں نہیں ہے، الہلائی کا نگھبلا تھا۔ ان کی کتاب اثار ابوالکلام مولانا سے ان کے تعلقات کی تحریر اور مولانا کے ذہنی اثرات کی سرگزشت ہے۔ رشید احمد صدیقی نے مولانا کی دفاتر پر مصنفوں کھوا، وہ سب سے بڑا خراج ہے۔ جو علی گڑاد کے اس مجزہ نگار ادیب کے قلم سے مولانا کی عظمت نے حاصل کیا۔ اس مصنفوں کے مطابق سے کوئی پیغام باقی نہیں رہتا، ایسا اوقتوں ابوالکلام کا دماغ قدرت کا مجزہ تھا۔ وہ ہندوستان کے مسلمانوں کی سیاسی قیادت کا ایک عظیم عہد ہے۔ پروفیسر آن احمد سرور نے مولانا کو فکر و نظر کی موجہ پر دیکھا، اور ان کی محاذ عظمت میں اپنے قلم کی پیشانی کو بھیکایا ہے۔ پروفیسر خواجہ احمد فاروقی کے نزدیک وہ قلب دیدہ ددل سمجھتے۔ اور ڈاکٹر سیدین کی نگاہ میں ان کی عظمت کا کنارہ ہی نہ تھا۔ نیاز فتح پوری نے خود را قلم سے بیان کیا کہ ابوالکلام بنا کر قدرت نے وہ سانچھے ہی توڑا لا جس میں اس عین قدرتی روذگار کو ڈھالا تھا۔

سید سلیمان ندوی کی مولانا سے ناراضی ہے قابو ہو گئی اور عبد الماجد دریا آبادی نے ایں داں "مژون" کی تواریخ مصنفوں کے ایک پرائی رفین مولانا سعید احمد انصاری نے رالم کو اپنے والانامی میں لکھا کہ، "ابوالکلام سے حسد نہ کی جائے تو کس سے کی جائے، وہ جواب دیتے کے عادی نہ سمجھے اور یہ لوگ نشریت کے بغیر جیسے سے محدود رہے۔ ابوالکلام، شاہ ولی اللہ کے بعد مسلمانوں کی سب سے بڑی ذہانت کا نام تھا"۔

ملحق آبادی نے ذکر آزاد میں لکھا ہے، "میں اخبارنویں ہی نہ ہوتا اگر مولانا کی رفاقت میرزا آتی، میرے قلم کی رونق کا سرچشمہ انہی کی ذات تھی۔ علام رسول مہربن جاپ کے بہت بڑے صحافی اور بلند پایہ اشنا پرداز تھے۔ انہیں تحقیق و تفہید کے سیاسی میدان میں کمال حاصل تھا وہ انگریزی، عربی، فارسی اور اردو میں

یک تاز مختہ۔ مولانا سے ان کی عقیدت ان مختلف کتابوں سے معلوم ہو جاتی ہے جو مولانا کے مقالات و مخطبہ کا مجموعہ ہیں اور ان کی مرتبگی ہوتی ہیں۔ راتم کے نام ایک مکتوب میں لکھا ہے:

”ہم نے مولانا کے معاملے میں کفر ان نعمت کیا ان کی فرست سے فارہجاری عقولوں کا الحاد  
حقاً مولانا ہندستان میں عرب و عجم کی لفاستوں کا پیکریتھے۔ میں نے خود زندگی کا آغاز الہلک  
کے ہمراuds سے کیا، میرے قلم کا ذوق مولانا کے اسی فیضانِ لگاہ کا نتیجہ ہے۔ لیکن ہم نے مولانا  
کے علم و عمل کو ہمدرد اکر شومنی قسمت خریدی کی ہے، مولانا کا وجود اس دھرنی کے لیے رب لایل  
کا عظیم بھا۔ ہم نے اسی طرح کھو دیا جس طرح اندھا بینائی کھو چکتا ہے۔“

چون غص حضرت ادیب طباز مختہ ایک دفعہ مولانا کے صحن میں فرمایا:  
”ابوالکلام ایک عظیم الشان وجود کا نام ہے لیکن اس وجود کا دوسرہ نام ایک تحریکیں اور ایک  
ادارہ ہے۔ ان سے ہم کلام ہو کر پرانے دوسرے کی علی صدائتوں پر یقین آتا ہے۔ ان کی قدر  
ذکر نے کا نتیجہ ہے کہ رعظیم کے سلسلہ ایک عظیم ذہنی بحران کا شکار ہیں۔ ابوالکلام اور اقبال“  
کے سواب عظیم کے سلسلہ صحرا کی مخلوق ہیں؟“

آخر شیرانی مرحوم کپا کرتے مختہ ہندستان میں سلامانوں کی ادبی ذات کے محترمین ہیں۔  
”(۱) ابوالفضل (۲)، مرزا غالب (۳)، مولانا آننا و۔“

علامہ سیفیاب اکبر آبادی سگرہ کے مشہور شاعر اور بیگانہ استاد تھے۔ پاکستان بناؤ کراچی آگئے، وہیں  
انتحال کیا، انہیں تاج محل سے غایت درجہ لگا و سخا۔ ان کے مجموعہ باسے کلام میں تاج محل پر بہت سی نظریں  
ہیں۔ مولانا آزاد کا ذکر یا تو کہتے گے:

”اس لفظ نے انہیں ہم سے چھپن لیا ہے وہ انسانوں کا تاج محل ہیں۔“  
جو شیخ آبادی اپنی ذات سے باہر نہیں جا سکتے خود کو ہمارے کمال سمجھتے ہیں۔ مولانا آزاد کے  
ذکر سے میں فرمایا:

”مولانا شاعر ہوتے تو ہم غزوہ ہو جاتے کیونکہ صدیوں تک ان کا پچڑ پیدا ہونا مشکل تھا۔ وہ  
نفائیں روکنگار میں سے تھے، لکھی دفعہ اشتیاع ہوتا ہے کہ ہم ان کی صدائے بازگشت ہیں۔  
گاندھی جی اپنے ساتھیوں میں مولانا کو تاریخ کا سب سے بڑا عالم اور اپنا استاد کہتے تھے۔ مولانا کی شختت

سے متعلق ان کا جو نقطہ نگاہ تھا اس کی ایک بڑی تصویر مہادیورڈ سیاسی کی کتاب "ابوالکلام آزاد" ہے۔ گاندھی جی نے اس کتاب کا مختصر دیباچہ لکھا ہے وہ مولانا کو علم میں ڈھلا جوانا انسان سمجھتے اور ان کے نزدیک وہ ایک یہ سیاست دان سمجھتے جو واقعات کے سچائے نظریات پر زندگی گزارنا اور میں ویسا کی لیپاوتی سمجھنے والے رہتا ہے۔ جواہر لال نہرو نے ان کے متعلق بہت کچھ لکھا ہے۔ اہم وہ ان گی ہے مگر شخصیت کے صورت میں ان کے خیال میں مولانا مجدد و قدیم ہندوستان کی تبلیغ و تہذیب کا فکری مجسم سمجھے پہنچت موتی لال نہرو مولانا کے ذاتی دوست سمجھے، مولانا کے متعلق ان کا خیال تھا کہ ان کے عناصر اربعاءؑ، پانی، ہٹی اور جہرا نہیں بلکہ علم فکر، فہم اور تدبیر ہیں۔ پہنچت جی کے یہ الفاظ سید عطاء اللہ شاہ بخاری نے راقم سے بیان کئے سمجھے، اسی، آرڈس مولانا کے جگہی دوست سمجھے ان کا تاثیر تھا کہ مولانا علم کی سب سے بڑی حرمت ہے۔ جو مولانا بھائی طیاری نے مولانا سے متعلق ایک کتاب کے طابع کو لکھا کہ مولانا کی کلامات و محاسن کا ایک ایسا جھوپر ہیں کہ ان کی ذات ہندوستان کے علم، یونان کے فلسفے جواز کے حافظے، اپر ان کے ہن، اور جہد یورپ کی دانش علم سے ندمی پھنسی نظر آتی ہے۔

نواب عبیب الرحمن غان شیروانی (صدیقِ کرم) کے نزدیک مولانا علم کے بہتر اور استقامت کا پہاڑ سمجھے، عالمہ بشیلی کو مولانا سے اتنا لگا تو تھا کہ ہر لمحہ انہیں مانند کھنچنا چاہتے ہیں لیکن مولانا عنفوان شاپ کی سرحدوں سے قریب ہونے کے باعث سیلانی طبیعت رکھتے سمجھے، عالمہ بشیلی کو اندازہ تھا کہ ملکت نام ذہانتیں اس فور و جود میں جمع ہو رہی ہیں۔ اس قاضی نے راقم کے سامنے لاہور کی ایک صحبت میں ذکر کیا کہ ابوالکلام احمدی فوجوانی کے حدود میں داخل نہ ہوئے سمجھے۔ لیکن ان کے علم و نظر کی دوست اور زبان و بیان کی طاقت پر تعجب ہوتا تھا کہ اس فوجی میں قدرت نے ایک یونانی دماغ کو عجیب ہن دے کر عربی شاپے پر رکھ دیا ہے اور جو ناہیے تو ہندوستان کی ذہانت حال کئے ہوتی ہے۔

اس ہندوستان میں جو ۱۹۲۰ء سے ابھرنا شروع ہوا صرف مہاتما گاندھی اور مولانا ابوالکلام آزاد دو شخصیتیں ایسی تھیں جن سے ہندوستان کی جدید لینڈر شپ پیدا ہوئی، لیکن مہاتما گاندھی کا واسط انسانوں کی اس جماعت سے تھا جو بت کرے سے اُنھی اور اس کی روایتوں کو اپنے مذہب کی اساس سمجھتی تھی۔ اس کے لیے افراد ہی پوچھا کے لائق تھے، گاندھی جی نے اپنے دور کی لینڈر شپ کو جنم دیا، پر وہ ان چڑھایا اور جواہر لال بنادیا لیکن مولانا آزاد اس قوم کے فرد تھے جس کی تواریخ اپنے ہی اکابر کے ہوئے گلدار رہی ہیں۔ ابوالکلام کے دلبلان

الہال سے جو لوگ تیار ہوئے وہ سیاست و سیادت کی وادیاں ضرور قطع کرتے رہے ہیں۔ لیکن جس قوم کے اختناو ارکان سنتے، اس کے خارج میں تو سے سہلاتے رہتے ہیں۔ ابوالکلام سب کچھ محتا لیکن اس سب کچھ کے باوجود آخودم تک شہزادے ہیں۔ اس کی تربیت لگاہ میں کوئی جواہر لالہ نہ ملتا اس کے آخری شب دروز جنگل میں سریاں چاندنی سنتے یا پھر رہبر کے آنسو کے شب کا سائز اور صبح کا اجلا دنو نہ مٹا شانی ہوتے ہیں۔

---



## معاصرین کی آرائی

راقم نے بعض عصری شخصیتوں سے مولانا کے متعلق ان کی مطابعاتی و تحریاتی راستے دریافت کیں۔ وہ جو کچھ کہتے رہے انبیاء بھی یادداشتوں میں لکھتا رہا۔ اکثر آندر پر تیس سے چالیس برس گزر چکے ہیں۔ حقیقتہ یہ مولانا کی شخصیت و عقیریت کی تصویر ہے جن شخصیتوں کی مولانا سے متعلق دی جا رہی ہیں، وہ مولانا کے ہم عصر وہ فرماتے۔ سالہاں مالی ایک ساتھ رہے اور برہہ راست مطابع و تحریر کی۔ مہاتما گاندھی، پنڈت جواہر لال ہبڑو، بابر راجہ نرپت شاد، اور سردار ولیجہ بخاری، میل کی آمار شخصی بصیرت کا تحریر باتی آئینہ ہیں۔ عربی کیادت ہے کہ متن وہ ہے جن کا سوکنوں کو بھی اعزاز ہو۔ کافگوس کے ان خناصر اربعہ نے اپنی بلندیوں سے مولانا کی رفتاروں کا اقرار کیا ہے۔ ان کے علاوہ خان عبدالحق اغاری خاں کی راستے ہیں، وہ مجلس عاطل کے مباحثت میں گاندھی جی کے ہم راستے ہوتے اور مولانا سے اختلاف کرتے۔ ان کے نگار غانہ غیال میں مولانا کی تصویر اپنی رعنائی و زیبائی کے ساتھ آؤزیں ہے۔ مولانا نظر علی خاں نے معاصرت کی روایتی پٹمنگ سے بے نیاز ہو کر اقرار محسان کیا ہے۔ یہ عطاء اللہ شاہ بخاری اردو کے سب سے بڑے خطیب اور زبان دہیان کے ساحر تھے۔ ہمیشہ فرماتے کہ ”المہال“ نے ان کا ذہنی سانچہ تیار کیا تھا۔ غرض ان مختصر ترا ریں مولانا کے سوانح و اخکار کی بے شمار جملکیاں ہیں۔

مطابعہ فرمائیے:

**مہاتما گاندھی** | درائی شن کا زمانہ سماں مہاتما گاندھی صریح کا لونی و صلی میں معمول کے مطابق کثیا بنانے کے رہ رہے تھے، راقم نے بعض دوستوں کی محیت میں ان سے وہ بار ملاقات کی ایک دفعہ خود استعمالی اور ملاقات ہو گئی، دوسری دفعہ تید عطاء اللہ شاہ کی ہمراہی میں۔ پہلی ملاقات میں روز نامہ ڈان کا شمارہ ان کے سامنے تھا۔ سرخ پنسل سے کسی معاملے پر نشان تھے، مہاتما جی نے فرمایا:

”ڈان نے مولانا آزاد کی مسلمانوں سے خداوی کا مفرد صندوقائم کیا اور اس پر طعن و تصحیح کی زبان استعمال کی ہے۔ بھاری سیاست اسی لیے صاف نہیں کہ ہم اختلاف کرنے والوں کی ذات کو رلیگنے کے شوق میں جھوٹ بولتے اور ہبہان باندھنے سے ہمچکیا تے نہیں، مجھ سے خود کرپس اور پینچک لارنس نے کہا ہے کہ مولانا آزاد سے ہم نے اب تک سات آئندہ دفعہ ملاقات کی ہے، انہوں نے سڑجناح کا نام ہدیش عورت سے یا اور ان کا تذکرہ نقطہ نگاہ کے معلوم اختلاف یا لگاؤ کے باوجود اس طرح کیا جس طرح شرقاً پس میں تباہ دفکار کرتے اور ایک دوسرے کی دیانت و صیانت پر کوئی چھینا نہیں ہذا تھے اس کے بعد مسجد جامع نے کمی دفعہ مولانا کے متعلق خدارت کے الفاظ استعمال کرتے اور بھاری سے تاثر کو محروم کرنا چاہا۔ اب جو کچھ ڈان نے لکھا وہ سڑجناح کے خیالات کا عکس ہے۔ کرپس کہ رہے ہیں کہ مولانا نے ہم سے درست بھروسے کوئی لکھ کبھی اشارہ بھی نہیں کیا، ڈان میں جو کچھ لکھا گیا اس سے شاید کسی کو متاثر یا مسوم کرنا مطلوب ہے۔ کل ہی کرپس نے کہا اور پینچک لارنس نے تائید کی کہ مولانا مشرقی شرافت کا بھرپور ہیں ان کا ذہن انسانیکو پیدا یا ہے۔ وہ سیاست کو تاریخ کی میزان میں تولتے، اسد لال سے وزن کرتے اور حالت سے قیمت لگاتے ہیں، مولانا کوئی فاتحیات نہیں کرتے ان کی سیریات پنی تلی ہوتی اور قومی یا مذہبی انسان کے پیاسے ایک عالمی انسان کے اسلوب میں ہوتی ہے، ہم نے ہندوستان کے مسئلے کو حل کرنے کیسے فی الحال ذہن میں جونما کر مرتب کئے ہیں ان میں زیادہ نہیں تو نصف بائیں مولانا کے خطا پر مرتب کی ہیں۔“

راقم نے گاندھی جی سے سوال کیا ”ہندوستان میں آپ کی پوری سیاسی بفرمولا نا کے ساتھ گزدی ہے اس طویل تجربے میں آپ نے ان کے متعلق کیا رائے فائم کی ہے؟“ گاندھی جی نے فرمایا:

”آپ کا سوال بچیدہ ہے اور بچیدہ ہونے کے علاوہ طویل بھی ہے۔ رفقار کے متعلق طے دینا انسان نہیں، ہر تصور کے بہت سے روح ہوتے ہیں، مولانا علم کے شہنشاہ ہیں میں انہیں افلاطون، ارسطو، فیض خودوث کی طرح کا دیسا ہی انسان سمجھتا ہوں، وہ تاریخ کے بہت بڑے عالم ہیں۔ کانگرس و رنگ لکھیتی میں جہاں تک تاریخ کے شور کا تعلق ہے۔“

کوئی بھی ان کا ہم پایہ نہیں، سب ان سے پتھرے ہیں، اردو زبان ان کی لونڈی ہے، وہ عربی و فارسی کے جنید عالم ہیں، خطابت کے فن میں ڈیا سلیمانز اور سروکے ہم ربہ ہیں لیکن ان کے مغلق ہم نے کتابوں میں پڑھا ہے، مولانا کو ہم نے دیکھا اور سنائے ہے، وہ ایک سائنسدان کے انداز میں بات چیت کرتے اور مباحثت کی پرفلوں کو ہند فکروں ہی میں نیتھے پر لے آتے ہیں جو اہر لال ان کے خیالات کی الگریزی کرتے ہیں۔ اُلٹیا کانگرس کیٹی میں یہ چیز، پہلو دار اور وہ قیمت قراردار میں مولانا ہی پیش کرتے اور اندر وہی ابو زیشن کو چلتے ہیں، جہاں تک کلام میں تائیر اور استدال میں سحر کا تعلق ہے اس وقت ہندستان بھر میں کوئی شخص ان کی نظر نہیں، مولانا میں سب سے بڑا شخص یہ ہے کہ وہ عوام سے گزر کرتے اور اپنے ہی خیالوں کے انسان ہیں۔ انہیں اپنے داع پر بخوبی سے ہے، وہ عوام کی طاقت کو سمجھتے ہیں لیکن ان سے کٹے اور کھینچ رہتے ہیں۔ عوام سے گزر یا عوام سے فرار ہی کا نتیجہ ہے کہ وہ مسلمانوں کے مقابلہ کا شکار ہیں، مسلمانوں نے ان سے انصاف نہیں کیا۔ مسلمانوں کو حق تھا کہ ان سے اختلاف کریں، لیکن ایک ایسا شخص جو بھروسے الفاظ بول نہیں سکتا، جو کسی بڑے چیزے پر حرف پر طعن و ظفر نہیں کر سکتا تو جہاں ذاتیات کے دصول اُٹتی ہو رہا ہے میزوں پتھرے ہٹ جاتا ہے، اس کے خلاف گالی گفتار، کذب دافراً اور طعن و تھنیک سے تو خدا خوش نہیں ہوتا۔ مولانا کی ذہانت، ہندستان کے لیے عظیم الہی ہے، میں کانگرس میں کیا تو ان سے پہلی ملاقات ہی میں اندازہ چوگیا کر دے ایک جی نی ایس (عینفری) میں۔ اس وقت ہندوؤں اور مسلمانوں میں اختلاف کا یہ طوفان نہیں تھا بلکہ تجویز کی خلافت اور بیجاناب کے مارشل لارنس نے باہمی اتحاد کی ایک بی نظر پشاپید اکر دی تھی۔ تک کے شردار غلام کانگرس کی صفوں میں سمجھے۔ مسلمانوں میں سے حکیم اجمل خان، مولانا محمد علی اور ڈاکٹر محمد احمد انصاری ذہانت و قابلیت کے انسان سمجھے۔ حکیم صاحب کی سوچ بوججو اور ہمیدہ شخیت کا ہر گو شہ میں احترام تھا۔ وہ محض طباعت کی وجہ ہی سے یسح المک نہ سمجھتے ان کا ہائٹھ لکب کی سیاسی بعض پر بھی تھا، وہ حالات و واقعات کی صحیح صحیح تشخیص کرتے سمجھتے، مولانا محمد علی شجاعت کا پیکر تھے۔

وہ عوام کو اپنے زور بیان سے مودہ لیتے اور عوام ان کی طرف کھینچنے چلے جاتے تھے۔ بلاشبہ ہندوستان کی نئی بیداری میں ان کا وجود ابر و رعد کی پہلی صد اعماق، لیکن وہ جنبہ کے انسان تھے۔ واکٹ انصاری ہاتھ کے سخن، دل کے سخن اور دماغ کے دھنی تھے ہندو کی ہبھوں سے مرقی نکال لاتے ان سے غربا کے لیے سعادت کا ایک پیشہ اپنایا۔ مسلمانوں نے ان سے بھی غیر اخلاقی سلوک کیا۔ مولانا آزاد مقابله کم عمر تھے، لیکن اس وقت بھی کافر میں صفت اول کے رہنمای تھے، ان کا شمول پہنچے ہی دن سے ہمارے لیے فخر و سرست کا باعث رہا۔ ہم ان سے مشوروں پر مشور سے حاصل کرتے اور وہ یعنیں امن و جنگ دونوں حالتوں میں اپنی مضید را یوں سے مستفید ہونے کا موقع دیتے ہیں ای ان کی ذہانت کا اعزاز تھا کہ ۱۹۴۷ء میں جب ان کی عمر ۵۳ سال تھی کانگریس کے سب سے کم عمر صدر ہوئے وہ جو اہر لال نہرو سے بھی کم عمر میں صدر ہوئے۔

راقم تے سوال کیا۔

مہاتما جی مولانا اور آپ کے درمیان سیاسی امور میں اختلاف راستے ہو تو اس صورت میں کیا

ہوتا ہے؟

مہاتما جی نے مکراتے ہوئے کہا:

”مولانا میں اپنے علم کی بے پناہی کے باعث ذہنی طور پر ایک انسان ہے، وہ بہت سے معاملات ایک مثالی اور نظری انسان کی حیثیت سے حل کرنا چاہتے ہیں۔ لیکن اس دنیا میں ہر چیز مثالی اور نظری طور پر حل نہیں ہوتی۔ یہ دنیا واقعات و حالات کی بولکنوں کا مجموعہ ہے۔ یہاں امثل اور بیسے جوڑہ پیزیں چلتی ہیں، جن کی عقل تصدیق نہیں کرتی لیکن جذب توشیں کرتا ہے وہ ہر چیز کو عقل، استدلال اور منطق سے دیکھتے ہیں، میں اندر کی آواز پر مغل کرتا ہوں۔ ان کی تدبیریں قرین حقیقت ہوتی ہیں۔ بلا اتفاقات مجھے لوٹ کر ان سے اتفاق کرنا پڑتا ہے۔ مولانا کی سب سے بڑی خوبی اخلاق اسرا کی نظری آویزش میں ہے ہر قیمتی کو زخم دوئی سے حل کرتے ہیں۔“

کانگریس میں ایک بالی کمانڈ ہے، مولانا اس بالی کمانڈ کے درکن ہیں، ان کا اپنے ساتھیوں میں احرام ہے اور وہ سب ان کی آمار کے دن کو محسوس کرتے ہیں، کانگریس کی دوسری طاقت تک کے خوام ہیں، بے شک تک کے خوام کی بہت بڑی اکثریت کانگریس کے ساتھ ہے لیکن مسلمانوں کی اکثریت کچھ اس طرح علیحدہ ہے کہ متحده قومیت کی داعی ہونے کے باوجود کانگریس اکثریتی مسلمانوں کی نمائندہ نہیں۔ اس اعتبار سے مسلمانوں نے مولانا کی پوزیشن کو کانگریس میں ضعیف کیا ہے اور شاید مولانا داخلی طور پر محسوس کرتے ہیں۔“ راقم نے عرض کیا۔

کیا یہ صحیح نہیں کہ مولانا نے خود مسلمانوں کو جمعیتی لیڈر شپ کے خواہے کیا اور ان سے اس طرح کنارہ کیا کہ مسلمان بھی ان سے کنارہ کر گئے؟

مہاتما جی نے کہا :

”کسی حد تک یہ بات صحیک ہے، خوام کسی لیڈر کو اس وقت تک پسند نہیں کرتے جب تک وہ ان میں گھل مل نہ جائے یاد ہی بات نہ کرے جوان کے شور و لا شور میں مختلف اسباب و محکمات کے باعث دو دن خون ہو چکی ہے، مولانا نے خوام سے اجتناب کیا ان سے رابط منقطع رکھا مطالعہ و فلم کے ہو گئے، اور ہر خوامی چیز سے دور رہے، ان کی اپنی زندگی فقر و درویشی کی زندگی ہے، وہ غیرت مندی کی پتھی تصویر ہیں لیکن مذاق ان کا شایسی ہے اور خوام کی طبیعت اس سے مختلف واقع ہوئی ہے۔

مہاتما جی نے مسکراتے ہوئے کہا، ہندوؤں میں خلقۃ ہیرودور شپ ہے۔ مسلمانوں کا مارج اس کے الٹ سے ہے، بہر حال یہ ایک تجزیاتی پہلو ہے، جہاں تک مولانا کا تعلق ہے ہم نے انہیں ایک سچا مسلمان پایا ہے۔ میں انہیں ہندوستان کی علمت سمجھتا ہوں، مسلمانوں کو انہیں ایک عصری شخصیت کے علاوہ انعام ایزدی سمجھنا چاہیئے تھا لیکن یہ ایک مددنگ ایسی ہے کہ مسلمانوں نے اپنی زبان و بیان کی تمام غلطیں ان پر صرف نہ کردی ہیں مولانا اسلام کے ترجیان اور اسلام کی ثقافت کا نمائندہ نہ ہوتے، صرف سیاست کے کھادڑیا مغربی ثقافت کا مجرم ہوتے تو ممکن تھا اسلام ان کے گرویدہ ہوتے اور اغلب تھا انہیں

اس مقام پر متسلسل ہے جاتے جو اسلام کے نزدیک جائز نہیں، لیکن ہماری اصطلاح میں  
ہیرودو شپ کا مقام ہے۔

**پنڈت جواہر لال نہرو**

عبداللہ بہٹ پنجاب کے نیشنلٹ طلبہ میں ایک محکم نوجوان اور  
پنجاب مسلم سٹوڈنٹس فیڈریشن کے سکریٹری تھے: انہوں نے ابوالکلام آزاد  
کے نام سے ملک کے بعض چیزوں اہل قلم اور سرفراست سیاست دانوں کے مفتانیں کا جمیون عدوں کیا اور لاہور  
کے مشہور پبلیک توپی کتب خانے نے شائع کیا، اس کے پیش نظر پر یہم جون ۱۹۴۷ء کی تاریخ ہے، ایک مقالہ  
ب عنوان ”ایک غیر معمولی سیاست دان پنڈت جواہر لال نہرو کے قلم سے ہے، یہ کہا شکل ہے کہ پنڈت جو جنے  
یہ مقالہ کب لکھا ہے کہا، بہر حال یہ مقالہ دوسری جنگ عظیم سے پہلے اور بہت پہلے کا ہے، احمد نگر کے  
قلعہ میں پنڈت جو مولانا کے ساتھ تھے، پنڈت جو جنے وہاں تلاش ہے“ تصنیف کی تو اس کے دیباچے میں  
مولانا کی بیکار علمیت بے پناہ ذہانت اور محیر العقول فطانت کا اعتراف کیا ہے، ایک دوسری جگہ اسی  
کتاب میں البال کے اجہاد کی سانش کی اور مولانا کو زبردست خراج ادا کیا ہے، ابوالکلام آزاد کے مجموعے  
کا مضمون حسب ذیل ہے۔

”کسی اشاعتی کے متعلق کچھ انہیں خیال کرنا ایک مشکل کام ہے اور پھر یہ مشکل اور بھی مشکل ہو جاتی ہے  
جب وہ سہتی ایسے سیاسی رفیق کی ہو جو قومی کاموں کی ہمہ قسم ذمہ داریوں اور تکلیفوں میں سامنے رہی  
ہوئی وجہ سے کہ مولانا ابوالکلام آزاد کے متعلق قلم اٹھانا میرے نیکے کوئی آسان کام نہیں ہے۔ تقریباً ۲۶ سال  
ہوئے جب پہلے پہلی بیری ملاقات مولانا سے ہوئی لیکن مولانا کی علمیت قومی کاموں میں غرض و ثبات اور  
جنگ عظیم کے دوران میں اب کی نظر بندی کے متعلق میں اس سے پڑھ بھی بہت کچھ سن چکا تھا اور ان سے  
ملنے کے لیے بے تاب تھا، عمر کے اعتبار سے ان کا ابھی عالم شباب تھا لیکن ان کے چہرے پر پختہ کاری اور  
بانی نظری کے گھر سے نقوش سمجھے اور اس طرح ان کی جگہ بزرگان کامگریں کے درمیان ناگزیر تھی، چونکہ مجھے خود  
بھی اس وقت کامگریں کے اندر لوگی حلقوں سے اتنا گہرا اربط و ضبط نہیں تھا، اس وقت دوسری سے مطالع  
کرنے کا موقع نہ تھا، لیکن اس کے بعد کامگریں ورگنگ کیتی کی میٹنگوں میں بغور مطالعہ کرنے کا موقع ملا اور  
بانی خصوص پہلے دس بارہ برس سے تو مجھے ان سے بہت گہرا تعلق رہا ہے، اگر ہمارے ایام قید و بند اور  
میری ہندوستان سے غیر حاضری کے زمانے کے کوئی میں سے مستثنی کر دیا جائے تو کامگریں کے رو زندگانی شاغل

اور اس کی عظیم اشان تجویز دن اور اہم فیصلوں میں مجھے ان کی مسلسل رفاقت کی عزت حاصل رہی ہے لانگریں کی تاریخ میں اور بنابریں ہندوستان کی تاریخ میں بہت کم لوگ اس حقیقت سے آشنا ہیں کہ لانگریں کی تجویز دن وہ ائمہ کی تراش خاش اور وضع قطع میں ان کا نہ بردست ہاتھ کس طرح مصروف رہا ہے۔ قلعہ نظر اس کے کوہ پر یہ ٹینٹ ہوں یا ورنگ کیسٹ کے ایک عام میران کی رائیں اور مشورے غیر معمولی طور پر وقوع بھجے جاتے میں کیونکہ ان راؤں اور مشوروں کے پس پر وہ دانش و تدبیر اور فہم و ذراست کی غیر معمولی بخشی اور گھادوٹ روز بروز نمایاں تر ہوتی جا رہی تھی۔

مولانا عام دنیا سے بالکل مختلف اور نہ لے سیاست دان ہیں، آپ ایک کامیاب سیاست دان کے طبعی مزاج سے معاہدیں جو ٹھوس اور بے حصہ کر جملہ کرنے کے قابل ہو جاتی ہیں آپ کی افتادہ طبیعت سرماں سرماں کے خلاف ہے، آپ بے حد شر میلے اور خلوت پسند ہیں۔ مزید برآں آپ کے پہلو میں ایک بہت زیادہ حساس دل ہے باوجود ایک موثر اور باذقار تقریر ہونے کے سور و شفاب اور پنکام درخیزوں سے بہت گھراستے ہیں ان کو عوام میں تقریر کرنے کے لیے آمادہ کرنا کوئی انسان کام نہیں ہوتا یہ ہے کہ ان کی اصل خصوصیت علم و فضل بھی، حالات کی نزاکت نے انہیں حکمت و گردش کی زندگی پر مجبور کر دیا ہے۔

مولانا کو دیکھ کر مجھے وہ فرانسی فاموسی اکثر یاد آ جاتے ہیں جو انقلاب فرانس سے کچھ عرصہ پہلے دہان موجہ ہتھے۔ تاریخ اقسام مااضی میں ان کا درک و بصریت یقیناً حررت اگیز ہے اور یہ دین علم ان کے دماغ میں بھیب ضبط و ترتیب کے ساتھ موجود ہے، ان کا ذہن مدلل باضباط اور سلیمانی ہوا ہے اور ایسا معلوم ہوتا ہے کہ انہوں نے مفلون و فلسفہ کے کسی قدیم سکول میں تعلیم حاصل کی ہے، ان کا عالم رویہ معقولیت پسند ہے بایں اس ان کے پس نظر میں ایک ایسا انسان ہے جو علم کے پہاڑوں کو زم و نازک بنالے کجھی کبھی بلند مگر خشک طرافت پیش کرتا ہے۔

اگر اس قدر خلوت پسندی اور شرمندیاں ان کی طبیعت کا خاص اناہ ہوتا تو وہ لکھی اور قومی کاموں میں اس سے بھی بڑھ کر حصہ لیتے کیونکہ ان کے قلم میں ایک سحر اور ان کے لہوں میں ایک اعجاز ہے جو ہزاروں بے حصہ دنوں کو حکمت و عمل کی طاقت را غائب کر سکتا ہے ہم نے یہ اعجاز پر اور آواز اب پہلیک میں شاز و نادر ہی سنی ہے اور بد قسمتی سے انہوں نے اپنے جادو نگار قلم سے بھی پہلے کی طرح دلاؤیزیاں اور رنگینیاں پسید کرنی چھوڑا

وی میں۔

مجھے ہمیشہ تصنیفی زندگی سے ان کی بے انتہائی پر افسوس ہوا ہے کہ یونک جوزبان وہ مکھتے ہیں وہ زیادہ سے زیادہ پر معنی الفاظ سے ملبوہ ہوتی ہے وہ جو عنوان ثابت ہی میں انہوں نے ذرفت ہندستان بلکہ مغربی ایشیا اور عربی ممالک اور مصر سے خراج تحسین وصول کر دیا تھا محض ان کے قلم کی بدولت تھا اور اب تک یہ حالت ہے کہ اگر ان عربی بولنے والے ممالک میں کوئی سیاح ہندستان سے جاتا ہے تو اس سے ابوالکلام کے متعلق ضرور ریافت کیا جاتا ہے۔ اگر انہوں نے اپنا یہ جہاد قلمی جاری رکھا ہوتا تو آج ہماری قوم کو صفات اور سلیمانی ہوئے طرز فکر اور بنابریں صحیح راہ عمل کے تعین میں کس تدریگ اس بھاناقوریت تفصیل ہوتی ہے۔

یہ محض حالات کا تھا جتنا ہے کہ وہ دوسرے فرائض اور ذروداریاں اپنے کندھوں پر لینے کے لیے مجبور ہو گئے اور اب فیصلہ تاریخ کیسے گی کہ انہوں نے یہ سب کچھ کس طرح بوجھے احسن ادا کیا۔ لیکن جنہیں ان کو بہت زیادہ قریب سے دیکھئے کی عزت حاصل ہے تاریخ کے فضله کے واسطے زحمت کش انتظار کیوں ہوں؟ وہ ہمارے لیے اور ملک و قوم کے لیے قوتوں کا ایک محکم پہاڑ ہے ہیں۔ قطع نظر اس سے کہ ہم نے ان کی رائے سے تفاق کیا یا اختلاف، ہم یہ ہمیشہ لمبڑا رکھتے رہے کہ ان کی رائے بہت زیادہ وقیع ہوتی ہے اور ہم آسانی سے اس سے ٹھہر دیا ہے اسی سے ٹھہر دیا ہے اسی سے ایک ایسے آزمودہ کار اور صائب دعاخی کی پیدا اوار ہوتی ہے جسے ناصی دحال کے علم و فضل اور فیر معمولی داشت و فراست سے نوازا گیا ہے اور ہم گیر قوتوں میں بہت کم ہستیوں کا حصہ ہوتی ہے۔

اس غلبہ المرتبت ہندوستانی میں نئی پود کے اخذ و جذب کے واسطے بہت کچھ ہے؛ وہ ایک ہی وقت میں زبردست عالم دین اور ہندوستانی اتحاد کے نمائندہ و شارح ہیں۔ ان دونوں چیزوں کے اتحاد میں انہوں نے مطلقاً وقت محسوس نہیں کی ان سے کم علم و گون کو ہندوستانی زندگی کے اختلافات میں ایک بامی اور یہ نظر آتی ہے، لیکن مولانا اس عام سلطے سے بہت بلند واقع ہوئے ہیں اور ان بلند یوں سے انہوں نے ذرفت اس توزع کے پس پر دھیقی اتحاد و یک جہتی کو دیکھ دیا ہے بلکہ یہ جسمی معلوم کر دیا کہ ہندوستان اور اس کی مختلف روؤں کی نجات اس ایک یک جہتی اور اتحادی سے والستہ ہے۔

---

لہ پنڈت جی کے مصنفوں کا اردو ترجمہ عبد اللہ ثابت کی مرتبہ کتاب سے نقل کیا ہے اس وقت انگریزی میں سامنے نہ تھا اور نہ بعض فقرے سے مزید اخبار کے ساتھ شکنندہ ہو سکتے تھے۔

مولانا ملاقات پا گئے تو رام ان کے جنازے میں شمول کے لیے داخل گیا۔ پہنچت جی اس وقت  
وون روپس کی تصور ہے، انہیں دفاترے کے بعد پہنچت جی مولانا کی کوٹھی میں آئے تو ہم چند لوگ  
دہان سختے، سب احتراماً انکوڑے ہو گئے لیکن پہنچت جی کی پریشانی کا یہ حال تھا کہ تسلیمات لیے بغیر یہ  
کہتے ہوئے مولانا کے کرسے کی طرف بڑھ گئے کہ مولانا سے مل کے ابھی آتا ہوں پھر احمد دس منٹ میں  
واپس آگئے ان کی آنکھیوں میں موٹے موٹے انسو ہتھے معاپا میں باع میں چلنے گئے جہاں مولانا صبح و شام  
ٹپکا کرتے ہتھے، پہنچت جی کو بے حال دیکھ کر پر بودھ چندران کے پیسے ہو گئے۔ پہنچت جی شاغر سے پوچھ  
رہے ہتھے۔

”مولانا تو چلنے گئے کیا اب بھی پھول کھدا دگی؟“

اور پھولوں سے کہا۔ ہے سختے:

”اب بھی کھلو گے۔“ اور وشوں سے کہہ رہے ہتھے تم ہمیشہ کے لیے دراں ہو گئی ہو۔

پہنچت جی واپس آئے راتم سے کہا:

”شدorch Tam آگئے جنازے میں شرکت کی، کب آئے ہتھے پر مولانا سے ملاقات ہوئی، اب تو  
کبھی ملاقات نہ ہو گی۔“

اور میں ڈھاریں مار مار کر رونے لگا۔ اجمل نے مجھے گلے لگایا اور درون ڈھلے جلد عامر تھا۔ ڈاکٹر  
راجندر پر شاد صدر جمہوریہ ہندوستان جلسے کے بعد رہتے، پہنچت جی نے اپنی تقریر کے اشکارہ ہمچے  
میں کہا۔

”مولانا کی بوت نے ہندوستان کو اس کی ایک بڑی عظمت سے محروم کر دیا ہے، وہ ہماری

ان شخصیتوں میں سے متنے جو تاریخ کے طبع سے اب تک ہندوستان نے پیدا کی

ہیں ان کے جنازے میں لوگوں کا بجوم مہاتما جی کی ارتحی سے بھی زیادہ تھا۔ میں سوچتا

رہا ایک شخص جو عام سے ہمیشہ دوسرے ہوا اور جس کی سب سے بڑی پریشانی کا نام عام رہتا

اس کے جنازے میں بیکار بجوم کہاں سے ہیا کو میسا رہندوستان ام ایا تھا۔ میرے دل

نے جواب دیا کہ وہ ہندوستان کی عظمت ہونے کے باوجود فی ذمہ نہ ہندوستان کے ساتھ

بڑے نکلام انہاں تھے، لوگوں نے ان کی مظلومیت کا احساس داعزrat کیا ہے۔ ہندوستان

میں بڑے بڑے لوگ ہر دور میں پیدا ہوتے رہتے ہیں۔ قدرت کا نظام یہی ہے کہ وہ انسانوں کی آبادیوں کو خلاں کا شکار نہیں ہونے دیتی، اور دور میں بڑے ادمی پیدا کرتی ہے، مولانا کی موت سے وہ دروازہ بند نہیں ہوا، ہندوستان آمدہ بھی بڑے ادمی پیدا کرتا ہے گا لیکن ہم ان کی رحلت سے ایک زبردست خلاں کا شکار ہو گئے ہیں کہ آزادی سے پہلے غلام ہندوستان کی جدوجہد میں اور آزادی کے بعد آزاد ہندوستان کی تگ و دو میں جب بعض مسائل کی پیچیدگیاں ہمارے لیے مددگاری بین جاتی تھیں تو ہم سوچتے تھے کہ آئیے مولانا سے حل دیافت کریں، حیرت ہوتی کہ وہ دم زدن میں ہر انکا ذرور کر دیتے ہیں لیکن تھیں سمجھا دیتے ہر سوال کا مسکت جواب فرماتے اور ہر منہ کا حل جاتے ہیں ان کی ذہانت سے فیضیاں ہوتے اور ان کی بدولت جیش ناظم مسجد حادث سے نکال کر سلامتی و ثبات اور فراست و فہم کے کناروں پر لے جلتے ہیں ان کی مفارقت کاغذ تو ہے لیکن ایک بڑا غم یہ ہے کہ ہم ایک عظیم دانش کی راہخانی سے محروم ہو گئے ہیں۔

رائم نے وزارتی مشن کے زمانہ میں میراحمد حسن شبلوی کے ہاں پنڈت جی سے مولانا سے تعلق و صن کی کوچخام سے براہ راست خطاب نہیں کرتے، شاید ان سے تفہیم ہیں اور شاید خواص کے ان سے کچھا ذکر وجوہی تفہیم ہے، ملک میں ان کے جان شارعیت مندوں کی ایک بڑی جماعت ہے لیکن ان کے لیے بھی مولانا سے ملاجوئے شیر سے کم نہیں ہے اگر مولانا خواص سے مقطعہ نہ ہوتے تو ہندوستان کی سیاست مختلف ہوتی۔

پنڈت جی نے کہا۔

”مولانا کی طبیعت کا ایک سانچہ بن چکا ہے اس کو توڑنا یا موڑنا مشکل ہے ان کے علم کی بے پناہی نے ان میں ایک شان کو جلا ہی پیدا کر دی ہے اور وہ اس سے کسی حال میں بھی دستبردار نہیں ہوتے، اپنی زبان پر کسی کی شکایت نہیں لاتے اور بڑے سے بڑا حادثہ دل پر گزار لیتے ہیں۔ مسلمان خواص نے اپنے سیاسی خواص کی پیروی میں ان کے متعلق ہود بان بولی ہے اور جس بدگوئی کے انبار لگائے ہیں وہ سب کچھ انتہائی ترناک ہے۔ ایک انسان جو مستعمل معنوں میں سیاست دان نہ ہو، علم کی نزاکت کے ساتھے

میں ڈھلا ہو، اور ادب کی نفاست پر اس کے مزاج کی اساس ہو اس کے احساس کی پیغمروگی کا اندازہ عوام نہیں کر سکتے۔ عوام اگر جوش و غضب کی طاقت ہیں تو مسلمانوں کی اپنی زبان میں کالاغوام بھی ہیں، وہ تیر سے شاذ ہی داسطر رکھتے ہیں ان کی عمومی عادت تجزیبی ہوتی ہے۔ میں ایک حد تک تاریخ اسلام کا طالب علم ہوں، اور اس کے طالعے نے مجھے اس خیال کے بنانے میں مدد دی ہے کہ مسلمانوں نے ہمیشہ اپنے دین کی عظیتوں سے ان کی زندگی میں شرمناک برناو کیا ہے پھر ایک زمانہ گزر جانے کے بعد تاریخ نے ان کی عظمت کا اعزاز کیا اور ان کے علم سے رہنمائی حاصل کی ہے۔

بہر حال مولانا عوام سے میوس نہ ہوتے تو ملکن بھا تاریخ مختلف ہوتی۔ لیکن مولانا عوام کے ہو جاتے تو وقت کی سالش انہیں ضرور حاصل ہوتی لیکن پھر شاید وہ ابوالکلام نہ ہوتے۔

**سردار ولیجہ بھائی پٹیل** | داکٹر راجندر پرشاد اور سردار ولیجہ بھائی پٹیل برلاہا دس میں مقیم تھے، مولوی عزیز الرحمن لدھیانوی، خلفت ارشید مولانا حبیب الرحمن لدھیانوی نے

ان سے وقت لیا اور اس طرح ملاقات ہو گئی، ہم نے باقون باقون میں ہست کوشش کی کہ سردار صاحب بولیں لیکن وہ گھنٹہ پھر بخاری ہی باقیں سننے رہے خود ایک حرفت تک دکھا، ہم نے محسوس کیا کہ ہم پتھر میں جونک کا روپے ہیں، کوئی ہفتہ بعد شری پر بودھ چندر جی کی معیت میں پھران سے ملاقات ہوتی تو مولانا آزاد کے متعلق میرے سوالات کی نویت نے انہیں جواب دینے پر آمادہ کیا۔

میں نے کہا:

”سردار صاحب اس میں کہاں تک صداقت ہے کہ وزارتی مشن کے مذکرات میں مولانا کا مسلمان ہونا سیاست درست نہیں۔ مسلم لیگ ان کی پوزیشن خراب کرتی اور مسلمانوں کی واحد نمائندگی کے نام میں ان کی شخصیت کو ماند کرتی ہے۔ ادھروزاری مشن باطنی طور پر کانگرس کے ہندو رہنماؤں سے بات کرنا چاہتا ہے تاکہ ہندو مسلم قضیہ کے متعلق اپنے ذہن کے خطوط سیدھا کر سکے۔ کانگرس بہر حال انسانوں ہی کا مجموعہ ہے، مثلاً آپ کے متعلق خود کانگرس کے بعض ذمہ دار صوبائی ناشدؤں کی طرف سے تاثر دیا جاتا ہے کہ آپ انتقال اختیارات یا حکومتی مذکرات کے اس مرحلے میں مولانا کی رجائی کو بہر وجوہ خوبی اور خلک کا موجب خیال کرتے ہیں“

سردار صادب مکار نے کہنے لگے۔

”ہر شخص اپنے خیالات کا مجاز ہے، یہ مرحلہ ہی ایسا ہے کہ طرح طرح کے خیالات آوارہ ہو کر اڑ رہے ہیں، مجھ میں اور مولانا میں بہت زیادہ ذہنی فاصلہ ہے لیکن وہ بعض قومی امور سے متعلق نظریاتی چیز ہے ورنہ مولانا کے متعلق جہاں تک ہمارے اعتماد کا تعلق ہے ہم ان کی احبابت فکر اور بے داغ حب الاطین پر شہر نہیں کر سکتے، اس تک کے مختلف مکاتیب فکر کی لیدر شپ ابوالکلام کے دماغ دل کی اکٹس ہوتی تو ہم بہت پہلے آزاد ہو چکے ہوتے اور ہزاروں مسلم مسلم سے سے پیدا ہی نہ ہوتا، مجھے مولانا کے متعلق کوئی نکالت ہے تو یہ کہ وہ ترکی یا ترکی جواب نہیں دیتے، مولانا نے آج تک سڑ جناح کے متعلق ایک ادنی اسا توکار کلک بھی نہیں کیا وہ شاید بھونڈ سے الفاظ جانتے ہی نہیں، مسٹر جناح نے انہیں ملنے سے انکار کیا تو یہ ان کی مردمی کا مسئلہ تھا، لیکن گالی دینا ایک ایسے شخص کو زیب نہیں دیتا جو اپنے تیس واحد نمائندہ کہلا تاہم ہے، ہم نے مولانا سے سڑ جناح کی اس گالی کا منہ توڑ جواب دینے کے لیے اصرار کیا تو ان کا جواب تھا۔

”سڑ جناح نے اس کلمہ استہزا سے اپنی عزت میں کوئی احتفاظ نہیں کیا، ان کا خیال ہو کہ اس طرح ان کی طبیعت خوش رہتی ہے، مولانا اپنی صحت کی بھالی کے لیے ان کلمات کو وظیمن کے طور پر استعمال کرنا چاہتے ہیں، انسان کو اپنی تندروتی کے لیے ان چیزوں کے استعمال کی اجازت دی گئی ہے جو مذہب نے حرام تھہرائی ہیں، مسٹر جناح کو بھی اپنی تندروتی کے لیے ان چیزوں کے استعمال کا حق پہنچا ہے۔ دوسری چیز اس ضمن میں مولانا نے یہ کہی کہ ہم ذاتیات کی روائی پھیر لے کر صحت یا ب نہیں ہو سکتے۔ اور نہ قومی سائل اس طرح حل ہوتے ہیں۔

بدمزگی کا علاج بدمزگی نہیں اس طرح مسائل کا راست ہونا مشکل ہے۔ قربانی جان وال کے ایشارہ ہی کا نام نہیں، حق و صفات کے لیے عزت و شہرت کا تیاگ دنیا بھی قربانی ہے۔ مسٹر جناح کی درشتی نے قوم کو غلط راہ پر ڈال دیا ہے۔ ظاہر ہے کہ سیادت کا طرز عمل معتقدین کے لیے لازمہ تقلید ہو جاتا ہے، پاکستان بن گیا تو اس ساری لیدر شپ کو

جو سڑ جاں کے اس کلہ استیز سے خوش ہوئی ہے، خود اس مقلّ سے گزرنا ہوگا۔ وہ محسوس کریں گے کہ ہم انت نگا مخلوق کے بازار سے گزرا رہے ہیں۔ رہا وزارتی مشن سے مقلّ یہ خیال کہ وہ مولانا سے بات چیت کرنے ہوئے کوئی روک محسوس کرنا ہے تو یہ غلط ہے۔ وزارتی مشن جانا ہے کہ مولانا کو کانگریس کا پورا پورا اعتماد حاصل ہے اور مولانا جو کچھ ان سے کہتے اجتماعی اعتماد سے کہتے ہیں، مولانا سے کسی مسئلے میں اختلاف ہر قوائیں ہیں ہو سکتا ہے، لیکن وزارتی مشن کے مذکورات میں نہیں۔ مولانا ہندوستان کی ترجیحی کر رہے ہیں۔ انہوں نے وزارتی مشن پر ہندوستانی ذہانت کا نقش جمادیا ہے؟

رام نے سوال کیا:

سردار صاحب آپ میں اور مولانا میں ذہنی فاصلے کیا ہیں؟ سردار صاحب کے چہرے پر کھل مکراہست پھیل گئی۔ پہنچنے لگے۔

”دہ مسلمان ہیں میں ہندو ہوں، کیا یہ ذہنی فاصلہ نہیں؟“ پھر کھل کے ہنسنے ہوئے کہا۔ ”لیکن ہندوستان کی آزادی کے حصول کی جدوجہد نے ہمیں اس طرح یکجا کیا ہے کہ جو لوگ ہمارے ذہنی فاصلے اجاگر کرتا چاہتے ہیں وہ ہمارے درمیان آراء کا اخلاف اجاد سکتے ہیں لیکن کوئی تنادع، تکرار یا تکرار پیدا نہیں کر سکتے، ہمیں پیر ملکی غلامی کے خلاف جدوجہد نے یک جان دو قالمب کر دیا ہے۔ اس میدان میں ہم متحمل ہیں، مولانا سے میرے یہ:

پر سے بعض ساختیوں کے اختلاف کی وجہ گاندھی ازم ہے۔ ہم گاندھی جی کے پیروکار ہیں اور انہیں پر اپنی ہندوستان کے رشیوں کی طرح مانتے ہیں، مولانا گاندھی ازم کے پیرو ہیں وہ قومی جدوجہد میں گاندھی جی کے ساختی ہیں ان سے اختلاف بھی کرتے ہیں اور اتفاق بھی، بعض اہم سائل میں انہیں بنیادی اختلاف ہوتا ہے مثلاً ہنا دعدم تشد (گاندھی جی کا دھرم ہے)، مولانا اس کو جدوجہد آزادی میں بے بنیادوستان کا ہتھیار کہتے ہیں۔

سردار پھیل نے مکارے ہوئے کہا۔ ہم لوگ گاندھی جی کا مجرمہ لباس پہنچتے ہیں اور ہم میں سے نمازوںے فی صدقوی نشان کے طور پر گاندھی طلبی رکھتے ہیں۔ لیکن مولانا اس باب میں بھی مغلیہ تہذیب کے دلدادہ ہیں۔ دہ مسلمانوں کی سی اچکن اور مسلمانوں

کی ہی ٹوپی پہننے ہیں۔ غان عبد الغفار خان اور ڈاکٹر سید محمود کاظمی کی مجلس عاملہ کے مستقل ممبر ہیں، انہوں نے پہنچتے تھیں گاہنہ ہی جی کے سانچے میں ڈھال لیا ہے، ڈاکٹر سید محمود ہجیشہ گاہنہ ہی ٹوپی پہننے ہیں، لیکن مولانا کے ذہن میں اس کا تصور ہی نہیں۔ بات سہولی ہے لیکن مولانا اس طرح اپنی انفرادیت قائم رکھنا اور پہنچنے مخصوص کچھ سے الگ نہیں ہوتے۔ ان کی نشست و برخاست تمام تر مشرقی انداز کی اسلامی وضع قطع رکھتی ہے۔

بہر حال مولانا اس ہندوستان کی رواداری اور تحمل کے نمائہ ہیں جو مغلوں کے عہد کی امتیازی خصوصیت تھی:

”مولانا کے بارے میں آپ کی اجتماعی رائے کیا ہے؟“ میں نے سروار صاحب سے آخری سوال کیا۔  
سروار صاحب نے کہا:

”مولانا کی ذیالت، فلماںت، فراست، تدبیر، علم اور ان سب کی گزاری و گہرائی مجھا ایسے اکل کھرے انسان کے رد و قبول کی محتاج نہیں، وہ دشمن، بغداد، اور دھلی کی سلطنت مسلمانوں کے عہد کمال کی عین قدرت کا آخری وجود ہیں، انہیں قدرت نے ہندوستان کے زمانہ اپنالار میں پیدا کیا ہے، وہ ہندوؤں میں ہوتے تو مہاتما نلک اور مہاتما گاندھی ہوتے، ہندو عوام انہیں رشیوں کی طرح پوچھتے لیکن مسلمانوں نے ان سے وہ سلوک کیا ہے جو کلیسا اور مذہب کے معركہ میں یورپ کے کوتاہ فکر پادریوں نے نبی دینا کے رہنماؤں سے کیا تھا۔“

راقص نے عرض کیا:

”جان گنھر نے ان درون ایشیا میں آپ کو راجن باپو کو اور مولانا کو کاظمی کے ارباب ٹنائش قرار دیا اور لکھا ہے کہ آپ اس جنم واحد کا بازو مولانا اس کا دماغ اور راجندر پرشاد اس کا دل ہیں۔“  
سروار صاحب سکرائے راجن باپو نے کہا۔

”مولانا کی شخصیت بلاشبہ کاظمی کے وجود میں دماغی کی ہے۔“

میں نے یوست ہبڑی کے حوالے سے عرض کیا کہ انہوں نے مولانا کے سوانحی خاکے میں لکھا ہے۔

و ”آپ کی شخصیت بالکل ان قاموں کی طرح ہے جنہوں نے انقلاب فرانس کو اپنی تحریر

یہی دھالا تھا۔

و آپ گاندھی جی کے فلمہ عدم نشاد کے عقیدہ حامی نہیں بلکہ ہندستان کی آزادی کے لیے بے بس قوم کا سلحہ سمجھتے ہیں۔

و ہندستان کے مغربی اسلامی دلنوں میں سب سے زیادہ انہما پسند ہیں، کانگریس میں وہیں اور بائیس بانڈ کے لیے نقطہ اتحاد ہیں۔

و آپ ایسے انسانوں کا ہر لمحہ میں عنوان اور ہندستان میں خصوصاً فقدان ہے؛  
سردار پٹلیل نے کہا:

”یوسف ہر علی سے غلط نہیں لکھا：“

راجن بابو بولے:

”ان کا حرث حرث درست ہے۔“

ڈاکٹر راجندر پر شاد کا ارد و خط اور اسلوب تحریر ہنایت عمدہ تھا، اسی طرح یاد  
ڈاکٹر راجندر پر شاد میں ان کا مطلب وہ یہ نستعلیق تھا، راقم نے مولانا کے تعقیں عرض کیا کہ وہ بعض  
سوالات کے جواب کو خوبصورت انفاظ میں مثالی جاتے ہیں۔ راجن بابو بولے:

”وہ ابوالکلام ہیں۔“

راقم نے مولنا سے متعلق راجن بابو کا جموعی تاثر دریافت کیا کہ اس طویل رفاقت میں آپ نے ان  
کے متعلق کیا رائے قائم کی ہے۔  
جو ابا کہا۔

”ہم لوگ گاندھی وادی ہیں مہادیو ڈیسائی مہاتما جی کے سیکڑی ملکے انہوں نے مولنا سے  
متعلق کتاب لکھی ہے اس کے علاوہ دوچار مصنفوں بھی لمحہ کے بڑے بڑے روزناموں  
میں پروفل کئے۔ فی الجملان کے تاثرات ہم سب کے تاثرات ہیں۔ ہم گاندھی وادی مولانا  
کے سبق وہی محسوس کرتے اور رائے رکھتے ہیں جو مہادیو ڈیسائی نے بیان کیا ہے کہ：

۱۔ ان کی شخصیت میں اتنا جذب اور کرشمہ ہے کہ ان کی ہر جگہ تعلیم کی جاتی ہے۔

۲۔ وہ کانگریس میں اپنی مثال نہیں رکھتے ان کے اعجاز بیان سے انسان سور ہو جاتا ہے۔

- ۳۔ ان سے بڑھ کر کاگذیں میں اور کوئی معاملہ فہم سیاست دان اور سیاسی جوڑ توڑ کرنے والی شخصیت نہیں ہے۔
- ۴۔ مہاتماجی سیاسی زندگی کے انتہائی خطرناک مراحل میں ہمیشہ ان سے رجوع کرتے ہیں۔
- ۵۔ موئی لال نہرو اور سی ار داس ان سے مژوہ کئے بغیر کوئی قدم نہیں اٹھاتے تھے۔
- ۶۔ نمائش وہنمگار سے ہمیشہ محظوظ رہتے ہیں۔
- ۷۔ علم انسان میں اپنی نظریہ آپ ہیں۔
- ۸۔ گاندھی جی ان کی زبان کو ہندوستان کی سینگو افریقیا کہتے ہیں۔
- ۹۔ ان کی لاپرواہی انگلیزی اور فرانسیسی کتابوں سے بھبھی رہتی ہے۔ فلسفہ، مذہب، سائنس سیاست، ادب، شاعری، ناول اور عمرانیات وغیرہ کے جدید و قدیم اہل فلم کی معیاری کتابیں ان کے مطابق میں روپکی اور رہتی ہیں جو نئی کتاب ثقہ اہل فلم سے نکلتی ہے، وہ ان کے پاس فوراً چلی آتی ہے وہ صرف کتاب دوست ہیں۔
- ۱۰۔ سحر خطاہت سے عوام پر جادو کر دیتے تھے لیکن عوام سے کافی کرتا تے اور علاقوں سے پہنچ کرتے ہیں۔
- ۱۱۔ عوام سے ان کے اجنبی کا واحد سبب ان کا تحریک علی ہے، وہ فلم کاغذ اور کتاب کی تہائی کو عظیم سے عظیم، صحیح پر توجیح دیتے ہیں۔
- ۱۲۔ انہیں اپنے کردار کی عرشی رفتہ پر غیر مترقب اعتماد ہے۔
- ۱۳۔ وہ کسی حالت میں بھی اپنی انفرادیت رُک نہیں کرتے۔
- راجمن باہو نے مہادیو ڈیساٹی کی ان تحریروں کا حوالہ دیتے ہوئے کہا کہ:
- ”ہم لوگ گاندھی وادی یعنی مہاتماجی کے پرید ہیں۔ لیکن مولانا مہاتماجی کے ساتھی اور ان کے رفیق جہد ہیں، اپنی بے پایا ان کے باعث وہ بڑے سے بڑے شخصی حریف کی خرافات کا جواب نہیں دیتے، ان کے نزدیک ذاتات کی جنگ ناقابل اعتبار ہے۔ اس کو بدرو میں روڑے چھیننے کے مصدق سمجھتے ہیں۔ جس کے چھیننے اُڑ کر اپنے ہی بدن پر آتے ہیں۔“

مولانا کے متعلق راجن با بوا کا ایک مضمون "بجمعیۃ وصلی" کے ابوالکلام نبر میں شائع ہوا تھا اس میں لکھا تھا کہ :

- ۱۔ وہ ستمبر ۱۹۷۰ء میں پہلے پہل مولانا سے متعارف ہوئے، جب انہوں نے تحریک خلافت کے شروع میں مہاتماجی اور مولانا محمد علی کے ساتھ بہار کا دورہ کیا، تب انہیں ایک سحر طرز خطیب کی حیثیت سے دیکھا کہ ان کی اواز دلوں کی گہرائی میں اتر کر عوام کے خوابیدہ جذبات کو جھنجور جھنجور کر بیداد کر دیتی، غرض ان کی تقاریر سے ہر چہار جانب ازادی کا طوفان اُٹھ آیا تھا۔
- ۲۔ مہاتماجی ۱۹۷۱ء کے شروع میں قید کئے گئے تو کچھ عرصہ بعد کانگرس کے ممتاز رہنماؤں میں اختلاف پیدا ہو گیا۔ مسلم ایم تھاکر کانگرس کو بھسوٹ کرنل کے انتخابات میں حصہ لینا چاہئے یا نہیں۔ پہلے گلکتے کے ہنگامی اجلاس میں حصہ لینے کا فیصلہ کیا گیا۔ پھر ناپور اور احمد آباد کے اجلاس میں اس کی توہین کی گئی تا گیا کانگرس میں شرکت و مقاطعہ دلوں کے حامیوں نے طاقت کا مظاہرہ کیا۔ لیکن مقاطعے کے حامی جیت گئے، دونوں طرف کانگرس کے ممتاز رہنماؤں نے اور ان کے اخلاق سے کانگرس کو زبردست دھکایا گئے کا امکان تھا۔ مولانا، ازاد اس قفسیے کو نشانے کے لیے کانگرس کے نیشنل اجلاس منعقدہ ڈبلیو ۱۹۷۳ء کے صدر منتخب کئے گئے۔ وہ دو تین سال ہی میں کانگرس کے صدر ہو گئے اس کی وجہ ان کا نزور خطاہست، ان کی غیر معقولی ذہانت، واثقندی، معاملہ ہنہی، مقصود عناد کو بیکجا کرنے کی قوت اور مختلف الخیال طبیعتوں میں ہم آہنگ دیکھانیت پیدا کرنے کی بے نظر صلاحیت تھی۔ ان کی انہی خوبیوں نے ان کے رفقاء کے دل و فکار پر گہرا اثر ڈالا تھا۔
- ۳۔ ہمیں تحریک ازادی کی طویل مدت میں ان کی حب الوطنی، ایثار، قربانی اور معتبر قوت فیصلہ کا بار بار اعتراف کرنا پڑا اور یہ انہی کا کمال تھا کہ ۱۹۷۳ء میں چینخز اور نر چینخز کے خیالات کا ساری طور پر احترام کیا گیا اور جانبین میں مقاہمت کا راستہ پیدا ہو گیا۔
- ۴۔ وہ اپنے عقامہ پر غیر متزلزل چنان کی طرح ہے رہتے اور کسی طرح ان سے ہٹتے نہیں سکتے۔ راقم نے استفار کیا کہ آپ نے مہاتماجی کے متعلق لکھا ہے کہ ان کا ذکر کرنا ایسا ہی ہے جیسے تیر تھا یا ترا کرنا، تو کیا مولانا کے متعلق آپ نے ایسی کوئی رائے قائم کی ہے؟

بابوجی نے کہا۔ مہاتماجی کا تذکرہ بالکل دوسری بات ہے۔ وہ پراچین ہندستان کے

رشیوں کا پہلی میں ان کے متعلق ہمارے تاثرات عقیدت کی انتہا پر ہیں۔ مولانا ہماری جدوجہد کے پرستیامت فائلے کی ابڑو ہیں، انہیں مل کر ہمیں ہندوپ و شائیگی اور علم و فکر کی معراج سے ہمکاری کا احساس ہوتا ہے، وہ اپنے علمی تحریر کی دھونس نہیں جاتے اور نہ کسی کو مرجوب کرنا چاہتے ہیں، لیکن وہ کسی عنوان یا شخصیت سے مرجوب بھی نہیں ہوتے، وہ عمر بھر کے ساختیوں سے ان کی آراء میں اختلاف بھی کرتے ہیں، لیکن کبھی تصادم کی طرف نہیں آتے، وہ رفتار کراپنے طرز استدال کے نسل سے فائل کرتے اور اپنے افکار کی عمارت اٹھاتے ہیں، کئی معاملوں میں بالخصوص جب وہ ہمارا تاجی کے نقطہ ہائے نگاہ سے اختلاف کرتے ہیں تو ہمیں قدرتی طور پر ان سے اختلاف ہوتا ہے لیکن ان کے اختلاف کی سب سے بڑی خوبی یہ ہے کہ دلوں پر گران نہیں گزتا، وہ لگفارم کی شرمنی سے پھرلوں کو مووم کرتے اور شدید سے مشدید اختلاف میں اپنے خیالوں کی ذہنی فضنا پیدا کر لیتے ہیں، یہ خوبی صرف انہی میں ہے کہ خیالات کو جگلانا سکتے ہیں۔ اگر کانگرس کی عوامی فضنا ان کی صدارت میں ڈھلی ہوا اور وہ شخصاً عوام میں تحمل ہو سکیں تو ان کے خیالات سے اختلاف کرنا ضرکل کیا نا لکن ہو لیکن وہ عوام کی طاقت سے زیادہ اپنی ذہانت اور اپنے تحریر پر بہروز کرتے ہیں، انہیں عوام کی جذبائی اور عوامی فضنا سے زیادہ اپنے علم کی گہرائی اور گرانی پر اعتماد ہے، وہ جلوت کے نہیں خلوت کے انسان ہیں۔ اور عوام کے مجہنجوں میں یعنی کی بجائے لیڈر شپ کو رام کرتے ہیں، ان کے خیالوں کو عوام تک پہنچانا اس لیڈر شپ کا فرض ہے۔ وہ یہی محosoں کرتے اور یہی خواہش رکھتے ہیں:

رام نے ایک اور سوال کیا۔

جب سماش چندر بوس کانگرس کی صدارت سے مسغفی ہوئے اور آپ نے صدارت کا چارج لیا تو سماش بالوکا غصہ مولانا کے خلاف دیا ہے تھا، وہ اپنے بیانوں میں انہیں مغل اعظم کہتے اور اس طرح بیان دیتے گویا ان سے حرج سلوک کیا ہوا اس کے مستول مولانا ہیں، مولانا محمد علی جوہر کانگرس سے الگ ہوئے تو ان کا فضد بھی مولانا کے خلاف تھا۔ قائد اعظم و بھی مولانا ہی کو معذوب کرتے ہیں آخراں کی وجہ کیا ہے؟

بایوجی بولے۔

اُس کی وجہ مولانا کی ہمگیر شخصیت اور ان کا علم ہے۔ مولانا پہلک جواب کبھی نہیں دیتے اور  
ذوق لگانے والے بنا نہتے ہیں، وہ اپنے مفرد مقام سے قومی، سیاسی اور جماعتی ذمیت کے مسئللوں  
کو صاف کرتے ہیں تو ان کی ذہانت کا لکڑا اور دوسرا سے ہے ہوتا اور ان کے لیے غفتے کا  
وجوب بنتا ہے، سچا شباب محسوس کرتے ہتھے کہ مولانا کی ذہانت نے ان کے وارکرڈ کی  
کو کندہ کر دیا ہے وہ ان کے خلاف ہو گئے۔ مولانا محمد علی کا لکڑا مولانا آزاد کی شخصیت سے  
نہیں ان کے علم سے تھا اور وہ اس کی تاب دلائکتے تھے، فائدہ اعظم محسن سیاست دان ہیں،  
وہ مہاتما گاندھی کے مقابل ہو کر لڑنا چاہتے ہیں، مولانا ان کے ہم ذہب ہیں اور انہیں  
اسلام کے بارے میں بھرپور اکادمیک اور جماعتی حاصل ہے اور اسلام کو سیاسی مقام کے لیے  
استعمال نہیں کرتے، فائدہ اعظم نے مسلمان خواہم کی اسی حصیت کو سیاسی اٹھ بنا لیا ہے اور  
پہلی فائدہ اعظم کے مولانا سے لکڑا کا سبب ہے:

راجن بابو نے بالآخر کہا:

”مولانا بہنسہ و سان کی پندرہ سو سال کی تاریخ کے اسلامی و ایریانی ارتقا کا پنجھڑا ہیں۔ اج  
ہندوستان کی خارتوں میں سب سے زیادہ خوبصورت انسان ابوالکلام ہیں، میں آپ کے اس تلقن سے  
تفقین ہوں کہ ان کے ہم ذہب ہوں نے ان کی قدر نہیں کی، فی الواقعہ دہ ہندوستان کے شوالی  
میں دہی اداں ہیں، جو لکھا جنہا کے کناروں پر قافتہ اسلام کی آمد سے پہلی بار گنجی تھی“

**مولانا ظفر علی خاں** مولانا ظفر علی خاں پنجاب کے استعاری دیوانے میں گلہ احمد کی پہلی صد اسکے حقیقت  
یہ ہے کہ ”میندار نے جو مولانا کے والد کی رحلت کے بعد ان کی اولاد میں نکلا۔

شروع ہوا، ایک نیا پنجاب پیدا کیا اور مسلمانوں کو ایک ایسا ولد دیا جس سے پنجاب ہی نہیں بچنے  
سرحد و سندھ کے علاقے بھی محروم تھے، مولانا نے ”میندار“ کے مینارہ اسلوب سے بے بالی و بے خوبی کی  
روشنی پھیلائی وہ قلم کے دھنی اور زبان کے غنی تھے، ان کے قلم اور زبان میں عوام کے لیے جادو خدا،  
وہ آناؤ فانا ایک تحریک پیدا کر دیتے، ان کے مزاج میں ٹھہراؤ اور طبیعت میں جہاؤ ہوتا تو قلم و زبان کے  
اعمار سے پنجاب کے ابوالکلام ہوتے، لیکن ان کے دل و دماغ پر شاعری نے ایسا قبضہ کیا تھا کہ وہ

سیاست دان سے کہیں زیادہ شاعر تھے۔ تقریب میں ان کا اسلوب عوامی تھا، وہ جذبات سے کھلتے اور جذبات کے لیے جیتے تھے۔ نظم میں صحفی شاعری کے موجہ اور انشاء میں اخباری زبان کے مجتہد تھے۔ تحریکِ خلافت کے آغاز میں پندوستان کے سلانوں کو جو نئی لیدر شپ حاصل ہوئی اس کی تین شخصیتوں میں سے ایک تھے، مولانا آزاد، مولانا محمد علی اور مولانا ظفر علی تینوں قلم و زبان کے شہسوار تھے، لیکن تینوں کی معروکار ارشادیت میں بعد المشرقین تھا۔ تینوں رفتہ رفتہ ایک دوسرے سے الگ ہو گئے۔ مولانا محمد علی اور مولانا ظفر علی نے تو مولانا آزاد پر سیاسی اور ذاتی حملے بھی کئے ایکن مولانا آزاد نے چپ سیاسی اور چپ بھی کے پڑ گئے۔ مولانا محمد علی اور مولانا ظفر علی اپس میں بھڑک گئے۔ ترباکاران پڑا۔ لیکن باہمی تکرار کے باوجود تینوں کے قلم و زبان میں استخلاص وطن اور صرف ازی اسلام کے متعلق حیرت انگریز حائلت تھی۔ تینوں سلانوں کی سر بلندی چاہتے۔ لیکن تینوں کے راستے الگ الگ تھے۔ مولانا آزاد کی طبیعت میں علم کا تمہراو تھا، مولانا محمد علی کی طبیعت میں جذبات کا بہاؤ، مولانا ظفر علی خان بارودی طبیعت کے انسان تھے۔ اگر تینوں مہماں اگاندھی، سرودار پٹلیل اور پنڈت جواہر لال کی طرح ایک ہوتے تو اغلب تھا کہ پندوستانی سلانوں کی ناؤں کا رے پا لگتی اور وہ اس سودو زیاب کا شکارہ ہوتے جس کا حاصل عوامی سیاست کی خومی پر پڑتا کے باعث سانحہ ہو گی۔ ایک حادثہ تھا جو سلانوں کو پیش آیا اور پندوستان میں ان کی سیاست مختلف کروٹیں سے کر فریب و تقصیم کا شکار ہو گئی۔ مولانا محمد علی سے تو راقم کو شخصی نیاز نہیں رپا کر ان کی رحلت کے وقت راقم ساتوں یا آٹھویں جماعت کا طالب علم تھا، لیکن مولانا ظفر علی خان سے مرفت تکمیل حاصل کیا تھیر سے ماں تھے الگ ان کے ساتھ تحریک مفر رہا، پندوستان کی سیاست اور مختلف شخصیتوں کے بارے میں جب بھی ان سے بات چیت ہوتی تو ان بھی مختلوں میں قلم و زبان کی تیزی سے پوچھ رکھتے۔ ان کے قبر سے نہایت نپے تکے اور لگے بندھے ہوتے۔ کمی دفعہ مولانا آزاد کا ذکر آیا تو ان کے متعلق نہایت وقوع رائے ظاہر کی، ایک دفعہ کہیں سفر پر جائے تھے، عملہ نے اصرار کیا تو جانتے جاتے ایک طویل نظم بالبدایت ارشاد فرمائی، مطلع تھا۔

مجھے بھی انساب ہے ادب کے اس مقام سے  
مل ہمنی ہے جس کی حد قدم گرفتاری سے

دوں یا گیارہ صوں شعر تھا۔

جہاں اجتہاد میں سلفت کی راہ گم ہوئی  
ہے تجو کو اس کی جستجو تو پوچھ ابوالکلام سے  
راقم ہمراہ سقا، استفسار کیا۔

مودنا ابوالکلام کے متعلق آپ نے جو شعر لکھا ہے وہ محض فافیہ کی بندش ہے یا ای ارقاء  
آپ یہی سمجھتے ہیں:

فرمایا:

”جو کچھ میں نے کہا، وہ لفظاً ہی نہیں ملنا بھی درست ہے۔“

عرض کیا:

”کیا مولانا ابوالکلام تفسیر قرآن میں اسلاف کے پیر داد اور اس عبید کے مجتہد ہیں؟“

فرمایا:

” بالکل، اللہ تعالیٰ نے قرآن فہمی کے باب میں انہیں خاص ملکی خطاب کیا ہے، وہ زمانہ افسر  
کی تحریکی تحریکوں کو، عمومی سمجھتے اور قرآن کو ہر زمانے کی پرچمیں گروں کا صل قرار دے کر انسانی  
معاشرت کو اس کے مطابق ڈھاندا چاہتے ہے ہیں۔ وہ قرآن کی ابدی دعوت پر نظر اس کائنات  
کی اساس رکھتے ہیں، ان پر بفضل ایزدی علم القرآن کے دروازے اس طرح کھلتے ہیں کہ  
ان کے لیے کوئی سی راہ نہ دو د منقطع نہیں۔ ان کی آواز قرآن کی آواز ہے۔“

راقم ہمراہ اس کے ترجیح و تفسیر میں بڑی خوبی کیا ہے؟ اور وہ کونا پہلو ہے جو دوسرے ترجم  
و تفاسیر کے مقابلے میں متفرد ہے؟

مولانا:

”ان کے ترجیح و تفسیر کی بڑی خوبی یہ ہے کہ وہ قرآن ہی کا نہ بان میں خطاب کرتے ہیں علوم  
برتا ہے ان کے الفاظ الہمیت اور بتوت کا جام سہنے ہوئے ہیں اور یہ صرف اللہ  
کی دین ہے، دوسرے ترجم جواب تک ہندستان میں ہوئے ہیں، وہ قرآن کے الفاظ  
میں لغوی و لغائی ترجیح ہیں، ان میں قرآن کے شکوہ کو لمحو نہیں رکھا گیا، عربی الفاظ کا ترجمہ  
کیا جائے، مطابق کی طاقت، وہیں از جبل ہو گئی ہے۔ از او کی تفسیر

محسن سعامی یا محسن اسلامی نہیں، بین الاقوامی و بین المللی ہے، وہ امیانی زبان میں کاتا۔  
کو خطاب کرتے ہیں:

رافق: ادب میں ان کا مقام کیا ہے؟

مولانا:

”فی الواقع وہ ایک سحر طرز ادیب ہیں، ان کا فلم توار ہے، وہ قرآن اول کے غروات  
کی چہرہ کشانی کرتے، اور عصر حاضر کی روزم گاہوں میں مسلمانوں کی فتح مدنیاں ڈھونڈتے ہیں۔  
ان کا اسلوب بیان ہے مثال ہے آدمی ان کے افاظ سے سحمدہرنا اور طالب میں دوہ  
جاتا ہے، حقیقت یہ ہے کہ وہ نکتہ آزیزی کے اعتبار سے اس وقت ہندوستان بھر میں اپنی نظر  
نہیں رکھتے۔ فلم کی تراجمت اور فلم کی طاقت مید، فیاض تے ان کے لیے ارزان کردی ہے۔  
رافق: ان کی زبان عوام کے لیے شکل ہے؟

مولانا:

”کوئی زبان شکل نہیں ہوتی، سوال ہمارے علم کا ہے کہ ہمکس حد تک اس سے بہرہ یا ب  
ہیں۔ ان کی زبان قرآن کی زبان ہے، جو قرآن نہیں جانتے یا اس کی زبان سے نا بلد ہیں  
ان کے لیے ان کی زبان فی الواقع شکل ہے، وہ زادہ آشنا کی طرح بھی ہوتی اور چاندی کی  
طرح کھلی ہوئی زبان کھلتے ہیں، وہ ہمارے عظیم راضی کی زبان دیانت کے وارث ہیں۔  
رافق: ان کے عوام سے کٹ کے رہنے کی وجہ کیا ہے؟

مولانا:

”ہر طبیعت کا ایک اسلوب ہوتا ہے ان کی طبیعت عوام گریز واقع ہوئی ہے۔  
رافق: مسلمانوں کی بہت بڑی اکثریت ان کی سیاست سے متفق نہیں، وجہ کیا ہے  
(۱۹۷۶ء کی ایک مکالمت ہے)

مولانا:

”مسلمانوں کی عمومی تاریخ ہی یہ ہے کہ جن کی محاب عظمت میں ان کی موت کے بعد  
جبین اعزازات جھکاتے ہیں۔ وہ اپنی زندگی میں ان کے اعراض والکار کی زندگی میں رکھتے

اور ان کے استبداد کی بھٹی میں پچکتے ہیں پھر جب وہ اللہ کو پارے ہو جاتے تو ایک زمامگزار نے پر مسلمان ان کی عظمت کا احساس کرتے اور ان کی مردم شعوبت کے گرد جمع ہوتے ہیں۔ قرن اول سے یہی ہو رہا ہے۔ مسلمانوں نے اپنے انہی کی رسولی اپنے سلطانوں سے کرائی اور خود ملائی بنتے رہے۔ اب علامی کے زمانے میں وہ دولت کو پوچھتے اور طاقت کو مانتے ہیں۔ ان کے زدیک قربانی و استھامت کسی انسان کی احتیاط اور علم و دیانت صحتی خوبی ہیں۔ مسلمان من حیث الجموع ایک ہنگامہ پرست قوم ہے۔ وہ بیکار گزر جانے کے بعد ٹھنڈی پڑ جاتی اور عمر ماہی کی وہ دشمن ہوتی ہے جو ابتلاء و آزمائش میں پیش پیش رہے ہوں۔ جو لوگ انگریزوں کی علامی کا جواز ڈھونڈتے تو ان کی طاقت کہتے ہیں وہ ان لوگوں پر اعزازیں کریں جو انگریزوں کے استبداد سے لڑتے ہیں تو یہ ایک دردناک المیر ہے۔

رقم: ”ان کی صحافت کے متعلق آپ کی رائے کیا ہے؟“  
مولانا:

”اب وہ صحافت ہی سے دستیکش ہو چکے ہیں، میکن المیان بلاشبہ صور اسرائیل حما، اس نے ہندوستانی مسلمانوں کے دینی قبرستان میں قم باذن اللہ کہا اور اس حداد سے انہیں جگایا تھا الہمال محسن جو زیدہ ہی نہیں صحیح تھا کہ چفتدار صحافت میں اس کا جواب نہ تھا۔“

رقم: ”مولانا کے ساتھ آپ کے روابط کیوں نکر رہے ہیں؟“  
مولانا:

”میرے ساتھ انہیں چیزیں تعلق قاطر رہا، سرمایہ کیل اور انہی زیندار کو اپنے متاب کا نشانہ بنایا تو الہمال میں انہوں نے کمی مقامے تحریر کئے اور حکومت کی روشن پر نکتہ چینی کرتے ہوئے زیندار کی آواز کو زندہ رکھنے کے لیے عامۃ المسلمين کو آمادہ کیا۔“

رقم: ”آپ مولانا سے ملتے تو گفت گو عنوان اکس موضوع پر ہوتی ہے؟“  
مولانا:

”ہر موضوع پر جو اس وقت ہندوستان میں قومی آزادی اور مسلمانوں کے استقلال کا موضوع“

ہوتا:

راثم: آپ نے ادب پر کبھی بات چیت کی؟

مولانا:

”کبھی دفعہ آزاد اردو ادب کی رفتار مورث ہیتے اور اس کو کاملاً انقلابی ڈگر پلانے کے نتیجے تھے۔

راثم: وہ مزا جا کس ڈگر کے انسان تھے؟

مولانا:

”ہمارا یو ٹیسائی انہیں مغلی تہذیب کا اجھا نقش کہتے ہیں۔ لیکن وہ معنی تہذیب سے کہیں زیادہ عربی تہذیب کی مارڈو تصویر ہیں۔ وہ دھلی مر جوم کے انہیں بعد امر جوم کے انسان تھے۔ جب مسلمانوں کا وہاں طوطی بولتا تھا اور بخدا اوس دُور کی متعدد دنیا میں عروس انبلا و سخما مہونا نے اپنی بات سمجھتے ہوئے کہا۔ وہ امویوں کے دمشق، عباسیوں کے بغداد اور مغلوں کی دھلی میں ہوتے تھے اور جو دیہاں ہوتے اس قرن یا بعد کے لیے مایہ ناز ہوتا۔ وہ اسلامی فامت میں دھلی بھری تاریخ کی ایک غلیم سچائی ہیں۔

راثم: ان حالات میں مسلمان ان سے کیونکر استفادہ کر سکتے ہیں؟

مولانا:

”یہ سوال تمہاری ذہنی ایجھ ہے، علم جب مناطبت کا میدان خالی پاٹا اور عمل اپنگوں کی بے رنجی سے کبیدہ خاطر ہوتا ہے تو عبرتی انسان کی خلوت ہی اس کی انجم ہوتی ہے۔ آزاد اپنے تین دو افراط مسدا اور غریب العیار انسان سمجھتے ہیں، ان کا خیال ہے کہ وہ اس عہد اور محل کے انسان ہیں لیکن اس عہد اور محل میں پیدا ہو کر ناقدری زمانہ کی پتہڑہ میں ہیں۔ وہ سیاست و انہیں کیونکر سیاست و انہیں اپنے مستقبل پر سوچتے ہیں، وہ مدبر ہیں اور مدبر انسان کے مستقبل پر سوچتا ہے، ہندوستان جن اقوام کا جمیع ہے اسے ان میں کوئی سی قوم اپنی بولنیوں کے باعث آزاد سے متفہ نہیں، وہ اپنے تین اس طرح محسوس کرتے ہیں جس طرح لاد خود رو بیان میں ہوتا۔

خان عبدالغفار خان | پاکستان میں اپنی طویل تیہ سے بادشاہ خان اچانک رہا کر دیتے گئے تو ابتدا

سرحد میں ان کا داغ خل ممنوع عطا، وہ راولپنڈی سے رہا ہو کر لاہور پہنچا اور راقم کے ہاں مقیم ہوئے۔ راقم انہیں ہندستان کی جدوجہد آزادی کی چلتی پھر تاریخ سمجھتا اور سرحد جو کبھی سر زمین بے آئیں تھا، اس کا نجات دہنہ خیال کرنا تھا، ان سے تاریخ کے متعلق استفسار شروع کیا تو وہ ہر موضوع پر مفصل روشنی ڈالتے، واقعات بتاتے ان کے موڑ بیان فرماتے اور شخصیات کے باسے میں تفضیلی تذکرہ کرتے تھے۔

چونکہ ان کی تاریخ پاکستان کی تاریخ سے مختلف تھی اور وہ لیگ میں نہ رہتے تھے اور پاکستان لیگ کی صافی کا نتیجہ تھا اس لیے ان سے کسی نے وہ معلومات حاصل کرنے کی کوشش ہی نہیں کی جن سے ملکی آزادی اور قومی استقلال کی تاریخ تیار ہوتی اور بہت سے سیاسی راز بے نقاب ہوتے۔ اس کی رہنمائی وجہ یہ تھی کہ جو لوگ آزادی کے بعد پاکستان کے وارث ہوتے گئے وہ غردوں کی ماضی نہ رکھتے تھے اور نہ مسلمانوں کے باارے میں بر عظیم کے متعلق کسی جدوجہد میں کبھی شرک ہوتے تھے، وہ آزادی پر قابض ہو کر اپنے خلیل سب ہی اچیال اور اجال سکتے تھے کہ اپنے ماضی کی دیرانی چھپا میں مگر ان لوگوں کو او جبل رکھیں اور ان کا تذکرہ و سوانح متوقف کر دیں جو بر عظیم کی آزادی کے لیے بڑا نیزی استیاد سے رفتے رہتے اور ایک طویل جدوجہد کے شنین لمحات گزار کر اس لیک کی آزادی کا باعث ہوئے۔ صوبہ سرحد کی شخصیتوں کا مر ہون ہو جدوجہد کے شنین لمحات گزار کر اس لیک کی آزادی کا باعث ہوئے۔ صوبہ سرحد کی شخصیتوں کا مر ہون ہو سکتا ہے اور اس کی داداں آزادی میں بہت سے نام لیے جا سکتے ہیں، لیکن حقیقت اس کی آزادی خان عبد الغفار خان کی عظیم تیاری میں خدا تعالیٰ خدمت کا رنج حکم کی بے نظر قریباً ہیں کا شرہ تھی۔ اور خان عبدالغفار خان ان عظیم درفعہ قریباً ہیں کا مطلع روشن تھے۔

راقم نے بادشاہ خان سے کانگس ہائی کمانڈ کے مستقل اکان کی بابت پوچھنا شروع کیا تو انہوں نے فدا فروہر شخص کے مختلاف خصائص بیان کئے ہا بادشاہ خان نے کہا۔

”انسان ہر حال انسان ہوتا ہے بڑے کوئی انسانوں سے مختلف نہیں ہوتے وہ انسان ہی ہوتے ہیں، لیکن قدرت بعض محسن و محمد و دے کر انہیں بڑا بنا دیتی ہے بڑی اس کے سوا کچھ نہیں کہ چند معلوم و معروف سچائیاں ہیں جنہیں اختیار کرنے سے کوئی بڑا ہو جاتا ہے۔ ان بڑائیوں میں سرفہرست شخصی کو کیا ہے جس شخص کی سیرت مستقیم ہو گی اور وہ سچائی کے پیر ہن میں ایشارہ ذات کا جو ہر رکھتا ہو گا، وہ بلاشبہ عظیم اُدمی ہے اور اس کے عظیم ہونے میں کوئی سا شبه نہیں۔“

کانگریس میں گاندھی جی عظیم انسان سمجھے تو اس کی وجہ ان کا شخصی کو بکیر تھا انہوں نے اپنی ذات کی نفی کی تو ایک کھرا اور سیچا انسان ہو گئے۔ اپنا سب کچھ جتی کہ اپنے شب دروز بھی قوم کی بھینٹ کر دیتے۔ بالآخر ہندوستان ہی کے لیے نذر اجل ہو گئے وہ ایک ایسا چارخ تھے جس سے کئی چارخ روشن ہوئے اور ایک اندر ہری رات بقوہ نور ہو گئی۔ وہ نظر پر ظاہر ماورائی ہاتھیں کرتے، اور ان سے اپنی روح کا رشتہ جوڑتے تھے، فرماتے کہ ان کی آواز روحانی ہے، غرض اس بخوبی وجود نے صدیوں کے غلام ہندوستان کو چکار دیا، اور ایک ایسی قوم میں ولود آزادی پیدا کیا، جس کی شریانوں سے خون بک پسٹری پکا تھا۔ وہ خود ایک عظیم رہنمای تھے، لیکن انہوں نے کئی عظیم رہنمای پیدا کئے، ہندوستان کی آزادی کانگریس کی مرہوں ہے اور کانگریس ان کی مرہوں ہے وہ کانگریس کے عظیم درکے ہمارا تھے، انہوں نے کانگریس کو برطانوی استبداد کے خلاف سنتیہ و اہنسا کی شاہراہ پر توار بنا دیا اور یہ توار آزادی کی جدوجہد میں اس طرح چلکی کر پر عظیم آزاد ہو گیا۔

پنڈٹ جاہر لال کے متعلق ایک دوسری ملاقات میں بادشاہ خان نے کہا۔

”وہ جدید ہندوستان کے عالمی انسان تھے، گاندھی جی کے جانشین تھے اور وہاں تک جی نے خود اس کا اعلان کیا تھا، لیکن ان کا سراپا جذبات میں ڈھلا کھا، وہ قدیم ہندوستان کے جذبات اور جدید ہندوستان کے خیالات کا مجھوں تھے وہ ہوڑتھے ہو کہ بھی نوجوان ہندوستان کے رہنمای تھے، گاندھی جی ہندوستان کے دیوتا تھے تو وہ ہندوستان کے سیاست دان۔ کانگریس کے عوام ان سے بے پناہ عقیدت رکھتے، ہندوستان کی سیاست کامیاب ان کے سر پر چل کر آؤ وہ اپنے ملک کی مخلوقت تھے ہیں اور مختلف دعاویوں کا مرقع تھے، ان کے مطالعے کی وسعت نے انہیں ہم الاقوامی شخصیت کے ساتھ میں ڈھال دیا تھا۔ یہی وجہ ہے کہ مغرب میں ان کی تحریریں نہایت دلچسپی کے ساتھ پڑھی جاتی تھیں، وہ امریکہ و یورپ میں ایک سیاست دان کے علاوہ ایک مصنف کی صیحت سے بھی شہرت تھکتے تھے، ان کی شخصیت قومی جدوجہد نے اتنی بلند کی تھی کہ ہندوستان کی وزارت عظمی ان کے لیے باعث فخر نہیں بلکہ وزارت عظمی کیلئے

وہ باعث فخر تھے، ہندوستان کی عوامی لہر کا نام جواہر لال تھا۔

رالم نے پوچھا، سردار بیٹھیں؟  
بادشاہ خان نے کہا:

”وہ ایک فولادی انسان تھے، اپنے احصاب پر انہیں اس قدر قابو حاصل تھا کہ اپنے خیالات کے خلاف انہیں کبھی تذبذب نہ ہوتا۔ اور وہ ان سے دستبردار ہوتے تھا وہ گاندھی وادی تھے لیکن ہٹلے، ایک وغیرہ بات پر اڑ جاتے پھر اس سے ہٹتے نہیں تھے، ان میں طبیعت کی نیگینی کے باوجود دھمکاں تھا۔ وہ ادب کے نہیں، ریاضتی کے انسان تھے، اور صورت حال پر نظریات کے تحت نہیں واقعات کے مطابق غور کرتے تھے۔ راجہ زیارا ایک منکر المزاج سیاست دان اور کتابوں میں ڈوبے ہوئے انسان اور غلقہ گاندھی بھیگت تھے۔“

”اور مولانا آزاد بھی رالم نے دریافت کیا۔“

بادشاہ خان نے کہا:

”مجھے سیاسی چکر الہمال نے دلایا، اور سیری زندگی کا دھار ابدل دیا، الہمال اور رضمندیار یہی دو اخبار تھے جو مجھے سیاست کی وادی میں لائے اور میں ہمیشہ کے لیے قومی پروپریتی کا ہدایہ گیا، میں اعتراف کرتا ہوں کہ مجھے ابتدہ مولانا اپو اکلام آزاد اور مولانا ظفر علی خان کے قلم کی جو ناگتوں نے اس درجہ متاثر کیا کہ بر طائفی استعمار کے خلاف جدوجہد عمر چر کا سفر ہو گئی۔“

کوئی سولہ سترہ برس مولانا آزاد کے سامنہ کا ٹکریں درکاٹ کیٹیں ہیں رہا۔ اور یہ سامنہ اس وقت چوتھا جب ملک تقسم ہو کر آزاد ہو گیا، ایک زمانے میں ان سے معاونی کرنے کی حرمت تھی، پھر سالہ اسال ان کی رفاقت میں بسر کئے۔ حقیقت یہ ہے کہ مولانا کا ٹکریں ہیں شمولیت شخصیت تھے، وہ ہماری طرح منکر المزاج اور درویش خوان انسان نہیں تھے۔ لیکن ان کی گھٹی میں فقر و اسٹواپڑے تھے۔ وہ علم کے بل پر مزاج کے شہنشاہ تھے کسی پیچیدہ سے پیچیدہ ملکے کے نیچے پہنچا ان کے لیے شکل نہ تھا۔ آن ہوا حدیں حاصل کام مکبہ بننے

جاتے اور جہاں تک کسی سکے یا موصوع کے بیان کرنے کا تعین تھا وہ ایک بہتے ہوئے  
مقدس دریا کی طرح تھے، انہاں ان کے کلام کی طاقت سے مغلوب ہوتا اور ان کی شورہ بیانی  
سے مفتوح ہو جاتا، کامگیر در لگنگ کیشی عبقریوں کا مجھوں عقیقی تینکن مولانا آزاد سب پر عچائے  
رہتے، کوئی شخص ان کے دماغ و ذہان کی تاب نہیں لسکتا تھا، با اوقات کئی تجویزیں  
گاندھی جی کی تائید ہوتیں۔ لیکن آں اندھا کامگرس کیشی سے منانے کے لیے مولانا ہی کی طلاق  
اسانی کام آتی اور مجھوں سے کہیں زیادہ ان کا رزوہ بیان تو شیں کا باعث ہر کم۔

یہ نے پوچھا:

مولانا کے مقلع آپ کا اجتماعی تاثر کیا ہے؟

بادشاہ خان نے کہا۔

مولانا، ایک ہرگیر انسان تھے، وہ پرمصوع پر اس جامعیت کے ساتھ بولتے کہ سب ہم ملک  
ہوتے۔ در لگنگ کیشی میں عالمی مسائل کا تجزیہ فرماتے تو حیرت ہوتی کہ اس شخص کی نگاہ کتنی غیری  
ہے۔ بلکہ مسائل پر بات چیت کرتے تو ہم ششد رہ جاتے کہ ان کا فقط نگاہ ہم سے  
مختلف بھی ہے اور پر صحنی بھی، اکثر نارنجی اہنگی کے تجزیے و نظر سے کے مقابلہ ہوتے  
کامگرس کی بہت سی قردادوں میں ان کے قلم سے نکلیں، پہنچت جو اہل احمدیہ میں ترجمہ  
کرتے۔ اگر قردادوں پہنچت بھی کے قلم سے ہوتی تو مولانا اس کے بہت سے احمدیہی الفاظ  
پہلواد اسلتے، اور ان کے مقابل الفاظ تجزیہ کرتے۔ ان کا دماغ قدرت کے بخوبیات کا  
خزینہ تھا، وہ پر عظیم کے مسلمانوں کی علمی و جاہسوں کی اخربی ذہانت سے، مسلمانوں نے  
ان سے جو سوک کیا وہ اس نہیں کو راستھ کرنا تھا کہ اسلامی تاریخ اہنگی المیوں سے پڑے ہے،  
امام احمد بن حنبل یا امام ابن تیمیہ بھی تو ان ناموافق رہوں سے گزرے ہتے، مسلمانوں  
کی تاریخ قبل عہد سے مژوں ہو کر اس زمانے تک کچھ ایسی ہی جیلی آرہی ہے کہ ان کے  
ہاں کسی عظمت کا اعزاز اس کی رحلت ہی سے شروع ہوتا ہے۔

شاعر جی ہنر و سائی مسلمانوں کے دیرانہ آبادوں قدرت کا عظیم  
**سید عطاء اللہ شاہ بن حارثی**  
تھے وہ خدا ایک عہد، ایک تاریخ، ایک ادارہ، ایک تحریک

اوہ ایک جماعت ملتے، ان سے بڑا عوامی خلیب نہ اور دو زبان نے پیدا کیا اور وہ مستقبل قریب میں اس کے آثار ہی نظر آتے ہیں، ان کے کلام و بیان کی تاثیر و سحر کا یہ حال تھا کہ دونوں کی شکنی و موم کی طرح پچھلئی اور دو ماگوں کا بخادر دواں ہو جاتا۔ انہیں ہوا کے جھونکے اور سمندر کی موجیں بھی گوش برآؤ اور ہو کر سنتی تھیں، ان کا بیان تھا کہ وہ مسجد ہی کے جھر سے میں اپنی ذمہ نگار دینا چاہتے تھے اور اس بخش ہی سے ان کی تعلیم و تربیت ہوئی تھی لیکن "الہلال و زمیندار" انہیں حب و جہد کے میدان میں لائے اور ستارہ صبح نے ان کے جگہ میں ہاگ لگادی۔ الہلال کے بارے میں فرمایا:

"الہلال نے ان کی شریروں میں بعود دیا اور وہ ایک محک انسان کی طرح قرن اقل کی طرف بوٹ گئے پھر دہان سے بال پر لے کر ہندوستان کے افق پر پرواز کی، الہلال نے قرآن فہمی کے ذوق میں انہیں وحشت و تنزع دیا، اور ان کی کایا کلپ ہو گئی، ان کی خطابت کا اسلوب اور اس کے مختلف ذاتی الہلال کے مر ہوں بیں۔ لہذا ان کے ذہنی مرشد تھے، ان سے بہت سی ملاقاتوں میں فیضان حاصل کیا، ہر ملاقات حالت علم و نظر کی ایک نئی دریافت ہوتی۔ لہذا جس موضوع پر بولتے، معلوم ہوتا انہی کا خائززاد ہے، انہیں قرآن کی تفسیر میں منفرد پایا، ترجیح ہیں کیا، حدیث ہیں یگانہ، فقہ ہیں بے مثال، ادب میں بخرا پیدا کیا، شاعری کا معدن اور نشر میں رسم و اسنفت یار، گھنٹوں بولتے لیکن تکرار عنقا، فنون لطیف میں ان کا جوڑ لئا تھا، امام الہدن موصیقی پر زبان کھولتا تو لکھشنا لہنار سے لالہ ارکھل جاتا۔ غبارِ ساطر کا آخری خط ان کے اسی ذوقِ عظیم کی شاندی کرتا ہے، ہندوستان کے وزیر تعلیم کی حیثیت سے مختلف تصویروں پر ان کے تشریحی حاشیے لاجواب ہیں، میں نے ایک تقریب میں مصوری سے متعلق ان کی ایک تقریر سنی ہے، ملک بھر کے نامور صدور جمع تھے اور وہ ان کی محلیات پر سرد ہوں رہے تھے۔ سنگ تراشی کے بارے میں ایک دن تاج محل کا ذکر کیا تو دنیا بھر میں لگھا تے پھرے۔ سنگ تراشی و معماري کے ارتقائیہ تہذیب کی تاریخ اس طرح بیان لی کہ مخصوص اصطلاحوں کے ساتھ خوبصورت الفاظ کی لمبی اچھل کر بڑھی تھیں، ایک دن مختلف قوموں کے فوکھات و مشربات کی طسم ہو شرما بیان کی تو گفت گوئی گھنٹوں تک چھیل گئی ہم حادث۔"

محقہ کہ جاپان اور میکیکو کے قواکہات و مشروبات کی جزیات تک سے بھی آشنا ہیں۔ ایک دفعہ کیوتون کا ذکر چھڑ گیا تو ان کی نسلوں اور خوبیوں کا مرقع سنا ڈالا، پھر چند پرندے کی عادتوں پر روشنی ڈالی تو ایک ہنائی دن اس کی نذر ہو گیا، کسی نے غالب کا ذکر چھڑا تو جانشہ کو راغو غائب ہیں، یا ان کے ساتھ عمر گزاری ہے، وہ ولی وکنی سے لے کر عصر حاضر کے ہرشاعر کو جانتے اور ان کے بعض چیدہ چیدہ اشعار بھی حفظ کرتے، ادب کے ہر شعبہ میں ان کی لگاہ تھی۔ ایک دن ستم زمان گامان پہلوان ملنے آگئے ہم لوگ وہیں تھے، اب جو پہلیان کی تاریخ بیان کی توجہ دنگ رہ گئے گویا ستم و اسندیار کے ساتھ ڈنٹر پبلیٹ رہے ہیں۔ بنوٹ پر گفتگو کی تو پوری کتاب کہہ ڈالی جو لانا محمد علی اہم آباد میں سکم پر کشتی رانی کے لیے چلتے گئے والیں آئے تو ان سے یہی موصودع چھڑ دیا، وہ گرینیتے کہ فن کی پوری تاریخ سماں تھے اسکی۔ تمباکو پر روشنی ڈالی تو کہاں سے کہاں نکل گئے۔ پان کا تکرہ کیا تو پہنچے سے لے کر کھٹے۔ مولانا کے طرزِ کلام کا عظیم پہلویہ تھا کہ ان کی زبان پر کبھی بہنzel الفاظ نہ آتے، وہ ان الفاظ ہی سے ناہشانتے۔ فرماتے ریگ الفاظ مغرب الاحراق تو موسی کا شہزاد اس پرستھیں۔ راقم وزارتی مشن کے زمانے میں شاہ جی کے ہمراہ دھلی میں تھا ایک دن وقت لے کر مولانا کے ہاں پہنچے تو اس جلسے کا ذکر آگیا، جو گئی رات دہلی میں جامع سجدہ کے سامنے ہوا تھا اور کوئی ڈیر طہ لاکھ آدمی شرکیک تھے، پنڈت جواہر لال نہروں بھی اس جلسے میں آئے تھے۔ اور کریم نے بھی محتوازی سی درجے کے بے پناہ ہجوم پر لگاہ کی تھی۔

مولانا نے شاہ جی کی شیوه بیان کو صراحت سے ہوئے استفار کیا۔

”شاہ صاحب، سن اپنے آپ تقریر میں گالی بھی لڑکا دیتے ہیں؟“

”حضرت آپ سے کس نے کہا؟“

”کوئی بیان کر رہا تھا۔“

”گون؟“

”ہر کسی کا نام نہ تو حافظت کی چیز ہے اور شہر نام کا پوچھنا ضروری ہوتا ہے!“

”تو حضرت آپ نے اس روایت پر اعتماد کر لیا۔“

سوال روایت کا نہیں نہ اعتماد کا ہے، آپ سے جو تعلق خاطر ہے، اس کے باعث معادہ چیز یاد ہگئی۔

”جی نہیں۔ رادی نے غلط بیان کی ہے بلکہ جھوٹ بولتا ہے۔“

”الحمد للہ، وہ پھانس اس لیے دلاغ میں رہ گئی کہ آج ہے چوبیس یا پھیس مال پہلے آپ نے پیر دارث شاہ کے بعض یہود سنائے تھے۔ جن میں جمل میں قسم کے قافیتے تھے۔ میں نے خیال کیا جس شخص کو اس قسم کے اشعار یاد رہے ہوں ممکن ہے عادت کی برہمی نے اس سے گالی اگلوادی ہو۔“

شاہ جی مسکرا سئے اور کہا۔

”حضرت ربیع صدی پہلے کی وہ صحبت آپ کو اب تک یاد ہے؟“

فریبا :

”میرے بھائی، سوال کسی محبت کی یادداشت کا نہیں، لگو حافظہ ہر طرح کی شاہراہوں اور پگڑنڈیوں سے گزرتا ہے لیکن بعض چیزوں حافظتے کے خلافوں میں بھول چوک ہو کر رہ جاتے ہیں، دارث شاہ کا کلام تھا آپ کی وجہ سے حافظتے میں ایک تاثر رہ گیا اب جو آپ سامنے آئے تو وہ تاثر بھی تازہ ہو گیا۔“

راقم نے شاہ جی سے کہا :

”شاہ جی آپ نے زندگی میں کتنی دفعہ مونا ماسے ملا فاقیں کی میں؟“

فریبا :

”یاد تو نہیں لیکن بیسوں دفعہ ان سے فیض حاصل کیا ہم نہیں رہا، ہم سفر رہا، اور بارہا ملا فاقیں کی ہیں۔“

”ان ملا فاقوں کو خود لکھنے نہیں تو کہی سے لکھوا دیجئے، اس طرح ایک عدد کتاب ہو جائیں۔“

”مجانی میں قلم کا آدمی نہیں۔“

"میں حاضر ہوں آپ بولنے اور سناتے رہتے ہیں میں لکھا جاؤں گا۔"

"خامہ فرسائی بھی تو ایک روگ ہے، پھر یہ چیزوں سکون دل سے ہوتی ہیں۔ فرماتے میں قلبیند کی جا سکتی یا کرائی جا سکتی ہیں۔ آج زمانہ وہ ہے کہ سکون و فرشت دوڑھنے ہیں۔"

"اس طرح ان گفتگوؤں کے اکارت ہو جانے کا احتمال ہے۔ اسا شخص جو آپ کے نزدیک اسلامی معاشرے کے اس تحفہ الرجال میں سب سے بڑا عبیری ہے اسکی گفتگو میں قلبیند کرنا آئندہ نسلوں کی ایک امامت انہیں سونپتا ہے۔"

"یاں بھائی شیک ہے، لیکن مولانا کی زبان کہاں سے لادیں ہے روگ مولانا کے انکار کے سوانح ہیں۔"

شاہ جی ڈال گئے لیکن صبح دشام کی بیجانی کے باعث مولانا کا ذکر چھپڑا رہتا اکی بائیں معلوم ہوئیں، مولانا کے غیرم مفترسے شاہ جی کے ذکر زیاد تھے۔

شاہ جی نے فرمایا:

"احرار کی بہیاد مولانا ہی کے شور سے پر رکھی گئی۔ لیکن ہم لاہور میں وہ گلکتے میں ڈھم جلاست کے دہ خلافت کے، انہیں ملکہ خ گندمک مُصونہ نہیں کے مصدق تھا، ہم ان سے دوستائے بے تکلفی نہ رکھتے، ہمارے اور ان کے درمیان عالم کا فاصلہ تو تھا ہی لیکن ان کا ادب و احترام بھی ایک طبعی خاصیت تھا۔ ہمارے سامنے روزمرہ کے خوارص سختے اور وہ ان کی طرف نکلاہ ہی نہ کرتے سختے۔ ماہم یہ کہنا غلط نہ ہوگا کہ احرار اہل کی بازگشت ہیں۔ مولانا مسلمانوں سے اس قدر مایوس کیوں ہیں؟ رائم نے شاہ جی سے پوچھا۔

فرمایا:

وہ تو نہیں لیکن مسلمان ان سے مایوس ہیں۔ مولانا ان کی سطح پر اترتے ہیں اور ان کے داعوں کی پستیوں سے ہمکلام ہوتے ہیں۔ مسلمان شاعری کی پیداوار ہیں، وہ لیٹر شپ سے اپنی خاہشوں کا اتباع چاہتے اور خود لا تحریک متجویز کر کے اسے تحریر پر دیکھنا چاہتے ہیں۔ ہندوستان میں بريطانی اقتدار کی منصبیت کے بعد مسلمانوں کی لیٹر شپ سرکاری ادارہ کی تحریک میں بھی گئی، اور وہ اجتماعی طور پر بڑے بڑے جاگیرداروں، زینداروں، تعلقداروں اور تمثداروں کی ملکیت ہو گئے۔ مسلمان زندہ ہوتے تو مولانا مایوس نہ ہوتے اور مولانا تعلقدار

ہر تے تو مسلمان ان سے بدل ڈھوتے:

مولانا کی عبقریت کے متعلق آپ کی رائے کیا ہے؟

مولانا چونکہ مسلمان ہیں اس لیے ہر جو ہی اعتراف محفوظ ہے ورنہ حقیقت یہ ہے کہ ابوالکلام  
کانگریس کی سب سے بڑی فراست کا نام ہے وہ کانگریس کو طوفانیوں سے نکالتے اور مجاہدین  
کے دوں میں آناتے ہیں:

شاہجی نے سردآہ بھرتے ہوئے کہا۔ مسلمانوں نے انہیں کھو دیا ہے ان کے لیے  
مسلمانوں کی اکثریت فرات کا نام ہے، آج مسلمان صرف مسلمان ہوتے اور انہیں اپنی تاریخ کا علم ہوتا لہ  
ان کی خفیدت کا مر ج ہوتے یہ کوئی معمولی چیز ہے کہ جس ہندوستان کو انگریزوں نے مسلمانوں سے چھینا تھا  
اس ہندوستان کی آزادی کے لیے ابوالکلام انگریزوں سے لفت گو کر رہا ہے۔ بابا نے اردو مولوی عبد الحق  
اُردو کو اپنی ملکیت سمجھتے ہیں اور مسلمان اردو پر سیاست پچھے جاتے ہیں گوئے مجھے خدا ہے کہ مسلمانوں کی اس  
عصیت کے باعث اُردو نہ صرف ہندوستان میں زخم لکھائے گی بلکہ ایک عظیم ابتلاء شکار ہوگی۔ لیکن یہاں  
دنیا کی سب سے بڑی سلطنت کے نمائندوں سے کہ ان کی زبان ہی اس وقت دنیا کی سب سے بڑی  
زبان ہے، اردو میں مذکرات کر رہے اور اُردو میں یہ کلام ہوتے ہیں افسوس ہے بابا نے اُردو اس پر  
خواکر تے اور نہ مسلمانوں کو اس سے خوشی ہوتی ہے۔ یہ ایک جذباتی بات ہی ہی میں ایک جذباتی قوم جب  
سیاسی طور پر نایماں ہو جائے تو وہ ہٹن پر قیح کو ترجیح دیتی افسوس ہے یاں پر سود کا گمان کرتی ہے۔ مسلمانوں کی  
سرگزشت اپنی حادثوں سے اٹی ہوئی ہے۔

شاہجی نے کہا ابوالکلام:

۱۔ اس زمانے میں ملتِ اسلامیہ کے سب سے بڑے عبقری ہیں اور انی الواقع ابوالکلام ہیں۔

۲۔ ان کا وجود قدرت کا خلطیہ اور ان کا دنाम صحیحہ الہی ہے۔

۳۔ وہ مسلمانوں کی اس لیدر شپ کے میر قافلہ ہیں۔ جو تحریک خلافت کے زمانے میں ابھری  
اور قربانی واستحامت کی مظہر ہو گئی اور اب بھی مسلمانوں کی ناقدی کے باوجود ہندوستان میں

مرگِ جم جہد ہے۔

۷۔ دہ قرن اول کے حجاز کی آواز ہیں جو صدیوں کی سافت کے بعد ہندوستان پہنچ کر خود مسلمانوں کے لیے اجنبی ہو گئی۔

۸۔ ان کے ذہنی کلاسٹ صرف اس وجہ سے عوام میں نہیں آتے کہ مسلمان ہیں، مسلمان انہیں مانتے نہیں اور ہندوؤں کے لیے ایک مسلمان کی پوجا در شہب (کیونکہ ملک میں ہے)۔  
۹۔ وہ ہندوستان میں اسلام کی صدائے دستیر تھے، لیکن برطانوی ہند میں مسلمانوں کو رزم کے عدی خوان کی نہیں برم کے نقش خوان کی ضرورت ریتی ہے اور وہ ہمیشہ گفار کے غازی ہی کا اتباع کرتے ہیں۔

۱۰۔ مولانا نے سیح کے مانند صدیق پائی اور سفر اطکی طرح زبر کا جام پایا ہے۔ شاہ جی نے کہا مولانا ناد ہوتے تو ہم نہ ہوتے، ممکن تھا ہندوستان کرنی اور کردشت لیتا اور مسلمانوں کی سیاسی رفتار بیان بازی کی سمت مر جاتی۔ بہر حال مسلمانوں نے مولانا سے جو سلوک کیا وہ صحیح درمیان زندیقان کے بعد میں ہے۔

# کردار کشی

مولانا کے خلاف تحریک پاکستان میں سیاسی اشتعال کے وجہ طاہر تھے، جب قومی روزج آپسے سے بابر ہو تو علم خشگیں اور زبانیں دراز ہوتی ہیں۔ مسلمان اس صورت حال ہی کا شکر تھے، سیاست دشرافت شاذ ہی یکجا ہوتے ہیں۔ لیگ کا ذہن غایست درجہ فہر و غصب میں تھا۔ جب قائد الحلم مولانا کی تحریر کچکے تھے تو پھر دوسروں میں کتو قع ہو سکتی تھی، عوام تو سب دشمن کی حدیں چرانہ کئے تھے لیکن کچھ خواص بھی انہی نگوں سے ہوئی کھیل رہے تھے، اس سلسلہ میں دو چار افراد نے جانگلہ زمیں عہد میں خانہ زاد تھم کے انسان تھے، مولانا کے خلاف کئی افسانے و ضعن کئے اور ذاتیات کا رنگ پھینک کر ہوئی کھیل۔ مولانا ان سالی حادثوں سے چپ چاپ گزستہ رہے۔ ہر رخ مہما اور رچٹ مہیں سکون اس طرح رہے جیسے ایک مستقر انسان گناہ عرب سے گزرتا ہے وہ اس سے سانحہ میں صبر و استقامت کی تصویر تھے۔ ان کے عقیدت منہ مسلمانوں میں کم نہ تھے لیکن سب دشمن کا پڑا اقدار سے جھک گیا تھا۔ مولانا اپنے عقیدت مندوں کو اس محاذ پر برد آزمائی سے روکتے اور فرماتے اُس کا عاصل کچھ نہیں۔ انسان نش کی حالت میں اسی طرح بہک جانا اور کھرن کی لئے میں ثراڑ خالی کرتا ہے۔ جب نشد اترے گا تو انہیں احسان ہوگا کہ وہ خواص کے تعطیل کا شکار ہوئے تھے۔ مسلمان دوڑتے ہیں یا بیٹھ جاتے ہیں۔ انہوں نے ابھی چنانہ میں سیکھا۔ اور یہ حالت راست کی نہیں کہ ہم مشتم ہوں۔ طرزِ عمل تھا کہ اپنے تقویٰ و علم کے باوجود وہ یہ سب کچھ گوارا کر رہے تھے اور اس سے بچنے نیاز تھے کہ یہی چیزیں اخلاق کے انحطاط کا باعث ہو کر قومی سیرت کے زوال کا باعث ہوتی ہیں۔ کچھ تو مسلمانوں کی تاریخ کا

ہی ایسی ہے کہ بیشتر علاوہ نے ہمیشہ اپنے ہمدرد کی تحریک شخصیتوں کی اہانت پر صاد کیا ان کی ہسپائی پر چپ ریجیسٹر ہوئے۔ اس تاریخی المیہ کی سرگزشت یہی ہے کہ علام نے دولت کی ہمراہی میں اپنی صفت کی عصری شخصیتوں کو ہمیشہ آذنا لش و اہل میں جھوٹ کا ہے۔ مولانا معاصرت کی اس آگ سے کندن بن کر نکلے اور تاریخ کے صفحات پر گھر سے نقوش چھوڑ گئے۔ لیکن آزادی کے بعد سیاسی معاندت کا شعد کھلا گیا۔ اور ہندوستان کا سلان تحریکوں کی ایک نئی شاہراہ پر چلنے لگا۔ پاکستان قائم ہو گیا تو مولانا اس کی تصور میں نہ رکھے۔ سید سلیمان ندوی ۱۹۵۰ء کو پاکستان وارد ہوئے۔ سوال یہ ہمیں دہ کیونکر آئے مختصر یہ کہ مولانا احتشام الحق ممتازی کی تحریک پر خان لیاقت علی خان سے مسوب ایک غلط درج سے پر انتشار لیت لائے اور یہیں پھر گئے۔ ان کا پاکستان میں پھر جانا اہل علم کے لیے سرت کا باعث تھا۔ تمام علیٰ مبلغوں میں ان کا خیر مقدم کیا گیا۔ لیکن یہ بات بعجلت کھل گئی کہ مولانا آزاد سے کبیدہ خاطر ہیں۔ اور یہ ایک افسوسناک امر تھا۔ سید صاحب مولانا آزاد سے کہیں پہلے نومبر ۱۹۵۲ء میں دفاتر پا گئے لیکن یہ عقدہ مولانا کی وفات (فروری ۱۹۵۸ء) کے بعد کھلا کہ سید صاحب کی مولانا سے ناراضی کا سبب کیا تھا۔ جبکہ تک مولانا آزاد حیات رکھتے تھے، مولانا عبدالمالک جد دریا آبادی ایڈیٹر ہدفی جدید "سرایا میا ذر ہے۔ جو ہبھی ان کی آنکھیں بند ہوئیں عبدالمالک نے فلم کے نظر پھینکنا شروع کئے۔ اور قدیم الایام کے بعض کوئے کمزیاں ہو گئے۔ اور پاکستان میں سید صاحب کے بعض کردار فکر عقیدت مندوں یا مولانا لور انقدر مرقدہ کے خود ساختہ حلقوں نے شو شے چھوڑنا شروع کئے۔ سید صاحب کی رحلت کے ناتھ سال بعد ۱۹۶۰ء میں آپ کے ایک مرید علام الحبی اسے عثمانی نے تذکرہ سلیمان شاہ کیا اور اس میں مولانا آزاد پر کلوخ اندانی کی۔ اس طرح یہ چیز نایاب ہو گئی کہ سید صاحب علیہ الرحمۃ مولانا فدم سرہ سے ناخوش رکھتے۔

عبدالمالک جد دریا آبادی نے مولانا کی وفات پر سمجھی تعزیت کا اظہار کیا کہ اس کے بغیر چارہ نہ تھا۔ لیکن جو کچھ لکھا اس کے بین السطور سے محسوس ہوا تھا کہ ان کا ذہن صاف نہیں۔ اور ان کا دل پہلے دن کی طرح میلاب ہے۔ حکومت ہند کی وزارت اطلاعات کے مہماں "بجکل" نے مولانا کی رحلت کے پانچ ماہ بعد ابوالکلام نبرنکالا تو اس نمبر پر پھر کرتے ہوئے عبدالمالک نے چلکی کی کہ اس نمبر میں مذہبی روگ بھی شامل ہیں مثلاً سید احمد اکبر آبادی اور علام رسول مہر لاهوری۔ وہ یا جمیعت العلماء میں سے کوئی صاحب مولانا کی مذہبی ذہنیگی پر روشنی

ڈالنے کی صور و صلوٰۃ کے معاملہ میں ان کا شعار کیا تھا۔ ظاہر ہے کہ یہ ایک ابہاد شو خی تھی۔ عبدالمajid جانش  
ستھے گزار جکل کے ایڈٹر بالمند عرش میانی ہیں۔ یہ کوئی تاریخ تھا تو کسی مسلمان ایڈٹر سے نہیں ہوا تھا اور  
ذکر جکل میں مولانا کی مذہبی ذندگی کا تذکرہ لازم تھا۔ اول تو صور و صلوٰۃ کا تعلق انسان اور رتب کے مابین ہے،  
کسی نمائش کی چیز نہیں اور مذاق کا تعلق ابلاغ عامہ سے ہے۔ عبدالمajid نے سعید احمد اکبر آبادی اور  
غلام رسول مہر کا نام لکھ کر محض تکلفت کیا۔ انہیں معلوم تھا کہ دونوں بزرگ مولانا کے ساتھ کبھی نہیں رہے وہ  
مولانا سے کبھی کجھا ملتے ضرور تھے لیکن مولانا کے نگران نہ تھے۔ اس بارے میں اگر روشنی ڈالنا لازم تھا تو وہ  
وگ قلم اٹھانے کے مجاز تھے جو مولانا کے ساتھ رہے یا جنہیں کسی طرح مولانا کی نمازوں کے مشاہدہ کا موقع ملا  
عبدالمajid کی مولانا سے ناراضی کے کمی اسباب تھے۔ جو انہوں نے خود ہی پیدا کئے۔ مثلاً علامہ شبلی،  
مولانا آزاد سے انتہائی شفتشی رکھتے تھے۔ اور یہ عبدالمajid کے بیٹے کے درست کا ایک سبب تھا۔ ایک دوسرا  
سبب الہلال میں عبدالمajid کے ایک مقالہ  
گیا۔ اس کے علاوہ مولانا سے محمد علی جوہر کا لکھا دیا تھا۔ عبدالمajid محمد علی جوہر کے ساتھ تھے۔ آخری سبب  
حضرت مولانا سرفت علی تھا ذی کی بیعت تھا۔ حضرت تھا ذی اپنی مشینیت کے انسان تھے اور انہیں  
برطانوی سرکار کے خلاف ہر جدوجہد سے پرہیز رہا۔ عبدالمajid کسی جدوجہد کے انسان ہی نہ تھے۔ ان کا  
مزاج سرکاری تھا۔ اور ان کے بھائی ذپیٰ لکھر تھے۔ ان میں اور مولانا میں یکسانی کا سوال ہی نہ تھا۔ ان کی  
ناراضی کا ایک سبب شاید یہ بھی تھا کہ مولانا تاریخ کے سفر میں بہت اگے نکل گئے بلکہ تاریخ ہو گئے۔ لیکن  
عبدالمajid ہندوستان کی ہر نوعی جدوجہد میں تاریخ سے محروم رہے۔ انہیں یہ صدمہ نہیں تھا کہ مولانا دفاتر پا گئے۔  
ان کا عدد سریدہ تھا کہ مولانا تاریخ کی غلطیت ہو کر رخصت ہوئے۔ انہوں نے مولانا کے دفاتر پائے ہی ان  
کے کفن پر گل کاری مژروح کی۔ رام صدق جدیدہ میں دیکھو چاہتا کہ عبدالمajid کے نزدیک کمی ایک الہم غم انسان بھی  
علیہ الرحمۃ ہیں لیکن مقام بخشش پر فوکش پر کمر مور جو ازادگر کو مر جوم تو لکھتے ہیں، لیکن روح کا لشان نہیں دیتے  
رام نے انہیں خط لکھا کہ یہ حضرت مولانا آزاد کے بارے میں تاریخ ہے یا تاسیل یا آپ انہیں اس کا  
سمع نہیں گردانئے ہی چونکہ راقم کے ساتھ ان کے تعلقات فیاضی کی حد تک وسیع تھے اور اکثر ہائی بحیج

لے اس نہن میں سوانحی برگ دبار کے تحت اشاراتی ذکر آچکا ہے۔

لکھتے تھے، فرما پوست کارڈ لکھا:

”واہ صاحب، آپ بھی کمال غصب کرتے ہیں۔ ہر متوفی یقینی نہیں کہ جنتی ہوا اور نہ ہر کوئی انشد کی رحمت کا استھان رکھتا ہے؟“

مولانا کی وفات کے ۶۶ روز بعد ۱۹ مارچ کو عبدالمadjed نے راقم کے نام ایک خط لکھا۔ جس میں سید صاحب سے مشوب اس روایت کا انکشاف کیا کہ مولانا تک نماز، ترک روزہ اور شغل شبانہ سے مادث تھے۔ ایک دوسرے خط میں ۱۹۵۸ء کو لکھا کہ عالم اسرائیل کے لفظ میں صریح فحش نہیں ہی ہے مولانا بھی کی نظر اور ہرگز دوڑہ پر گزیر لفظ نہ لاتے۔ الفاظ کے بارے میں بڑے محتاط تھے:

علامہ بشیلی نے مولانا ابوالنکلام کے نام ۱۵ جون ۱۹۰۹ء کے محورہ خط میں لکھا تھا کہ افتخار عالم مولوی نذیر احمد کی لائف لکھ کر انہیں آکروہ باخوبیوں سے حیات بشیلی کو چھونا چاہتے ہیں۔ میں نے لکھ دیا ہے فلاہی حالات تو ہر ٹکڑے سے مل جائیں گے لیکن عالم اسرائیل کے سوا ایک اور بھی ہے؛ دیاں سے مگر ایسے بھی بتا تو نہ دو گے؟“

عبدالمadjed نے محلہ خط میں لکھا کہ ”شاید آپ کے خلوص ہی کا نتیجہ ہے کہ دل کھوئی کر آپ کے ملنے رکھ دیا ہے۔“ مولانا کے شغل شبانہ کا رادی کون تھا، ان کے قلم سے سنئے:

”مولانا کے ابتدائی دور رقیم بھی، کے ایک ریشم آغا حشرہوم تھے۔ وہ ایسے ایسے قصہ بیان کرتے تھے کہ مولانا کا کوئی معتقد انہیں برداشت نہیں کر سکتا تھا۔ آغاز سے ۱۹۱۵ء میں میری خوب ملکا تھیں رہی تھیں۔ وہ نماز لکھنؤ میں مع اپنی لکپنی کے ٹھہر سے جوتے تھے۔“

آغا صاحب کی نام زندگی لہوڑ لعوب میں گزری۔ اپنی رحلت تک شراب کے شوپنگ اور بستر کے فرنیٹی رہے۔ ان کا لاہور میں انتقال ہوا۔ جنازہ اسٹھان تبریز ادارہ میں چار اوپریوں کے سواباتی سب ڈومنڈھاری شرکیت تھے۔ اور جب انہیں لحد میں اتارا گیا تو ایک مشہور طوائف ان کی قبر سے پٹ پٹ کے رو رہی تھی۔ اس کا فوج تھا آغا جی، اب کس کے ساتھ پسرا کروں گی؟ عبدالمadjed کا ان کی حصہ گویوں پر اعتماد کرنا بجائے خود ایک سانچو تھا اور قرآن کے نزدیک ایسا کوئی رادی کسی حال میں ثقہ نہیں ہوتا۔

آغا صاحب مکالمہ نولی اور افساذ سازی میں بگشت تھے۔ رہایہ سوال کہ مولانا کی نہیں بھی زندگی کا حال

کیا تھا تو ملک نصراللہ خان عزیز رکن جماعت اسلامی دایڑی پر روز نامہ "ستینم" نے جواب لکھا کہ وہ ۱۹۳۰ء میں مولانا کے ساتھ گونڈہ جیل میں رہے۔ مولانا نہایت خوش و خصوص سے نماز پڑھتے اس کا اثر ان کے چہرے سے مرشح ہوتا۔ اور شدت تاثر سے ان کا جھرو سرخ ہو جاتا۔ جن دنوں کا انگریز کے صدر تھے تو نماز کے وقت مند صدارت سے اٹھ کر اپنے خیسے میں چلے جاتے اور محظوظی دیر بعد اپس آ جاتے۔ برجمن افغان کے کاتب منتشر عبد القیوم نے اپنے مضمون میں لکھا کہ وہ مولانا کی خدمت میں ڈیڑھ سال رہے۔ مولانا فخر اور مغرب کی نماز قریب کی سجدہ میں پڑھتے تھے۔ مولانا حفظ ارحمن میو ہاروی ناظم حجۃ العلی رئیس لکھا کہ مولانا راست بہت جلد سو جاتے۔ صبح ۳ یا ساڑھے قین بچے ہیدار ہوتے۔ اوقل چار سے آٹھ رکعت تک خدا کے صنور میں سر بسجدہ ہوتے پھر چائے پینتے۔ اس کے بعد قرآن حکیم کی آیات پر غور کرتے، پھر نماز فجر پڑھ کر اپنے دوسرے کاموں میں لگ جاتے۔ مولانا اسد اللہ خان میر بخش آپ کے ساتھ ہیر ٹھی جیل میں رہتے۔ انہوں نے "اجمیعت" کے ابوالکلام ابیر میں لکھا کہ مولانا میں صبح جیل میں ٹھوا کرتے اور قرآن پاک کی آیات تلاوت فرماتے۔ اس وقت بعض کی دلکشی کے ساتھ ان کا بچہ کچھ اور دلکش ہو جاتا۔ سید عطاء اللہ شاہ بخاری راوی تھے کہ مولانا نماز اس طرح پڑھتے گی یا برآہ راست اپنے خدا سے ہو کلام ہیں۔ خان عبد الغفار خان نے بیان کیا کہ مولانا نماز میں کوئی سی غلطت نہ کرتے تھے۔

عبدالماجد کے ذہنی انش کا بحیث عالم رہا اور وہ رکے نہیں۔ ان سکے نام سید سلیمان ندوی کے بخطوط تھے ان کا چموعہ مکتبات سلیمانی کے نام سے ۱۹۴۲ء میں شائع کیا۔ لیکن مولانا سے جو بغض انہیں تھا وہ اس خط سے ظاہر ہے جو ماجد صاحب نے سید صاحب کے محفوظات سے اٹایا۔ اور اس بجموعہ میں بلا جاز بلا نسبت نقل کیا۔ اور تشریح کا لکھا کر خلا کا آخری صفحہ نہیں مل سکا جس پر تاریخ مدرس ہو گی۔ حالانکہ معاملہ صرف تاریخ ہی کا نہ تھا۔ اس میں سید صاحب کے متعلق ایسی ہی غلط روایتوں اور لغو شکا متوں کا ذکر تھا، جیسا کہ اس خط میں مولانا نہ تھا۔ اس میں سید صاحب کے قلم سے نکلی تھیں۔ عبدالمadj کے خیال میں یہ خط مژر دفع ۱۹۱۶ء کا ہے۔ اگر ماجد صاحب کے خلاف ان کے قلم سے نکلی تھیں۔ عبدالمadj کے خیال میں یہ خط مژر دفع ۱۹۱۶ء کا ہے۔ اگر ماجد صاحب اس خط کی اشاعت ضروری سمجھتے تھے اور اس کے بیڑاں کا مجموعہ ناقص رہتا تھا، تو ان کا فرض تھا کہ سید صاحب قدس سرہ کا خط بھی درج کرتے کیونکہ مجموعہ مکتبات سلیمانی کا تھا۔ اس خط کی اشاعت سے عبدالمadj نے اپنے بغض کو آسودہ کرنا چاہا ورنہ یہ خط نہ تو سید صاحب نے شائع کرنے کا حوصلہ کیا، سید صاحب کی موت پر صدق نے ان کے نام مولانا کے خطوط میں شائع کیا۔ اور نہ مولانا کی وفات پر چاہا گیا۔ نصف صدی

میک خط پڑا رہا۔ جب کاتب اور مکتوب الیہ اللہ کو پیار سے ہو گئے تو عبدالمajid نے اس کی اشاعت سے اپنے دل کی ڈھاندار سبندھائی۔ سید صاحب نے اس خط میں مولانا کے اصرار پر دن باتیں لکھیں کچھ قرآن کی ذات کے متعلق تھیں، کچھ اہلال کی تحریر و مصنایف سے متعلق اور کچھ مالی امامت و خیانت کے متعلق۔ مولانا نے اس خط میں سید صاحب کو صدقیقی الجلیل الاعز کے لقب سے مخاطب کیا۔ اور نہایت اخلاص سے جوہہ دیا۔ کہ آپ جن بدگانیوں کا شکار ہیں وہ صحیح نہیں۔ ایک چیز مولانا نے ترجمان القرآن کے دینا چھی میں لکھی ہے کہ کوہ فتنہ وال الحاد کی نامہ دادیوں سے نکلے ہیں۔ اس خط میں بھی انہوں نے اس مختصر درکا ذکر کیا کہ شاید ہی فتنہ و فجور کا کوئی درجہ ایسا ہو جو مجھ پر بد بخت سے رہ گیا ہو۔ لیکن اہل شریعہ کیا تویرہ سب باقی ختم ہو چکی تھیں۔ مولانا نے اس خط میں لکھا کہ ایک شخص نے آپ کے حوالے سے لکھا ہے، تم شراب پیتے ہو اور اسی وجہ سے سید سلیمان چلے گئے ہیں؟ میں نے جو میں کہا ہے تو یہ نہیں ہے۔ معلوم نہیں اس کی نسبت آپ کا بیان پڑھ ہے یا غلط ہے میں شراب پیا تھا اور شراب پر کیا موقوفت ہے، میں نے سمجھی طرح کی کہاں۔ کی ہیں، لیکن الحمد للہ خدا نے مجھے تویرہ کی تو میں دی اور اب نہیں کرتا۔ سید صاحب نے مولانا پر شک کیا کہ چندوں کے معاملہ میں شاید نفس امنست ہو رہا ہے۔ مولانا نے لکھا کہ آپ کے اس بیان سے دل بہت زخمی اور غمگین ہوا کہ آپ کے نزدیک میں حام خور اور اخیث ہو گیا ہوں۔ اس طویل خط میں سید صاحب کی نام عنطہ فہمیوں کا ازاد کیا۔ وہ چاہتے تو سید صاحب کے خط کو نظر انداز کر سکتے تھے اور جواب نہ دیتے۔ لیکن انہوں نے ایک بلند انسان ہونے کا ثبوت یہم پہنچایا اور سید صاحب کی بذکری کو رفع کیا۔ مولانا ۲۰ سال کی عمر سے قبل کچھ عرصہ ہو دلصب اور الحاد و انکار کی محبوثیوں میں رہے پھر دسپردار ہو گئے۔ ان کی زندگی میں انقدر آگیا۔ اللہ تعالیٰ نے ان پر اپنے فضل و کرم اور علم و نظر کے دروازے کھول دیتے۔ خود عبدالمajid ایک بڑی ہٹک ملحدوں میں شامل رہے اور تھاں، لکھتو کی صحبتیں ان کے شرکیں حال رہیں۔ غالباً اپنے اس دور کی تخفی کے لیے انہوں نے مولانا کا خطہ اور المصنفین سے ہمتاکر مکتبات سلیمانی میں شامل کیا۔ جب انہوں نے تو پہلی اور اسلام کی راہ پر آگئے تو ان کا عبدالمajid، سرپا بدل گیا۔ ان کا قلم اور ان کی زبان دوسرے مسلمان ہو گئے۔ اگر کوئی شخص ان کے فتنہ وال الحاد کی زندگی کر دیے تو یہ اس کی پدماتی ہو گی۔ لیکن عبدالمajid کے نفس کی معراج کیسے کہ ایک طرف گورنر اے پہنچ کر مولانا کے کفن کو اپنے قلم کی مقراض سے کاٹنا چاہا۔ دوسری طرف ہبودلیعب میں ٹھٹھے ہوئے کہی انہاؤں کا دفاع کیا جتی کہ بابائے اردو مولوی عبدالمجتہ کے

صرف اس لیے طرفدار ہو گئے کہ مولانا آزاد سے عناد و اتهام میں وہ بھی ان کے شریک سخن سخن تھے انہیں یاد ہی ترہا کہ بابا سے اردو علامہ شبی نور اللہ مرقدہ پر چھٹیٹے اڑانے کا کوئی موقع یا سخن سے نہیں جانتے۔ اور اگر کوئی مولعہ علامہ شبی کی رنگین دنگی یا حیات معاشرہ کے زیر عنوان فلم اٹھاتا ہے تو اس کا دیباچہ بھی سچ دھج سے لکھتے ہیں۔ عبدالمadjed جانتے تھے کہ بابا سے اردو کا مذہبی زوق کیا ہے۔ ان کا ذہن خدا کے تصور سے کس عمریک مشفی رہا۔ اور ان کی داستان حیات میں غزل کی خصوصی جملک کس قدر بھی۔ میکن مولانا ابوالکلام سے بعض دعاء ملنے ان سب چیزوں پر پانی پھر دیا۔ انہیں یاد ہی ترہا کہ بابا سے اردو نے مولانا محمد علی کے متعلق چند ہم عصر میں کیا لکھا تھا اور وہ دارالصنفین کے متعلق کشادہ دل نہ تھے۔ اور رحیم الامت مولانا اشرف علی تھاونی سے متعلق انہیں کوئی صن ملن تھا۔ عبدالمadjed بابا سے اردو سے اس لیے قریب ہر گئے کہ مولانا آزاد سے متعلق وہ ان کے ہم مشرب تھے۔ اور پاکستان میں مولانا کے خلاف ہر چیز کہ سکتے تھے۔

عبدالمadjed نے مکتوبات سیما نی میں مولانا کا خط اس طرح شامل کیا اس کا حال دارالصنفین اعظم گڑھ میں سید ساحب کے جانشین اور ان کی سوانح عمری کے مرتب معین الدین ندوی نے راقم کو انہی دلوں لکھا تھا وہ خط ۸ دسمبر ۱۹۶۲ء کا تحریر کردہ اور حسب نیل ہے:

مکرمی!

السلام علیکم۔ امید ہے کہ آپ مج الخیر ہوں گے۔ یہ خط ایک مرض سے لکھنے کی ضرورت پیش آئی۔ مولانا ابوالکلام اور مولانا عبدالمadjed صاحب کے معاملات میں دارالصنفین کی پوزیشن آپ کو معلوم ہو چکی ہے۔ میکن سید صاحب کا متعلق دارالصنفین سے ایسا گھرا اور ناقابلِ انتقطار ہے کہ ان کی ان تحریروں کا بھی جن کو برآہ راست دارالصنفین سے کوئی متعلق نہ ہو اس سے ربط پیدا کیا جاسکتا ہے۔

مولانا عبدالمadjed صاحب نے اپنے مکتوبات سیما نی کا مجموعہ شائع کر دیا ان میں بعض خطوط ایسے بھی ہیں جن کی اشاعت مناسب نہ ہوتی۔ مولانا ابوالکلام کا ایک خط جس کو انہوں نے حاشیہ میں شائع کیا ہے ہم لوگوں کی نگاہ میں ہرگز قابلِ اشاعت نہ تھا۔ گواں سے مولانا کی ہلائی ہی ظاہر ہوتی ہے میکن اس سے فتنہ بھی پیدا ہو سکتا ہے۔ ہم لوگ ان تمام خطوط کی

اشاعت کے خلاف تھے جن سے کسی کی توہین کا پہلو لگتا ہو۔ یا کسی کی دل آزاری ہوتی ہو  
یا کسی کی ملکاہ میں سید صاحب کی پوزیشن مجرور ہوتی ہو۔ چنانچہ ہم سب نے مولانا عبدالاجد  
کو اس سے روکنے کی کوشش کی، مگر انہوں نے کسی کی شدایت نہیں کی۔ مولانا عبدالاجد کا  
خطاب کے درسرے خلطہ کے ساتھ دارالصنفین میں محفوظ تھا۔ میں نے ان کے اور  
سب خط معارف میں شائع کئے تھے، مگر اس کو شائع نہیں کیا تھا۔ مولانا عبدالاجد صاحب  
کے علم میں یہ خط تھا۔ انہوں نے کہی سال ہوئے اس کی نقل ہاگی تھی۔ اس وقت تک وفات سے  
کی اشاعت کا کوئی ذکر بھی نہ تھا۔ میں اس کی نقل میں سے انکار نہیں کر سکتا تھا۔ اس لیے  
اس شرط کے ساتھ ان کو نقل پھجوادی تھی کہ اس کو کہیں شائع نہ کیا جائے گا۔ لیکن دفعہ معلوم  
ہوا کہ انہوں نے تک وفات سے پہلی کے حاشیے میں اس کو شائع کر دیا ہے گو اس کی اشاعت  
کا نتیجہ اٹان لگا۔ اس لیے کہ اس سے مولانا ابوالکلامؒ کی توہین کی بجائے ان کی بڑائی ظاہر  
ہوتی ہے۔ ایسی حالت میں ان خلطہ کی اشاعت کی ذمہ داری دارالصنفین پر نہیں  
ہے۔ بلکہ اس نے اس کا اپنی ایک شخصی میں بھی نہیں رکھا ہے۔ اس بارے میں جلد ہی  
معارف میں تفصیل سے لکھوں گا۔ اور ہمیں سلسل سفر میں رہا۔ ورنہ شاید وہ بزرگ نہ صرف  
میں میری تحریر نکل جاتی۔ اب رہ گیا مولانا ابوالکلام کے متعلق سید صاحب کے خیالات  
کا سوال تو اس میں چند پہلوؤں پر نکاہ رکھنے کی صورت ہے۔ دونوں بزرگ نہ صرف  
معاصر تھے بلکہ نوجوانی میں ”علمہ سید سیہان ندوی“ اور امام الجہنڈ مولانا ابوالکلام جتنے  
سے پہلے برسیں ایک ساتھ رہ چکے تھے۔ اور اس زمانے کے ایک درسرے کے محاسن و  
معاوی سے واقع تھے۔ اس لیے وہ ایک درسرے کو اس نظر سے نہیں دیکھ سکتے تھے  
جس نظر سے ہم ان کو دیکھتے ہیں۔ پھر خلطہ نوجوانی کے زمانہ کے ہیں۔ جب دونوں جوان  
میں اس قسم کی بدگانیاں نہیں کا پیدا ہو جانانہ قابل تعجب ہے اور نہ قابل اعتراض۔  
اصل اعتبار تو پختہ عمر کے خیالات کا ہوتا ہے اور مجھے یہ معلوم ہے اس مجموعہ کے بعض  
خیالات بہت بول گئے تھے، میں نے بارہ سید صاحب کی زبان سے مولانا کے علم و فضل

ذہانت و طباعی، اصحابت را سے اور دوسرے علی و اخلاقی کی لالات کا اختراق سنائیے۔ انہیں  
نے ترجمان القرآن کے روپ میں جن الفاظ میں مولانا کے کلامات کی داد دی ہے اس کی توقع  
کسی ہم مرتبہ معاصر سے مغلی ہی سے کی جاسکتی ہے۔ یہ ممکن ہے ان میں معاصرانہ چنگ  
بھی رہی ہو اور کبھی کجا راس کے مظاہر بھی نظر آ جاتے ہوں۔ تو اس سے نہ صرف معاصر عمار  
بلکہ مشائخ و صوفیا تک خالی نہیں ہیں۔ مگر اس سے کسی کی عظمت اور بڑائی پر حرف آتا  
ہے اور نہ کوئی سوراخ پیدا کرنا صحیح ہے۔ ہم اہل سنت کا ہیں میں آپ بھی شامل ہیں یعنی  
تو یہ ہے کہ اکابر کے معاملات میں مکوت سے کام لیں۔

اس تحریر کا مقصد یہ ہے کہ اس مجموعہ کو دارالتصفین سے کوئی تعلق نہیں۔ اور نہ اس کے  
کارکنوں نے قابل اعتماد مکاتیب کی اشاعت پسند کی۔ اس لیے جب آپ اس پر  
ٹکھیں تو ان حقائق کو نکاہ میں رکھیں۔ اس خط کی رسید کا انتظار رہے گا۔ والسلام

(معین الدین الحمد)

بابا سے اُردو نے مولانا کی ذمہ بھی میں تو کبھی انکشافت نہ کیا لیکن ان کی رحلت کے دو چار روز بعد  
اسلامیہ کالج لاہور کے طلباء کی بزم فروغ اردو سے خطاب کرتے ہوئے فرمایا کہ:  
”مردم مولانا ابوالکلام آزاد نے انہیں بلکہ کہا تھا کہ وہ اردو کی حمایت سے وست کش ہو  
جائیں ورنہ ان کے مکان میں ناجائز چرس یا انہیں رکھ کر بچڑھا دویا جائے گا۔“  
راہق نے بابا سے اُردو کے اس انکشافت یا ازام پر ۲ مارچ ۱۹۵۹ء کے چنان میں اداریہ کھانا  
اور ان سے سوال کیا کہ اس روایت کی حقیقت کیا ہے؟ بابا سے اُردو کو معلوم تھا کہ وہ پاکستان میں اس  
طرز کی روائیں پاسانی گھوڑ سکتے ہیں۔ انہوں نے روایت گھوڑی اور پاکستان کے سیاسی ذہن سے فائدہ  
انھیں چاہا۔ اس کے برعکس بابا سے اُردو کے ایک شاگرد اکثر عبادت بر بلوی پرنسپل اور نیل کالج لاہور نے  
”نقوش“ کے شخصیات نہر میں ایک دوسری کہانی لکھی کہ حکومت ہند اور بابا سے اُردو کے درمیان انہیں ترقی اُردو  
کے معاملات طے کرنے کے لیے کئی دن تک طویل گفتگو ہوتی رہی۔ حکومت کی طرف سے مولانا ابوالکلام  
آنذاں کام کے لیے مقرر تھے۔ مولانا دوران گفتگو میں بار بار یہی کہتے کہ حکومت یہ نہیں چاہتی کہ آپ  
ہندوستان میں رہیں۔ مولود، صاحب ریاضا سے اُردو سے نہ رہا گیا۔ جل کر کہنے لگے۔ آپ بار بار حکومت

کا ذکر کرتے ہیں کہ حکومت یہ نہیں چاہتی، حکومت وہ نہیں چاہتی۔ حکومت اب کہاں ہے؟ وہ توہا اگست ۱۹۷۶ء کے بعد ختم ہو گئی۔ آپ اپنے آپ کو حکومت سمجھتے ہیں۔ بابائے اردو نے بیان کیا کہ مولانا آزاد<sup>ؒ</sup> کو یہ بات بُری تو بہت معلوم ہوئی، کیونکہ جب میں نے یہ بات کہی تو ان کے چہرے کا رنگ بدلتا تھا ظاہر ہے کہ یہ سفید جھوٹ تھا۔ بابائے اردو اس کس بل کے انسان ہی نہ سمجھتے کہ ۱۵ اگست کے بعد مولانا سے اس انداز میں لگفتگو کرتے یا حکومت پسند ان سے مذکورہ کرتی۔ اللہ تعالیٰ ہی علیم و خیر ہیں۔ بک بابائے اردو نے ڈاکٹر عبادت بریلوی کو اپنی فرضی جرأت سے الگا کیا۔ یا ڈاکٹر صاحب نے ان کی شخصیت کو بala کرنے کے لیے افسادہ وضع کیا۔ پروفیسر ام احمد سرور بابائے اردو کے بعد انہم رقائق اردو پسند کے سکرٹری تھے۔ انہوں نے راقم کو اپنے ایک خط محررہ ۱۹۵۹ء پر یہ مولانا آزاد<sup>ؒ</sup> کے متعلق مولوی عبد الحق صاحب کے دیوارک دیکھ کر خیال آیا تھا کہ صورتِ حال سے آپ کو الگا کر دوں۔ مگر بعد میں حقیقت خوبی سامنے آگئی۔ مولوی عبد الحق صاحب میرے بزرگ و محترم ہیں اور مجھے ان سے بہت عقیدت ہے مگر مولانا مردم کے متعلق ان کی راستے مجھے علم ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ مولانا نے انہم کی بڑی مدد کی۔ اگر وہ ضار کے زمانے میں حفاظت کا انتظام کرتے تو کتب خانہ بالکل پرباد ہو گیا ہوتا۔ مولانا نے اگر مولوی صاحب کو پاکستان جانے کا مشورہ دیا ہوگا تو اس بنابر کہ وہ پسند دستان اور پاکستان اور دنیا میں کام کرنا چاہتے تھے۔ اور یہ کسی طرح مناسب نہ تھا کیونکہ ان حالات میں دنلو طرف غلط فہمی اور کلام میں نقصان کا قوی احتمال تھا۔ انہم کی مولانا آزاد نے جو مدد کی ہے وہ سب پر ظاہر ہے اور مولانا کے کردار کی بلندی کسی سے پوشیدہ نہیں:

بابائے اردو نے جو کچھ کہا اور ڈاکٹر عبادت بریلوی نے جو لکھا اس کی حقیقت مولانا آزاد<sup>ؒ</sup> کے اس ایک خط سے لشکار ہو جاتی ہے۔ جو آپ نے ۲۰ اکتوبر ۱۹۷۸ء کو مولوی عبد الحق کے نام لکھا، لیکن وہ خط بابائے اردو نے جیتنے جی افغانیں رکھا۔ پھر جب ان کا مقابل ہو گیا تو ابوسلمان شاہ بہمن پوری نے مکاتب ابوالکلام میں شائع کیا۔ خط صب ذیل ہے۔

۲۰ اکتوبر ۱۹۷۸ء دھلی

جناب من

آپ اپنے خط مورخ ۲۰ اکتوبر میں لکھتے ہیں۔ آپ نے انہم کے متعلق جو مشورہ

دیا تھا، اس سے مجھے الفاق ہے؟ مشورہ سے مقصود غالباً یہ معاملہ ہے کہ اب انہن ترقی اردو کو پاکستان منتقل کر دیا جائے۔ اگر مراد یہ قیاس صحیح ہے تو مجھے افسوس کے ساتھ کہا پڑتا ہے کہ آپ نے صورت حال کی وقایت کی ہے وہ صحیح نہیں ہے۔ براہ خایت اپنے فیصلے کو میرے مشورے کا جامہ رہ پہنائے۔

اس مسئلہ میں جو مالات پیش آئے وہ حسب ذیل ہیں۔ دھلی کے فناو کے بعد جب آپ کے تو آپ نے مجھے یقین دلایا کہ انہن بدنور اپنے کاموں کو ساری وجہ ای رکھنا چاہتی ہے اور آپ ایک نیا مکان دفتر کے لیے ڈھونڈنے کو رہے ہیں۔ اس کے بعد آپ کو راجی چلے گئے اور ایک عرصتک کوئی خبر آپ کی نہیں ملی۔ اب آپ آئے تو آپ کے پرہٹ سے معلوم ہوا کہ آپ نے انتہی یومن کی سکونت رُک کر دی ہے۔ اور پاکستان کے باشنسہ ہونے کی حیثیت حاصل کر لی ہے۔ ساختہ یہی معلوم ہوا کہ کوئی راجی میں آپ نے ایک مکان حاصل کر لیا ہے اور انہن کو دہان منتقل کرنا چاہتے ہیں۔ چند دنوں کے بعد جب آپ بھروسے ملے تو میں نے یہ رائے ظاہر کی کہ تعطیل و تعليق کی موجودہ صورت حال جلد سے جلد ختم کر دینی چاہئے۔ آپ نے ایک عزم پاکستان میں جمایا ہے اور وہ سراہیاں رکھنا چاہتے ہیں۔ یہ راز عمل انہن کے لیے غصیدہ ہو گا۔ اس پر آپ نے کہا کہ آپ کو راجی میں ایک بہت اچھا مکان مل گیا ہے اور آپ چاہتے ہیں کہ انہن کو دہان منتقل کر دیں۔ اس بارے میں آپ نے جو رائے بھی فائم کی ہے، آپ کی رائے ہے۔ اسے میرے مشورے سے تبیر کرنا صحیح نہیں ہو سکتا۔

جہاں تک میری رائے کا تعلق ہے میں بار بار یہ خیال ظاہر کر چکا ہوں کہ انہن ہندوستان میں قائم ہوئی تھی اور کوئی وجہ نظر نہیں آتی کہ کیوں وہ اپنا کام یہاں جاری نہ رکھے؟ جہاں تک گورنمنٹ آف اندھیا کا تعلق ہے وہ ایک لمحہ کے لیے بھی اس کی خواہ شہزاد نہیں ہے کہ انہن اپنے کاموں کو یہاں بند کر دے۔ آپ کو معلوم ہے کہ اسی سال ایجاد کش مندرجی نے انہن کے لیے ایک گرانٹ منظور کی ہے اور اسے کام میں نلا نے کی پوری ذرداری ادا کان انہن کے سر ہے۔ چار لاکھ عمارت کے لیے اور چالیس ہزار سالانہ انہن کے

کاموں کے لیے گورنمنٹ منظور کر جکی ہے۔ ظاہر ہے کہ جو گورنمنٹ انجمن کو گرانٹ دے رہی ہے وہ انجمن کے اجرا کارکی مخالفت کیسے ہو سکتی ہے؟  
 اپ کو یہ بھی معلوم ہے کہ گرانٹ کی درخواست انٹریم گورنمنٹ کے زمانہ میں کی گئی تھی  
 اس وقت مالیات کا صیغہ مطابق اتفاق علی کے ہاتھ میں تھا۔ انہوں نے گرانٹ دینے سے  
 انکار کر دیا تھا۔ ۱۵ اگست ۱۹۴۷ء کو جب نئی قومی حکومت بنی تو اس عہد میں اندر فوجی  
 معاملہ اٹھایا گیا اور گرانٹ منظور کی گئی۔ مجھے اس میں کوئی شے نہیں کہ انجمن پر سکون  
 اور حیثیت کے ساتھ اپنے کاموں کو آگے بڑھا سکتی ہے۔ بشرطیکہ کام کرنے کا ارادہ ہو۔  
 میں چاہتا ہوں اس سلسلہ میں کوئی غلط فہمی پیدا نہ ہو۔ اس لیے مہربانی کر کے ۲۶ اکتوبر  
 کے مجرزہ جلسے کے سامنے اصل واقعہ پیش کر دیا جائے۔ والسلام

### ابوالکلام

سید صاحب بہر حال ایک علمی شخصیت تھے۔ انہوں نے علامہ بشیلی کی جائشی کا حق ادا کیا۔ علامہ اقبال اکثر دینی سوال میں ان سے رجوع کرتے اور ان کے اس درجہ معرفت سے کہ انہیں استاذ الکل لکھا۔  
 سید صاحب کی مولانا سے کشیدہ خاطری کا سبب آخر ٹک معلوم نہ ہو سکا۔ ظاہرزاں ایک ہی شکایت بتتھی کہ "الہلال دوسرے اقل" کے بعض مصنایں "تحریت فی الاسلام" تذکارہ نزول قرآن "حیثیتی تاریخ کا ایک درج"  
 تھصص بنی اسرائیل "اور شہد اکبر" مولانا کے نام سے لکھی جمود میں چھپ گئے تو مولانا نے اس انساب کی تردید نہ کی۔ سید صاحب کا دعویٰ تھا کہ مصنایں ان کے قلم سے تھے۔ قطع نظر اس سے کہ وہ مصنایں سید صاحب کے قلم سے تھے یا نہیں، اور سچے تو کس قدر ہے کیونکہ سید صاحب کا طرز نگارش بعیدش ان سے مختلف رہا ان کی تمام تحریروں کا رنگ ہی دوسرا ہے۔ ان مصنایں سے مولانا ہی کا طرز جھلکتا ہے۔ مولانا اور سید صاحب کی دوسری تحریریں کا رنگ ہی دوسرا ہے۔ ان مصنایں کی طبیعت کا سوال پیدا کیا گیا اور سید صاحب کے بعض عقیدت مندوں نے ہوتی کے بعد جب ان مصنایں کی طبیعت کا سوال پیدا کیا گیا اور سید صاحب کے بعض عقیدت مندوں نے ہوتی کیا تو مولانا کے مخلصین نے جوابی مصنایں میں اس دعویٰ کی تطبیط کی اور لکھا کہ ان مصنایں کا طرز نگارش مولانا کا اسلوب نگارش ہے اور اگر وہ مصنایں سید صاحب کے تھے تو الہلال سے رخصت ہونے کے بعد ان کی کسی تحریر میں اس رنگ کی جملک یا پرتو نہیں۔ حقیقتاً یہ ایک خلط بحث تھی۔ جن جمیعون میں یہ مصنایں چھپے وہ مولانا نے مرتب نہیں کئے تھے۔ مولانا قلعہ احمد گढگ میں نظریہ تھے تو اس دوران میں بعض پبلشروں

نے الہال کے دستیاب شماروں میں سے بعض مضمایں اخذ کئے اور اپنی دو کامداری کے لیے چاپ لئے۔ مولانا کو ان مجرموں کا عالم ہی نہ تھا، جب انہیں معلوم ہوا تو انہوں نے ناشروں کی اس حکمت پر افسوس کیا۔ میکن وہ کس سے ہے کہتے اور کیا کہتے ہے اگر فی الواقع یہ کوئی بہت بڑا ذیان تھا تو سید صاحب خود مولانا کو لکھ سکتے تھے۔ پورا ان مضمایں کی اہمیت ایسی نہ تھی کہ مولانا نے خود کسی مجموعہ میں شامل کیا ہو یا اس سے کچھ حاصل کیا ہو۔ جو لوگ اس طرح کی حکیمات رہتے رہتے وہ ان سے اعتباً ہی نہ کرتے تھے۔ لاہور کے ایک پلشتر نے ایک بوسیہہ علم مصنف سے خدیجہ نام کا ذرا احمد لکھوا کر مولانا کے نام سے شائع کیا۔ اور دیبا چ میں لکھا کہ میں نے آئندہ اپنی زندگی اس طرز کی تحریروں کے لیے وقت کر دی ہے۔ پورا اڈراہمہ مولانا کی ادبی خلقت کے خلاف ایک بازاری مذاق تھا۔ اور اس کی زبان اشتہانی ناقص تھی۔ لیکن مولانا ان چیزوں کا فونس ہی ہے لیستے تھے ہوئے اس کے علم میں سید صاحب کی ذہنی ناقصی آئی اور ان مضمایں کا ذرا ہوا تو فرمایا ان کی ناقصی میرے لیے تجھ کا باعث ہے۔ میرے علم میں ایسا کوئی مجموعہ نہیں۔ کسی پلشتر نے کوئی غلطی کی ہے تو اس کی ناقص و خود کر سکتے تھے، الہال کے جس مضمون کو وہ اپنے فلم سے مشوب کرنا چاہتے ہیں، مجھے کوئی عذر نہیں وہ اس پر اپنا حق قائم کر سکتے ہیں۔

ایک بخوبی حقیقت یہ ہے کہ سید صاحب نے اپنے تمام مضمایں کے مجموعے شائع کرائے لیکن الہال کے بین مضمایں کو شامل نہ کیا۔ مولانا نے ایسے کسی مجموعہ کی ضرورت ہی محسوس نہ کی اور وہ ان مضمایں پر کبھی کوئی ساد عذری کیا۔ ان مضمایں میں انشاء کا بالکل پن ضرور ہے لیکن نظر دنیا کی تھا نہیں۔ ایک ہفتہ دار جو میرے کی روایت کے نتھے مضمون ہیں۔ اگر فی الواقع مذکورہ مضمون سید صاحب کے فلم سے تھے تو ان دو چار مضمونوں کے لیے سید صاحب کا یا کہ اس بار پر ناواقف ہو جانا کہ مولانا کے نام سے کسی ناشری مجموعہ میں چھپ گئے ہیں، ان کے مقام و مرتب سے بعد معاشر

انتنی سی بات حقیقی جسے انسان کر دیا

الہال صرف ان چار مضمونوں کی وجہ سے نہ اُبھرا تھا۔ اس میں سینکڑوں مضمون چھپے اور وہ سحر مولانا کے فلم کی بد دلت تھا۔ جس نے الہال کو الہال بنادیا۔ سید صاحب نے الہال کے ادارہ تحریر سے الگ پور کر جن خطرناک بدگانیوں کا اظہار کیا مولانا نے ہر ایک کا جواب دیا۔ اور وہ جواب عبد الماجد نے مدد اور کے بعد دار المصنفوں سے ہے بطور احیل حاصل کر کے کہتا تھا میں شائع کر دیا۔ سید عاصی

کی ہے گمانیاں رفع ہو چکی تھیں تو انہوں نے یوسف ثانی کے عنوان سے مولانا کو خراج ادا کیا۔ اور اس پر ختم کیا کہ ان سطروں کو لکھتے وقت مجھ کویر دھوکا ہو رہا ہے کہ میں خود ابن تیمیہ اور ابن قیم یا شمس اللہ مرخیہ اور امامہ بن عبد العزیز اندلسی کے حالات تو نہیں لکھ رہا۔ پھر جب ترجمان القرآن کی دو توجیہیں شائع ہو گئیں تو سید صاحب نے اس کے مجالس و مطالibus پر تبصرہ کرتے ہوئے لکھا کہ ترجمان القرآن وقت کی اہم چیز ہے۔ مزوفت ہے کہ اس کو ٹھہر لگھر پھیلا دیا جائے اور فوجوالذ کو اس کے مطالعہ کی تغییب دی جائے۔ اور ہر اسلامی دارالعلوم میں اس کا ایک نسخہ منگو اکر رکھا جائے، لیکن اپنی عمر کے آخری مولیں سید صاحب مولانا سے ناراضی ہو گئے تو مشدی و ناشدی کی بھی کچھ ان کی زبان پر آگیا۔ جوان کی علمی وجاہت کے منافی تھا۔ اس سلسلہ میں مسعود علی ندوی اور مسین الدین ندوی نے راقم کو جو خطوط لکھے۔ ان میں تو ناداعی سے انکار کیا۔ اور سید صاحب کے مولانا سے اخلاص کا ذکر کیا۔ لیکن عبد الماجد نے راقم کے نام اپنے خطا بابت ۱۹۴۵ء میں تسلیم کیا کہ سید صاحب کو مولانا سے مخدود نہیں اور شکایتیں رہیں جن کا اظہار وہ اپنی صحبتیوں میں برادر کرتے۔ سید صاحب کو غبارہ عاظرا اور تذکرہ کے مقدوم بیانات پر اعراض حقاً مسلم مولانا کا سفر عراق یا مولانا کے موروثوں میں فلاں فلاں بزرگ کا ہونا ان سب کو وہ اختیار سمجھتے تھے۔ اسی طرح ترجمان القرآن کے وہ ذرا بھی قابل تھے:

راقم نے بعض دوسرے خطوط کے ساتھ ۱۹۴۵ء کے چنان میں یہ خط شائع کیا۔ اس وقت مسعود علی ندوی اور مسین الدین ندوی حیات تھے۔ اس خط کے ضمن میں راقم نے لکھا تھا کہ مولانا نے کبھی خلوت و جلوست میں اشارہ یا کنایہ بھی سید صاحب کے خلاف کوئی لحظ نہیں کیا ہمیشہ احترام سے ذکر کیا اور ان کی علمی خدمات کو سزا رہا۔ سید صاحب کی نہیں اور شکایتیں کیا تھیں عبد الماجد نے سبھی کچھ لکھا لیکن ان کی چہرہ کشائی نہیں کی۔ اور زاد المصنفوں سے معلوم ہو رہا۔ حتیٰ کہ سید صاحب کے غالی عقیدت مندرجہ اس سلسلہ میں کچھ بتانے سے قاصر رہے۔ فی الواقع سید صاحب کو شخصی یا احزابی کوئی رنجھن یا شکایت نہ تھی۔ اگر کچھ تھا تو معاصرت کا روایتی شعار تھا۔ حضرت ابن عباس فرماتے ہیں علام کا علم قبول کرو لیکن ایک کے خلاف دوسرے کے قول کا یقین نہ کرو کہ بخدا بکروں ہیں بھی وہ جلن نہیں ہوتی جیسی علماء میں ہوتی ہے۔ اسی طرح ابو عاذم کا قول ہے کہ ہمارے زمانے کی حالت یہ ہے کہ عالم اپنے سے بڑے عالم میں کمزورے کھانا ہے۔

مولانا کو جایا گیا کہ سید صاحب ان سے متعلق پاکستان میں اس قسم کی باتیں کرتے ہیں تو فرمایا کہ ان کے متعلق اپنی سوچ کو غلط راستہ پر ڈال کر میں زبان کی معصیت کامنگ نہیں ہو سکتا۔ سید صاحب کو مرے بزرگوں کے متعلق کوئی سا شے ہے تو ان کی رنجش یا شکایت مجھ سے کیا ہوئی؟ میں نے تذکرے میں لکھا ہے کہ میں حسب و نسب کا استخوان فروش نہیں اور کبھی اس طرح نقد عزالت و شرف کے حصوں کی جستجو نہیں کی۔ اسلام کے نزدیک ایک انسان کا حسب و نسب اس کا علم و عمل ہے۔

عبدالماجد کی اس روایت پر کہ سید صاحب ترجمان القرآن کے ذرا بھی قابلِ رستہ، راقم نے چنان میں ان سے سوال کیا تھا کہ ترجمان القرآن پر سید صاحب نے معارف پر جو تصریح کیا تھا، وہ تقریر تھا، تسامح تھا یا ظاہر و باطن کا اضداد ہے؟

اگر سید صاحب کو فی الواقع کوئی شکایت یا رنجش ہوتی تو علام محمد بن اسے دعشا نیہ، مولف تذکرہ سلیمان "مزدود رکھتے۔ انہوں نے عقیدت کے غلویں سید صاحب کو ضمیم رنجش الہلال لکھا اور الہلال سے ان کی علیحدگی کا ذکر کرتے ہوئے تحریر کیا کہ الہلال پر نام چونکہ مولانا آزاد کا ہوتا تھا اس لیے بہت سوں کو پڑتے بھی نہ چل سکا کہ الہلال کس کی کرامت سے بدرا کامل بن گیا ہے۔ مگر جب ایک سال کی رفاقت کے بعد بعض وجوہ سے صاحب کرامت ہستی بے متعلق ہو گئی تو جو بدرا تھا وہ ہلال بھی مزدود سکا، محاق بینٹنے لگا۔ مولانا آزاد اور ٹھہر اسے، سید صاحب کو خط لکھا کہ آپ اگر الہلال بالکل سے یجھے اور جس طرح جی چاہے اسے ایڈٹ کریجھے۔ حروف اپنے مضامین و میاکر دن گا اور کچھ متعلق نہ ہو گا۔"

گویا الہلال کے لیے عمل کی نلاش مولانا کا نفس تھا اور سید صاحب کے بغیر الہلال کا سبتو خالی ہو جاتا تھا۔ سید صاحب الہلال کے دور اول میں علام محمد کی روایت کے مطابق ایک سال منگ رہے اور الہلال اس دور میں دو سال چار ہمینٹ نکلا۔ پھر صنیلی صفائت کے باعث بند ہو گیا۔ علام محمد کے نزدیک غالباً اسی بندش کا نام محاق تھا۔ پھر ایک سال بعد الہلاغ نکلا اور پوتے پانچ ماہ جاری رہا۔ مولانا مارچ ۱۹۱۶ء میں بنگال بدرہ کئے جاتے اور ۳۰ مارچ ۱۹۱۶ء سے یکم جنوری ۱۹۲۰ء تک رائجی راسام (میں نظر بند نہ ہوتے تو الہلال سید صاحب کی عمل سے علیحدگی کے بعد بھی چل رہا تھا۔ حکومت قدغن عائد نہ کرتی تو اہلاغ جاری رہتا۔ لیکن مولانا کی نظر بندی سے صورت حال مختلف ہو گئی اور رہا ہوئے تو ان کے شب و روز سیاست کے ہو گئے۔

سید صاحب نے پاکستان اگر مولانا کے خلاف بہت سی باتیں کیں۔ کچھ تو وہی تھیں جن کا عبدالمadj  
کے حوالے سے ذکر ہے اور کئی ان کے شغل افسار کی بعض و درسی چنگاریاں تھیں۔

- ۱۔ یہ کہ مولانا علیک سے باہر نہیں گئے۔ ان کا سفر عراق محسن افسانہ ہے۔ یہ کہا کہ بعد ادیں کسی علمی جماعت  
یا علمی حلقو سے مستفید ہوئے مرا سرد دفعہ ہے۔
- ۲۔ ترجمان القرآن کا ایک انساب مصنوعی کہانی ہے۔
- ۳۔ مسجد کا پیور کی تحریک کے زمانہ میں مولانا بیماری کے عذر پر مدرسی چلسے گئے۔ اس مذکور پر الہول میں  
جو کچھ نکلا وہ ان کے سید صاحب (فلم سے تھا۔

سید صاحب نے اپنے ایک خصیقت منڈکو شہد ابکر کے سند میں خط لکھا اور اس نے وہ خط چھپا دیا۔  
سید صاحب خود تو سامنے نہیں آئے تین مولانا کے خلاف کوئی کے ایک ماہماہہ میں یہ سب باتیں لکھ دیں  
اپنی دنوں سید صاحب لاہور آئے تو احباب کے ہاں ایک دعوت میں مولانا کا ذکر چھڑا گیا۔ سید صاحب نے  
اہم صحابہ و زیارتیا ایسا اکلام کا ذکر نہ کرو۔ ایک نیازمند نے عرض کیا غالباً ٹپ مولانا سے کچھ نہ راضی ہیں۔ سید  
صاحب نے کہا میں اس کا نام بھی بدداشت نہیں کر سکتا۔ اور یہ شرکا رمحفل کے لیے ایک پراسرار جواب  
تھا۔ مولانا علام رسول مہر اور ڈاکٹر سید عبد اللہ بھی وہاں موجود تھے۔ دو فو شش رو رہ گئے کہ سید صاحب  
کس بندی کے انسان ہیں اور کس طبق سے بول رہے ہیں۔

رہائی اغتر اپنے کہ مولانا عراق نہیں گئے اور قیام عراق کا افسانہ وضع کیا تو یہ چیز اس طرح صاف  
ہو گئی کہ مولانا کی پہلی برسی پر پروفیسر ہمایوں کیرنے مولانا سے متعلق مختلف افراد کے مفتان میں کام جو عشاون  
کیا اس میں ایک مضمون مشہور فرانسیسی سترٹی لوئی مسکان کے فلم سے تھا اس نے لکھا کہ وہ اور مولانا  
آن زاد ۸۔ ۹۔ ۰۱ میں بغداد کی مسجد مرجان میں حاجی علی کوسی سے پڑھتے رہے اور حاجی علی کوسی کے  
خزانہ علم و فضل سے جو موتی چھٹے ان سے مولانا آزاد کی نگاہیں پہنے ہیں آئڑا تھیں۔

سید صاحب کا دوسرا اغتر امن ترجمان القرآن کے انساب پر تھا۔ کہ محسن عبارت آنائی ہے اور  
ساری کہانی مصنوعی ہے۔ اس کا رد بھی مولانا کی وفات کے اگلے ہی سال دسمبر ۱۹۵۹ کے برلن دہلي  
میں ایک خط کی اشاعت سے ہو گیا۔ مولانا محمد یوسف، کوئن ایم۔ اے مصفع "ابن تیکیہ" کو مولانا یکم فضل الرحمن  
سوائی نے ایک طویل خط لکھا۔ جس میں اس شخص کی نشانہ ہی بھی کی جس کے نام ترجمان القرآن کا انساب ہے۔

اس کا نام مودی دین محمد فہد حاری بھا۔ اور وہ اس خط کے مطابق جیسا کہ رجمان القرآن میں درج ہے، فہد حاری سے پیدل کوتھے پہنچا۔ وہاں سے تین ہم وطن سو داگر دن کے ساتھ اگر آیا اور اگرہ سے راپنجی چلا گیا۔ وہاں مولانا سے استفادہ کر کے چپ چاپ رٹ گیا، کچھ عرصہ مولانا عبد الحاری کے فرنگی محل لکھتو ہیں اس توہہ سا۔ پھر شاہ بھما بندر چلا گیا۔ الہال سے اس کے عشق کا یہ حال تھا کہ حکیم فضل الرحمن سواتی کو اس کے مطالعہ کا شوق دیا یا پھر اپنے استاد مولانا عبد الحمان کو غبہت دیا۔ حکیم فضل الرحمن ان کے لیے عاریتاً المبلغ کے تین پر پڑے گئے۔ اور کابل سے چار دن کی سافت پیڈل ملے تو کہ نہمان پہنچے۔ مولانا عبد الحمان نے مطالعہ کیا تو کہنے لگے مولانا آزاد فی الواقعہ بڑے حق گو اور جری معلوم ہوتے ہیں۔

سید صاحب کو مسجد کا پنور کے مسلمہ میں شاید یاد نہ رہا کہ مولانا سے متعلق وہ تحریکات بثیلی تھیں کیا لکھ کر ہیں۔ انہوں نے بھی مختاری میں بھی کہا اور ایک خفیہت منہ کو خطا بھی لکھا کہ مولانا مسجد کا پنور کی تحریک کے دونوں میں بیماری کے خذر پر مددی چلنے گئے تھے اور الہال میں اس مسلمہ کے مضاہیں ان کے دستہ صاحب، قلم سے نکلے تھے لیکن سید صاحب نے حیات بثیلی (صفحہ ۴۰) میں تحریر کیا ہے کہ ”مولانا ابوالکلام اس زمانہ میں مسلمانوں کے سب سے مقبول رہنماؤ اور اس تحریک کی جانب تھے۔ علامہ بثیلی نے مولانا کو لکھا برادر مکالمہ کا معاملہ جس طرح ہوا فیصل ہو گیا۔ اب سروست اس سے آگے بڑھنے کی ضرورت نہیں۔“ اس صفحہ سے پہلے صفحہ ۴۰ پر لکھا کہ اس واقعہ کو واقعہ بنانے میں تمام ہندوستان کے مسلمانوں کو مسلمانان کا پنور کی پرچشہ حمایت میں کھڑا کر دیتے اور مقتول شہیدوں کے عزیزوں کی دل دھی کیا۔ اور وہ سمت گیری مذکوروں کی غنواری و تیمارداری اور قیدیوں کی قالوئی جارہ گوئی کا غیر محدود جذبہ جن کی زبان و قلم کا سب سے زیادہ مرہون ہے وہ مولانا ابوالکلام آزاد کی ذات ہے۔“ حیات بثیلی ۱۹۷۲ء میں بکل ہوئی اور اس وقت سید صاحب کا دل مولانا کے معاملہ میں برہم نہیں تھا۔ یہ واقعہ ہے کہ سید صاحب اور ان کے بعض ندوی دوستوں نے مولانا سے ان کا ذہنی کچھ اور بڑھایا۔ اور ان کے متعلق اہانت کی ہر تحریک پر اندر غافلہ صادر کیا۔ حتیٰ کہ ہندوستانی مسلمانوں کی بیماری سے متعلق اپنی بعض کتابوں میں مولانا کی ہر نوعی خدمات سے صرف نظر کیا۔ سید صاحب نے حیات بثیلی کے صفحہ ۴۵۶ پر لکھا ہے کہ:

”مک میں ندوہ کے انقلاب و اصلاح کا صور جس نے پھونکا دہ مولانا ابوالکلام کا انتہی ریز

قلم بخا۔“

اسی طرح حیات بیلی کے صانع پرندوہ کے اجلاس لکھنؤ ۱۹۱۲ء کی روادہ بیان کرتے ہوئے علامہ رشید رضا مصری کی صداقتی تقریر کا ذکر کیا کہ انہوں نے عربی زبان میں ڈھانی گھنٹہ سکھ ایک دل آویز و فسح تقریر ارشاد فرمائی۔ ان کا اندازہ بیان ایسا ساد چیز ہے تاکہ سماں بند ہو گیا۔ مولانا ابوالکلام ازاد عربی تقریر کا خلاصہ اردو میں بنانے کے لیے کوشش ہوئے تو بجا سے خود سحر بیانی سے دونوں میں تناظر برپا کر دیتے۔ ان کی قادر الالمی کے خوب خوب ناظر سامنے آتے؟

یہ صحیح ہے کہ سید صاحب نے اپنے فلم سے ایک آدمی خط کے سوا مولانا کے خلاف کچھ دکھا۔ بالعنی نجی خلوں میں پڑکیاں یتے رہے۔ لیکن اس سے انکار نہیں کیا جاسکتا کہ عمر کے آخری دور میں مورہ نا کے خلاف خوب بکار خاندازی کی۔ ان کا نام آتے ہی بھڑک اٹھتے۔ اس ناراضی کا سبب کوئی خوبی نہ تھا بلکہ میگ سیاست کے باعث کشیدہ ہوتے تو اس طرز کی باتیں نہ کرتے۔ سید صاحب یگ کے ساتھ کبھی نہ رہے تھے۔ خود علامہ بیلی یگ کے مخالف تھے۔ ان کے ساتھیوں کا ذہن بھی یگی سیاست سے سبق نہ تھا مولانا اشرف علی تھانوی علیہ الرحمۃ کی بیعت کے بعد ان کی کایا کلپ ضرور ہوئی اور شاید اسی فضنا کا اثر تھا کہ وہ تھانوی گرد پ کی سیاسی شرمندگی مٹانے کے لیے مولانا کے خلاف گلی کرتے گے۔ مولانا احتشام الحسن تھانوی کی تحریک پر پاکستان اسکے لیکن جن خواب کو سنے کو پاکستان آئے سمجھے اس کی تغیری سے محروم رہے پاکستان نے ان کے تحریک سے فائدہ نہ اٹھایا۔ لیکن ان کے ساتھ ہر سیاسی دعوه دو شیزہ کی کہ مکنی ہو گیا۔

سید صاحب کی ناراضی کے ایسے ہی کچھ اور سبب ہتھے۔ مٹا دو تو علامہ بیلی سے فیض یا بستھے۔ سید صاحب تو ان کے شاگرد سمجھتے تھے میکن مولانا ایک دوست تھے۔ علامہ بیلی ایذا دے سے بے تکلف سمجھے اور سید صاحب کی معاصرت کو گوارہ تھا۔ مولانا سیاست کی رفتاروں کو پہنچ گئے تو پرانے دوستوں سے بے تعلق سے ہو گئے۔ سید صاحب کو اس کی شکایت رہی۔ جب مولانا قلعہ احمدنگر سے رہا ہوئے اور ۱۹۴۶ء میں غبار خاطر چھپی تو سید صاحب نے جون ۱۹۴۶ء کے معارف میں تبصرہ کرتے ہوئے لکھا کہ ”محاطب تہبا“ صدیق مکرم حبیب الرحمن حان شریوانی ہیں جن کے ساتھ ان کے چهل سالہ تعلقات مجبت ہیں۔ لیکن بعض ان کے ایسے صدیق بھی ذمہ ہیں جن کو گوہ دوستی کا دعویٰ نہیں لیکن نیاز مندی کا قرہ بہر حال ہے۔ اور جس کی مدت اس چالیس سال کے تعلق سے بھی زیادہ ہے۔ اس لیے معلوم ہوتا ہے کہ سان الغیب حافظانے اس واقعہ کی پیش گوئی صدیق

پہلے اس شعر میں فرمادی تھی تھی۔

چو با صہیب نشینی و بادہ پہنائی

بیاد آر حرفیاں بادہ پہنیا را

الله تعالیٰ نے ان کو ذہانت اور حافظت کی غیر معمولی دولت اور قوت انہیار و بیان کی بے مثال فراہمی عنایت فرمائی ہے۔ اور یہی ان کے خدا داد فضل و کمال کے ایوان کے ستوں ہیں، ان کو جو کچھ ملا ہے وہ سراسر عطا، لورہیت ہے ہے طریقہ

ایں سعادت بزور بارا دلیست

سید صاحب کو اپنے ماہنی کی دوستانہ مخلوقوں کا احساس تھا مولانا انہیں صدیق عزیز لکھتے رہے اور وہ یہی تماز و تصور اس تبصرہ میں ابل ایسا تھا۔ مولانا میں اسی اصلاحی راوی سنتے کہ سید صاحب نے کئی دفعہ مولانا کو دارالتصنیف میں بلا نتے کی سعی کی۔ مولانا ناتھ و عده کیا سید صاحب نے سچ دھی سے انتظام کیا لیکن عین موقع پر تاریخ جاتا رہا کہ مولانا فلاں وجہ سے نہیں آ رہے۔ سید صاحب مولانا سے کچھ اور تو قیامت بھی رکھتے تھے لیکن مولانا ان تو قیامت میں نہ مشرک ہوئے اور نہ کبھی سید صاحب کے علمی کارناموں پر قلم اٹھایا۔ حتیٰ کہ حیات بثیل کے سلسلہ میں بھی تعاون نہ کیا۔ اور اس پر کوئی رائے دینے سے بھی گریز کیا۔ جبکہ جو کوئی مچھوٹی رنجیں مولانا اشرفت علی حماذوی کی حلقة بگوشی کے بعد عبدالمadjid ریا آبادی کے پاسانے بغرض کی وساطت سے سید صاحب کو اس سطح پر میں آئیں کہ وہ مولانا کی سیرت کو نو روپ کی پر اپالگنا اروایت کے طابق احتفل کرنے پر مل گئے۔ انہیں معلوم تھا کہ علامہ بثیل شاعر اذیت طبیعت رکھتے تھے اور عظیمہ قیمتی کے نام ان کے خلود میں الگشت نہیں کا سروسامان ہے۔ خود مولانا کے نام علامہ بثیل کا خط محررہ ۵ دسمبر ۱۹۰۹ء کنڈہ قصاب سے بادر کی چیز نہ تھا۔ علامہ نے مولانا کو مکھا:

”بے شیر مری خواہش ہے کہ چند روز دنیا سے الگ بیر کروں۔ ایسی حالت میں ایکس لائسنسیت بھی انجام پائے۔ لیکن مقلد دن رات تو دھشت کہہ میں بسر نہیں ہو سکتے۔ شیجوں کے علی فلسفہ کی کوئی صورت پیدا ہو تو ابتدہ ممکن ہے۔“

اور علی فلسفہ کیا ہے، راقم نے خود سید معین الدین ندوی ناظم دارالتصنیف سے اس بارے میں استفسار کیا تو ان کا جواب تھا، آپ جانتے ہیں، صرف نظر کیجئے۔ لیکن سید صاحب نے اس کی اشاعت

کے وقت صرف نظر نہ کیا۔ اور سہو پوگیا۔ علامہ اقبال بھی ابتدائی تک میں اسی کوچ سے نکلے تھے جن کوچ کی حیثیت کے مفروضہ پر سید صاحب نے مولانا کو معاف نہ کیا۔ میکن انہوں نے سید صاحب کو استاذ الکل لکھا اور سید صاحب کے محظوظ و مطاع ہو گئے۔ عبدالرزاق کا پندرہ نے "یادِ ایام" میں علامہ شبلی کے ذکر سے میں بعض بیٹھنے والیں لکھیں۔ مثلاً یہ کہ وہ خوبصورت پھرروں سے اُنس رکھتے تھے۔ انہیں کافی کلوٹی صورت گوارا ہی نہ کھی۔ ایک بعد ان کا خوبرو ذاتی ملائم چند دن پھٹی پر گیا تو عارضی طور پر ایک دراز نکر دے گیا۔ وہ کالا بھینگ سخا۔ علامہ نے اس سے کہا۔ "تھا میں سے اندر آئنے کی ضرورت نہیں تم دراز سے پر کھانا رکھ کر کٹکٹھا دیا کرو۔ میں خود اُٹھا دیا کر فل گا۔"

سید صاحب نے عبدالرزاق کا پندرہ کو "یادِ ایام" کا مسودہ واپس کرتے ہوئے ذیل کا خط لکھا۔  
"کرم!

السلام علیکم۔ یادِ ایام کی اصل اور کا پیارا دا پس مرسل ہیں میں دوبارہ عرض کرنا ہوں کہ آپ نے مولانا بیلی کے حال میں ہنایت بے لکھی سے بعض واقعات نقل کئے ہیں۔ جو احباب کے لیے اور وہ بھی آغازِ ثبات کے لیے ہوتے ہیں۔ دور جوانی اخذِ چالکہ تو دانی۔ مگر اب وہ او اخیر میں ایک مقدس کام کے باñی ہوئے تو ان کا تذکرہ کرنا اور لکھنا بالکل نامناسب ہے۔ گناہ کا ستر چاہیئے یہ کو تشریف اس لیے از راہ غنایت بلکہ اس دستی کے واسطے ہے جو آپ کو مولانا مرحوم سے سمجھی یہ عرض کرنا ہوں کہ ان واقعات پر پر وہ ذا سلطنت تاکہ ان کا نیک نام صائع نہ ہو اور یوں بھی غریب و گناہ کا بر عالم اظہار اور غیر مسلمان کے لیے زیبا نہیں۔

والسلام

سید سلمان

کاش! سید صاحب اپنے اس خط ہیں کو نظر بنا لیتے میکن انہوں نے مولانا کے سقطی فرضی روایتوں کا بر عالم اظہار کیا۔ اور اس پر فخر کیا انہیں یاد نہ رہا کہ یہ چیزیں مسلمان کے لیے زیبا نہیں۔ ان روایتوں پر اعتماد کرنا جو عمر کے آخری دن مکہ لہروں عرب میں رہے ہوں۔ سید صاحب علیہ ارجمند کی شان سے فرم دیتا۔



میں سیاہ کو سفید لکھنے سے انکار کر مانبوں

ابوالفضل حمید آزاد

© OneUrdu.com